
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1993)

Heft: 3

Artikel: La pierre de Bourne : notes sur une recherche en cours

Autor: Kirby, Ian J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870506

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870506
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA PIERRE DE BOURNE
NOTES SUR UNE RECHERCHE EN COURS

Cet article est la version révisée et augmentée d'une conférence que j'ai
prononcée à l'Université de Lausanne le 29 janvier 1992 à propos de l'inscription
de la «pierre de Bourne», placée aujourd'hui au Comptoir d'Echange d'Aptuc-
xet, à Bourne dans le Massachusetts. Il retrace ma tentative de rétablir le texte
original d'inscriptions qui ont été selon moi mal interprétées précédemment.
J'aimerais démontrer que ce que l'on peut observer de nos jours est le fait de
deux graveurs différents et que la plus importante (par sa longueur) des deux
inscriptions pourrait être un mélange de lettres latines et de runes Scandinaves.
Cette démonstration comprend une comparaison avec d'autres inscriptions
Scandinaves médiévales telles qu'on les retrouve sur des pierres et d'autres
objets, notamment des bracteates. Je désirerais également faire examiner la pierre
par un archéologue, pour déterminer, si faire se peut, la date approximative de

l'inscription.

Près de l'extrémité ouest du canal du Cap Cod et sur la
commune de Bourne, se dresse un bâtiment érigé il y a un peu plus
de soixante ans sur l'emplacement de ce qui fut le Comptoir
d'Echange d'Aptucxet. Ce dernier avait été construit en 1627

pour faciliter le commerce entre les «Pères Fondateurs» de la
nation américaine et les indigènes de la région, les Indiens Wampa-
noag. Le bâtiment actuel abrite un musée dont la fonction
principale est de conserver le souvenir de la vie et des activités
des peuples qui se sont rencontrés en ce lieu. Mais il abrite
également un bloc de granite rose mesurant entre 115 et 122 cm de

long, pour 35 et 45 cm de large et d'une épaisseur de 9 à 15 cm
(Figure). L'une des deux faces principales de ce bloc porte un
certain nombre de symboles gravés par l'homme. Quatre d'entre
eux, d'une hauteur de 7 à 10 cm, se trouvent plus ou moins au
milieu de la face, et ont été diversement «identifiés» comme des





LA PIERRE DE BOURNE 9

pictogrammes indiens et d'anciens caractères ibériques ; du
premier en partant de la gauche, on a dit qu'il s'agissait d'un signe
runique. En dessous, commençant tout à gauche et traversant le
bloc sur près des trois quarts de sa longueur, se trouve une autre
série de symboles d'une hauteur allant de 5 à 7 cm qui
pourraient bien appartenir à une seule et même inscription. (A partir
de la moitié, les signes ont été taillés un peu plus haut à cause de
l'état de la roche qui ne permettait pas au graveur de continuer
sur la même ligne.) Mon intérêt se portera sur cette série de
signes située en bas car certains d'entre eux ressemblent beaucoup

à des runes Scandinaves.
Le bloc, que j'appelerai la pierre de Bourne, se trouve dans le

Comptoir d'Echange d'Aptucxet depuis 1930. Avant cette date,
son histoire est incertaine. La conservatrice actuelle du Musée
Historique de Bourne affirme que son grand-père, Nathan
Bourne Hartford, disait s'être penché et interrogé sur ces signes
dans les années 1860. Selon une tradition orale, le bloc aurait été
utilisé auparavant comme pas de porte d'une église de mission,
peut-être celle construite à Bournedale en 1687-88 par l'entremise

d'un certain capitaine Thomas Tupper et avec l'appui
financier du juge Samuel Sewall, impliqué par ailleurs dans les
procès en sorcellerie de Salem. De plus, toujours selon cette
tradition, quand cette église fut reconstruite et le bloc réutilisé pour
le même usage, mais cette fois retourné, avec les symboles
visibles, les «Indiens» refusèrent de marcher dessus à cause du
respect qu'ils leur vouaient. Le problème prit apparemment fin
quand la pierre fut à nouveau retournée. La valeur d'une telle
indication est bien sûr sujette à caution : il n'y a pas lieu, semble-
t-il, de douter de l'existence de tout ou partie de l'inscription
avant 1860. Pourtant, le journal de Samuel Sewall1 ne mentionne
que très brièvement la construction du bâtiment ; il reste donc à

vérifier s'il existe d'autres documents écrits plus circonstanciés
qui pourraient apporter des indications solides, historiques ou
autres, pour certifier l'existence de l'inscription à une date
antérieure à 1860.

L'importance potentielle de cette inscription pour l'histoire de
la Nouvelle-Angleterre est énorme. Dans les années soixante, en
se basant sur des informations contenues dans deux sagas nor-

1. The Diary of Samuel Sewall, éd. M. Halsley Thomas, New York: Strauss
and Giroux, 1973, vol. I, p. 165.



10 ÉTUDES DE LETTRES

diques, Helge et Anne-Stine Ingstad ont identifié les vestiges
d'un campement nordique près de la pointe nord-ouest de Terre-
Neuve, au Canada. Us démontraient ainsi à la satisfaction de
tous — hormis quelques preux chevaliers de la cause colombienne

— que les Vikings avaient atteint le Nouveau Monde
autour de l'an mille. La question principale qui s'est posée pendant
ce dernier quart de siècle est de savoir jusqu'où ils ont poussé
leur voyage vers le sud. Le Cap Cod est un territoire qui a
souvent été associé à la présence de ces explorateurs : on a pensé
que les splendides plages de la côte est du cap pourraient être les
furthustrandir, «les sables merveilleux», évoqués dans une des

sagas. Toutefois, cette indication, comme d'autres — moins
convaincantes —, ne saurait être considérée comme une preuve.
Bien qu'il y ait toutes les raisons de penser que les navigateurs
nordiques pourraient avoir abordé au Cap Cod, il n'y a, pour
l'instant, aucune preuve. Par conséquent, la découverte d'une
inscription runique médiévale d'origine nordique serait de toute
première importance pour déterminer que les hommes du Nord
ont effectivement atteint ces terres.

Mon intérêt pour la pierre de Bourne fut presque le fruit du
hasard. Il y a de cela quelques étés, j'ai visité le Musée de
Lerwick, dans les Shetlands, et j'y ai examiné deux morceaux de
grès avec ce qui était très clairement des fragments de deux
inscriptions runiques indépendantes. Le premier avait été transcrit
et enregistré dans une bibliographie relative aux inscriptions
runiques dans les îles Britanniques. Quant au second, il avait été
légué au musée en 1965 à la mort de son propriétaire, et était
resté là à l'insu des runologues jusqu'à ce que je lui consacre un
court article dans Nytt om runer 4 (1989). Ce second fragment,
gravé dans un grès relativement tendre, avait beaucoup souffert
des intempéries et était très difficile à déchiffrer ; le mot principal

semble y être le verbe nordique höggva, auquel est apparenté
le verbe anglais to hew (tailler, couper), qui était un des verbes
utilisés pour désigner l'action de tailler les runes. Quoi qu'il en
soit, le fragment peut se lire ainsi :

i r : h g g u : r

(ou peut-être i; le second : est incertain).
Durant l'été 1990, je devais examiner trois symboles quasiment

identiques et également placés ensemble à la fin d'une
séquence: il s'agissait cette fois de l'inscription de la pierre de
Bourne. J'avais été voir la pierre avant tout par curiosité, tout ru-



LA PIERRE DE BOURNE 11

nologue sérieux sachant bien qu'on n'a jamais trouvé d'inscription
runique authentique dans le Nouveau Monde. La pierre de

Bourne serait certainement une de plus à écarter, me disais-je.
En effet, les pierres runiques du continent nord-américain sont
devenues depuis quelques années un véritable monstre du Loch
Ness pour les runologues, qui ont eu tendance à rejeter toutes
celles trouvées (il y en a près de cinquante) comme étant des
faux fabriqués à des fins de canular, ou comme ne ressortissant
pas à l'écriture runique (gravures indiennes, tracés naturels dus
aux intempéries, etc.). Leur point de vue est le plus souvent
acceptable, mais dans le cas de la pierre de Bourne j'ai quelques
raisons d'être sceptique.

Avec l'aide de la conservatrice du musée et celle de plusieurs
collègues, il m'a été possible de trouver quatre références à la
pierre de Bourne. La première date de 1948 ; elle est due au
professeur Olaf Strandwold. Dans son livre Norse Inscriptions on
American Stones, il affirme que les symboles peuvent être
interprétés comme des runes signifiant globalement : «Jésus pourvoit
largement pour nous ici et au ciel» (p. 25). De cette interprétation

on peut dire simplement, et pour être charitable, qu'elle ne
se base que très partiellement sur ce qui est vraiment gravé sur la
pierre. (Le livre de Strandwold contient une photo de l'inscription

telle qu'elle avait été noircie à l'époque; depuis elle a été
partiellement rendue à son aspect original, quoique, selon moi,
pas de manière tout à fait correcte.)

En 1954, Johannes Brpndsted publiait un article intitulé:
«Norsemen in North America before Columbus2», dans lequel il
rapportait qu'en 1949 il avait montré au runologue danois Erik
Moltke des photographies et des dessins de certaines inscriptions
nord-américaines, ou de phénomènes y ressemblant; parmi eux,
la pierre de Bourne. Selon Moltke l'inscription de Bourne n'était
pas d'origine runique. Il faut signaler toutefois que la photo ou
le dessin qu'a vu Moltke montrait sans doute l'inscription noircie

telle que l'avait vue Strandwold; dès lors le jugement de
Moltke s'explique aisément.

En 1976, le professeur de Harvard Barry Fell, qui n'est pas
runologue, publiait un ouvrage intitulé America B. C., dans lequel
il prétendait, au contraire, que l'inscription était en caractères
ibériques (non pas runiques, mais puniques, selon les termes

2. Smithsonian Report, 1953, p. 367-405.



12 ÉTUDES DE LETTRES

d'un journaliste local), et pouvait être interprétée comme suit :

«Proclamation d'annexion. Ne pas détruire. Par cet acte Hanno
prend possession» (p. 95 et 160-61): la photo de la pierre présentée

en page 95 est hélas à l'envers... A l'en croire, le mot
«proclamation» est représenté par les quatre grands symboles, le
reste par les plus petits ; l'inscription se lirait de droite à gauche.
A cela, bien que je ne sois pas un expert de l'écriture ibérique,
trois objections : premièrement, cette interprétation, bien que
basée sur une lecture plus exacte que celle de Strandwold, ne
reflète pas intégralement ce qui est réellement gravé sur la pierre.
Deuxièmement, les caractères de la pierre de Bourne ne sont que
partiellement comparables à ceux des tables ibériques. Enfin, il
est difficile d'imaginer un graveur commençant la ligne qu'il
écrit à un quart de la distance disponible à partir de la droite
pour la terminer tout au bord, à gauche.

Pour les runologues sérieux, c'est sans doute le commentaire
fait en 1961 par Hertha Marquardt qui a de grandes chances de
l'emporter sur ceux de Strandwold et de Fell. Mme Marquardt
consacre un appendice aux prétendues inscriptions runiques
d'Amérique du Nord dans sa bibliographie Die Runeninschriften
der Britischen Inseln, et elle note que la pierre porte «Mehrere
Zeichen, nicht Runen» (p. 136). Mais ceci non plus ne saurait
suffire. Je pense montrer que plusieurs, et même la majorité de
ces symboles pourraient être des runes. Le problème est de le

prouver et de déterminer leur ancienneté. Pour résoudre ce
problème il faut examiner de près la pierre et s'assurer autant que
faire se peut de ce qui est réellement gravé dessus.

C'est pour ce faire qu'en juillet 1991 je retournai à Bourne.
Le déchiffrage s'avéra difficile. D'abord, j'ai moi-même cherché
à «lire» l'inscription visuellement et au toucher. Puis, j'ai eu
recours à l'aide d'une amie aveugle de la conservatrice du musée

pour tenter de déterminer lesquelles des entailles actuellement
noircies étaient vraiment le résultat de l'action de l'homme. J'ai
pu ainsi me convaincre que le présent aspect de la pierre,
quoique généralement correct, induit en erreur sur certains
points. Ainsi, parmi les quatre grands symboles, le second à partir

de la gauche qui ressemble un peu à un D majuscule, et qui
est interprété comme un signe circulaire par Fell, n'a pas de

composante verticale perceptible. Quant aux autres, le premier
symbole de la séquence de sept, à gauche, est très incertain ; les
autres semblent correspondre plus ou moins à leur aspect, sauf
que la branche de gauche du troisième symbole (celui en forme



LA PIERRE DE BOURNE 13

de V) est de la même longueur que la branche de droite. De
même, les branches du sixième symbole (en forme de H) sont de
longueur égale. (En noircissant les caractères, on a prolongé à

mauvais escient la branche de droite.)
Cependant, les différences dans la séquence de droite sont

plus importantes qu'il n'y paraît. Le premier symbole semble
être tel qu'il apparaît, en dépit de quelques hésitations que l'on
pourrait avoir à propos de la légère ligne horizontale sur sa
gauche. En revanche, je n'ai pu trouver aucune trace des
branches du haut du symbole voisin, pas plus que de trait semi-
circulaire sur le suivant. Selon moi, pour une lecture correcte il
ne faut pas prendre en compte les deux marques susmentionnées.
De plus, je pense que la question demeure de savoir si les trois
marques verticales de la fin de la séquence ne sont en réalité que
deux, les deux premières étant reliées entre elles par une nervure
de la roche pour former un symbole unique, comme le montrent
clairement toutes les photos du bloc.

Ceci m'amène à un second problème qui est celui de la variation

importante de la profondeur de la taille telle qu'on peut
l'observer aujourd'hui. Par exemple, tandis que le cinquième
symbole (le N renversé) est tout à fait franc et ne peut être que
d'origine humaine, la seconde branche verticale du H, sur la
droite de la séquence, a virtuellement disparu. La question des
traits horizontaux est plus épineuse encore. Dans certains cas le

graveur semble avoir approfondi les nervures naturelles (comme
dans le cas du H de droite), mais dans d'autres il est fort difficile
de déterminer s'il y a eu ou non, intervention humaine. Il est par
conséquent probable que pour cette pierre il y aura autant de
lectures que de lecteurs

Néanmoins, mon investigation sur la pierre aura révélé au
moins un aspect important: au sommet de la plupart des
symboles qui constituent la séquence principale (celle du bas), il y a
de petits trous peu profonds d'environ 2-3 mm de diamètre. Il
semble que le graveur, qui avait affaire à une roche très dure,
commençait par frapper la pierre pour y faire un trou — il s'aidait

pour ce faire des nervures horizontales —, dont il se servait
ensuite pour tailler dans la pierre vers le bas, soit tout droit, soit
en formant un angle. Dans certains cas des trous semblables peuvent

être détectés également au bas du trait. Tous les symboles
de la séquence, à l'exception peut-être des deux derniers traits
verticaux à droite, ont au moins une cavité ronde de ce type. De
cela il semble naturel de conclure que la séquence du bas est le



14 ÉTUDES DE LETTRES

fait d'une personne qui n'est pas la même que celle qui a gravé
les quatre grands symboles, où cette caractéristique n'apparaît
pas. Cette pratique pourrait également jeter quelque lumière sur
l'origine de l'inscription puisque la pierre runique dite de

«Pippin Castle3» comporte des cavités similaires, bien qu'au bas
du trait seulement.

Examinons séparément les caractères pour voir ce que l'on
peut déduire de cette lecture amendée de l'inscription. Je ne
traiterai que de la séquence principale. Je n'ai rien à ajouter à propos

des quatre grands symboles dont un seul pourrait
éventuellement être runique. Par ailleurs, je n'ai pas trouvé
d'autres marques humaines sur le bloc. (Il convient de dire que
son poids m'a interdit d'examiner le côté étroit sur lequel il
repose.)

Comme je le disais plus haut, l'état de dégradation du premier
symbole rend très difficile toute conjecture quant à sa forme
première : j'y reviendrai.

Les trois symboles suivants semblent former un ensemble : les
huit entailles pratiquées vers le bas ont leur origine dans cinq petits

trous circulaires situés sur une nervure naturelle de la pierre
et il y a des cavités semblables au bas des entailles, sauf peut-
être pour les deux dernières, où, de toute façon, le trait devient
moins profond. A cela il faut ajouter qu'il y a une nervure
horizontale naturelle de couleur légèrement différente entre les deux
premières entailles, qui, si on veut la prendre en compte, rend le
premier symbole tout à fait pareil à un A majuscule latin. Dès
lors, la lecture la plus plausible donne les lettres latines A V M.
En tout état de cause, il paraît fort improbable qu'il s'agisse de

runes.
Les trois symboles restants de la séquence d'en bas à gauche,

semblent également aller ensemble. Les deux premiers présentent,

eux aussi, des entailles qui ont leur origine dans de petits
trous circulaires placés sur une nervure naturelle ; c'est moins
clair, mais cela semble être le cas pour le troisième aussi.
Comme je le signalais précédemment, le premier symbole est le
plus profond et il ne saurait y avoir de doute quant à son identification.

Le suivant est pratiquement un H majuscule latin : la
barre horizontale suit la nervure de la roche, et celle-ci a été

3. Aujourd'hui au Harrogate Museum dans le Yorkshire, voir R. W. V.
Elliott, Runes, Manchester University Press, 1989 (2e éd.), p. 107.



LA PIERRE DE BOURNE 15

légèrement approfondie. Le troisième est plus incertain car la
partie de droite de l'incision circulaire du haut est très faiblement

marquée. Il semble pourtant y avoir un trou circulaire au
sommet, à gauche, où l'incision qui descend vers le bas, à droite,
semble prendre son origine. Si ceci est correct, il pourrait alors
s'agir de la rune 23 dans l'alphabet runique germanique, le fu-
thark. Les autres seraient alors respectivement les runes 16 et 9

et l'ensemble se lirait s h o4.

Comme à cet endroit la surface du rocher devient vraiment
irrégulière, le graveur semble être remonté et avoir taillé le symbole

suivant un peu plus grand. S'il s'agit d'une rune, elle peut
être interprétée de trois façons: comme la rune 15 du futhark
germanique, signifiant alors zoufi (possible seulement en position

finale dans un mot); comme la rune 14 de la série dite
«danoise» et voulant dire m; ou enfin, si la barre de gauche ne
devait être due qu'à une nervure de la roche, comme la rune 6 de
la série danoise voulant dire k.

A l'exception de ce dernier symbole, tous les autres formant
l'inscription telle que je la lis appartiendraient à une seule et
même séquence. Les quatre premières entailles verticales ont
leur origine dans trois cavités circulaires situées sur une même
nervure naturelle ; la troisième et la quatrième entailles ne
semblent pas se rejoindre. Donc, je lis le premier symbole de cette
séquence comme ayant la forme d'un N majuscule latin incliné5.
S'il s'agit d'une rune, cela pourrait être une variante de la rune
germanique 16 ou de la danoise 11, signifiant s.

On trouve ensuite un signe en forme de H latin. La première
barre verticale est très nette ; elle part d'un trou circulaire et la
taille est profonde, en particulier dans sa partie inférieure. A mi-
chemin le graveur a profité d'une ligne de stratification naturelle
qui remonte un peu par rapport à l'horizontale et, dans un
premier temps, l'a approfondie considérablement. Par la suite, la
taille devient plus faible jusqu'à ce qu'on ne puisse plus la
distinguer de la nervure de la roche. Il est donc difficile de dire

4. Je me réfère ici aux futharks présentés dans les illustrations 1 et 4 par
R. I. Page, Runes, London: British Museum, 1987, p. 8 et 20.

5. Selon moi, il faut lire ce symbole sans tenir compte des branches du haut
rajoutées à la peinture, et qui lui donne l'apparence erronée d'un X. Il ne faut
pas tenir compte non plus du trait semi-circulaire au sommet du symbole en
forme de H.



16 ÉTUDES DE LETTRES

jusqu'où se prolonge la taille. Plus loin, en suivant cette nervure,
on trouve un autre trou circulaire au milieu d'une autre barre
verticale, perceptible quoique faible. Il s'agit, selon toute probabilité,

d'un seul signe. Toutefois, on ne peut totalement exclure
que le tailleur ait voulu utiliser la nervure qui se prolonge au-
delà de la barre verticale. En ce cas nous n'aurions plus affaire à

la simple rune germanique 9 signifiant h, mais à une combinaison

entre un h germanique et un a danois (rune 10). Mais je
considère ceci comme une hypothèse assez peu probable.

Comme indiqué plus haut, le seul problème restant est de
savoir si la fin de la séquence comporte trois ou quatre symboles.
Le premier, rendu avec exactitude par le noircissement, est
précisément comme la rune danoise 6 voulant dire k\ la dernière
barre verticale pourrait être un i runique tel qu'on le trouve dans
les deu\ futharks (respectivement 11 et 9). L'interprétation de ce
qu'il y a entre les deux varie si l'on considère que le tailleur a,
ou n'a pas, utilisé la nervure naturelle de la roche pour joindre
les barres verticales. Si, comme je le pense, il l'a fait, alors il
s'agit d'une rune unique u commune aux deux futharks comme
la rune 2.

Pris individuellement, les symboles de la pierre de Bourne se

rapprochent beaucoup des inscriptions Scandinaves : la pierre
d'Istaby, par exemple, présente des caractéristiques très proches6.
Par ailleurs, presque tous les symboles de Bourne apparaissent
parmi les plus anciens futharks nordiques présentés par Moltke
(p. 172-73). Ceci répond partiellement à la critique de runo-
logues qui estiment que la pierre de Bourne ne présente pas l'aspect

d'une inscription runique.
Il y a encore une autre raison pour remettre en cause une telle

critique : la similarité entre les symboles de Bourne et ceux trouvés

sur des bracteates (médaillons) Scandinaves. Dans la série
Die Goldbrakteaten der Völkerwanderungszeit dirigée par Karl
Hauck (Munich 1985-), qui contient 565 photographies de différents

bracteates dont certains remontent à la période nordique
primitive, on retrouve pratiquement tous les symboles de la
séquence principale de Bourne, y compris ceux qui semblent être
en écriture latine. Il y a une ressemblance particulièrement
frappante avec deux bracteates de Magiemose (vol. 2.2, n° 299 et

6. Erik Moltke, Runes and their Origins, Copenhagen: The National
Museum of Denmark, 1985, p. 145.



LA PIERRE DE BOURNE 17

300): les symboles h o m/R de Bourne sont représentés sur le
n° 300 dans le même ordre et avec les mêmes formes, avec en
plus un espace et un point entre le o et le m/R. Ces deux brac-
teates furent découverts en 1852; le n° 300 peut être comparé
avec le n° 58. De ceci il résulte que, indépendamment de l'époque
à laquelle l'inscription de Bourne a été taillée, le graveur a utilisé

une écriture runique de la première époque Scandinave, qui
ne saurait être datée au-delà de l'an 800 de notre ère.

Si ma lecture provisoire de l'inscription principale est
correcte, alors nous sommes en présence d'un mélange probable
d'écritures latine et runique qui se lirait :

A V M s h o m(?R) s h(a) k u i

Peut-on donner un sens à tout cela

En premier lieu il faut noter qu'une combinaison de caractères
latins et de runes n'est pas du tout exclue. On en trouve
plusieurs exemples dans les inscriptions runiques en Europe.
Cependant l'exemple le plus proche est américain. Il s'agit,
hélas, de la célèbre pierre de Kensington — hélas, car s'il est
une chose sur laquelle les runologues contemporains sont d'accord,

c'est pour dire que la pierre de Kensington est un faux de
la fin du XIXe siècle Dans le texte de Kensington on trouve
l'expression AVM fraelse af illu, qui signifie sans doute: «AVM
libère du mal» — les trois mots nordiques sont comparables à

l'expression du «Notre Père» telle qu'on la trouve dans les
textes médiévaux. AVM signifierait dans les deux cas «Ave
Maria», ou plus probablement, «Ave Virgo Maria».

Si ceci est correct, il s'ensuit qu'en dépit de la corrélation
établie plus haut entre les symboles de la pierre de Bourne et les fu-
tharks Scandinaves primitifs, on se doit d'éliminer la possibilité
qu'il s'agisse d'une inscription de la première période viking : si

l'inscription est authentique, elle doit être datée bien au-delà de
l'an 800, c'est-à-dire après la diffusion du christianisme en pays
Scandinaves. Ceci voudrait dire toutefois que le graveur, de

quelque époque que date son travail, connaissait le système
susmentionné des futharks plutôt qu'un autre système d'écriture. Il
faut dire aussi que la pierre de Bourne n'a que peu de chances
d'être basée sur celle de Kensington, découverte — ou fabriquée
— durant les dernières années du XIXe, puisque l'inscription de
Bourne semble avoir existé — du moins en partie — vers 1860
déjà.



18 ÉTUDES DE LETTRES

Cette interprétation probable des lettres A V M suggère ce que
peut être le premier symbole. Dans les inscriptions nordiques
dont l'origine ne fait pas de doute, les mots sont séparés ou par
des signes en forme de +, ou par un double point (:) (comme
dans le cas du fragment des Shetlands et de la pierre de Kensington),

ou encore par un point en position centrale. Cette dernière
possibilité est très improbable dans le cas de la pierre de Bourne
car la seule cavité circulaire dont on peut être raisonnablement
sûr se trouve au sommet du signe ; les deux autres possibilités
restent, elles, possibles. Je considère dès lors que l'inscription
commence par «Ave Virgo Maria», le premier symbole étant une
croix ou deux points marquant le début de l'inscription.

Ce qui suit reste encore à déterminer. En effet, bien que les
signes puissent tous être interprétés individuellement comme des

runes, ils ne semblent pas avoir un sens collectif. Ceci n'est pas,
à priori, une objection absolue puisque beaucoup d'inscriptions
runiques européennes ainsi que la vaste majorité des inscriptions
sur les bracteates semblent ne pas avoir de sens, ou, à tout le
moins, ont un sens qui doit encore être découvert. Il y en a beaucoup

aussi qui demandent à être décodées : nous savons, par
exemple, qu'un mot qui se lit ORKLASKI dans telle inscription,
a en fait pour sens le nom propre THORBIORN, simplement en
substituant la lettre précédente du futhark à celle qui apparaît
dans l'inscription. Dans les poèmes anglo-saxons de Cynewulf,
l'auteur perpétue son nom en utilisant les lettres runiques qui le
composent dans le sens de leurs noms. Ainsi, la dernière lettre,
«f», porte le nom feoh\ le poète utilise la lettre dans le texte mais
avec le sens qu'a le nom de la lettre, c'est-à-dire «propriété».

En tout état de cause, je n'ai pas pu arriver jusqu'à présent à

déterminer le sens de s h o ni des deux runes suivantes en partant
de l'hypothèse qu'il s'agissait d'une espèce de code secret. En
soi c'est un résultat décevant. Sans doute serait-il plus commode
d'écarter l'inscription comme étant un faux disant quelque chose
comme: «Leif Ericsson s'est trouvé là en l'an 1001» — ce qui
est en substance ce qu'est censé dire une des inscriptions nord-
américaines écartées par les spécialistes D'un autre côté, la
dernière partie de l'inscription, de par sa similitude avec
l'inscription des Shetlands, semble suggérer qu'un des sens
possibles pourrait être une partie du verbe höggva (couper, tailler).
Si ceci est exact, alors ce qui précède pourrait, pour tout ou partie,

désigner le nom du tailleur; dans ce cas celui-ci aurait dissimulé

son nom avec des raffinements de ruse. Quoi qu'il en soit,



LA PIERRE DE BOURNE 19

ce qu'un homme peut cacher, un autre peut le découvrir et je ne
désespère pas de percer le mystère.

Pour conclure (provisoirement). Il semble hautement probable
que l'inscription du bas de la pierre de Bourne se compose de
symboles latins et runiques ; en dépit de leur différence, il est
possible de les lire comme appartenant tous à une séquence
unique, ce qui n'est, à ma connaissance, le cas dans aucun autre
système d'écriture, pas même dans l'écriture ibérique. L'inscription

pourrait alors dater du Moyen Age tardif mais d'avant 1492.
Il pourrait aussi s'agir d'un faux moderne, mais dans ce cas il
serait antérieur à 1860, c'est-à-dire antérieur à la pierre de

Kensington et par conséquent pas influencé par la contreverse
soulevée par celle-ci au cours de ces cent dernières années. Il y a

pourtant toute une série de facteurs qui semblent indiquer qu'il
pourrait s'agir d'une inscription nordique médiévale :

1. La ressemblance entre les symboles de Bourne et ceux du
fragment des Shetlands qui n'avait pratiquement aucune chance
d'être connu du tailleur de la pierre de Bourne.

2. La ressemblance de ces symboles avec ceux retrouvés sur
d'anciennes pierres ainsi que sur des bracteates Scandinaves.

3. La méthode de taille qui semble être, à en juger par la
pierre de Harrogate, similaire à celle utilisée par les maîtres-
graveurs médiévaux : la pierre de Kensington, au contraire, a été
taillée au ciseau (voir Brpndsted 391).

4. L'état de conservation très irrégulier de l'inscription
(certaines entailles sont très profondes tandis que d'autres sont très
légères), qui semble accréditer l'histoire de la pierre utilisée
comme pas de porte — si l'inscription était tournée vers le sol,
alors elle aura particulièrement souffert au contact de matériaux
abrasifs.

5. Le fait que les symboles runiques utilisés sur la pierre de
Bourne ne correspondent pas, par leurs formes, à ceux de la
pierre de Kensington. Le jugement porté par les experts sur la
pierre de Bourne ne devrait par conséquent pas être influencé par
la controverse autour de la pierre de Kensington, ce en dépit de

l'apparente similitude due aux lettres A VM.
6. Le fait que la pierre est, et a sans doute toujours été, là où

l'on peut raisonnablement s'attendre à trouver un campement
nordique, si tant est que les hommes du Nord aient poussé leur
exploration aussi bas vers le sud. En effet, avant la construction
du Canal du Cap Cod vers le début du XXe siècle, il y avait sur
l'isthme de Bourne-Sagamore, qui a une longueur d'une dou-



20 ÉTUDES DE LETTRES

zaine de kilomètres, deux courtes rivières ; l'étendue de terre qui
les sépare était facile à franchir pour qui voyageait vers le sud et
voulait s'éviter le long détour qui s'impose à qui veut doubler le
cap7. Plus important encore peut-être le fait qu'à l'ouest de l'actuel

canal, près de Wareham, il y a d'importants gisements de
fer. On se souviendra que sur le site de l'Anse aux Meadows, en
Terre-Neuve, il y a des tourbières riches en fer que les Vikings
ont certainement exploitées, comme l'ont montré les fouilles
d'Ingstad.

De toute façon toutes ces indications renvoient, au mieux, à

des probabilités: l'étape suivante sera donc d'essayer de dater
l'inscription par une méthode scientifique. Cependant, mon
espoir principal au moment où je m'apprête à publier ces notes est
de convaincre la communauté scientifique qui travaille sur les
runes de ne plus écarter d'un revers de main la possibilité qu'il
existe à Bourne, ou ailleurs en Amérique du Nord, une authentique

inscription runique et médiévale.
Ian J. Kirby

Traduction de l'anglais par Boris Vejdovsky.

7. Il est intéressant de noter qu'en 1676 déjà, le juge Samuel Sewall évoque
dans son journal la possibilité de creuser un canal à cet endroit: «After this
Mr. Smith rode with me and shewed me the place which some had thought to
cut, for to make a passage from the South sea to the North: said 'twas about a
mile and a half between the utmost flowing of the two seas in Herring River and
Scusset, the land very low and level, Herring River exceeding pleasant by reason

that it runs pretty broad, shallow, of an equal depth, and upon white sand.»
The Diary ofSamuel Sewall, vol. I, p. 27.


	La pierre de Bourne : notes sur une recherche en cours

