Zeitschrift: Etudes de Lettres : revue de la Faculté des lettres de I'Université de

Lausanne
Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres
Band: - (1993)
Heft: 1
Artikel: Entre appartenance et exil : de la condition naturelle de I'homme
Autor: Célis, Raphaél
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-870494

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-870494
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ENTRE APPARTENANCE ET EXIL
DE LA CONDITION NATURELLE DE L’'HOMME"*

L’opposition moderne entre nature et liberté présente la condition hu-
maine comme «échouée» dans un monde indifférent, étranger et muet.
Comprise sous un certain angle, la philosophie contemporaine confirme ce
diagnostic en interprétant ’homme comme un étre de pure culture, séparé
de toute réalité naturelle préalable. Néanmoins, 1’évolution de la physique
et le renouveau cosmologique nous obligent & remettre en question ce pré-
jugé métaphysique. Il se pourrait que 1’enjeu éthique d’une philosophie
de la nature aujourd’hui soit de restituer a la matiére son appartenance a
I’esprit — appartenance qui s’avere radicalement brisée depuis Descartes.

Au cours de cette lecon inaugurale, je vais vous présenter les
enjeux de I’un des trois enseignements de philosophie systéma-
tique que je dispenserai dans notre Faculté durant les semestres
qui viennent. Cet enseignement, centré autour du concept de
nature, a pour but d’expliciter les relations d’inclusion et d’ex-
clusion qui, dans la pensée contemporaine, se nouent entre 1’ap-
préhension du réel physique et la compréhension que 1’homme,
cet étre vivant doué de parole, s’efforce de produire a 1’endroit
de sa propre essence. Le titre que j’ai donné a cette lecon, «Entre
appartenance et exil», signale les pdles extrémes entre lesquels
I’intelligibilité de ces relations est traditionnellement congue:
c’est tant6t I’appartenance au réel physique qui semble fournir la
clef d’une anthropologie lucide et prévenue contre les affabu-
lations du mythe. C’est ce qu’enseignent, par exemple, 1’ato-
misme des anciens, le naturalisme ou 1’évolutionisme modernes.
Tant6t c’est au contraire 1’éloignement absolu ou 1’exil de
I’homme hors du monde de la nature qui constitue le préalable
ontologique nécessaire a 1’élucidation des possibilités et des

* Cette legon inaugurale a été prononcée le 23 octobre 1991.



164 ETUDES DE LETTRES

finalités humaines les plus irréductibles. C’est dans cette direc-
tion plus ou moins ferme que s’engagent le néo-platonisme, la
pensée augustiennne, le dualisme de Descartes et, dans une cer-
taine mesure, le criticisme kantien.

Jusqu’a la fin de la modernité, dont Kant incarne le point cul-
minant, cette oscillation interne & 1’histoire de la pensée occiden-
tale qui tour a tour articule ou dissocie le naturel de I’humain, fut
toujours décidée sur la base d’une conception de la philosophie
qui laissait intactes les présupposés de son institution premiére.
Cette institution, héritée des Grecs, éleve la philosophie au rang
d’activité théorétique supréme, dont la tdche est de remonter des
phénomenes visibles et manifestes aux principes non-manifestes
qui les gouvernent et les conditionnent. Grice a ces principes,
I’entreprise philosophique peut alors batir un systéme intégrateur
de la réalité, capable a la fois de rassembler et de discriminer les
différents modes d’étre dont cette réalité se compose. Dans cette
optique, la philosophie s’efforce, entre autres, de présenter une
«vision» juste et adéquate du statut de ’homme dans le tout
cosmique, que 1’accent soit mis sur I’immanence ou sur la trans-
cendance de I’é€tre humain dans sa relation & ce tout. C’est pour-
quoi, chez Platon et chez Aristote, chez Descartes et chez Kant,
toute considération éthique, politique ou plus généralement
anthropologique, a nécessairement pour envers une pensée de la
physique, qui dise la spécificité de 1’esprit dans son rapport a la
matiere, la parenté ou 1’écart entre 1’étant naturel et le produit
technique, I’intimité ou I’étrangeté qui marquent la rencontre de
la parole humaine avec les lois qui régissent 1’univers infra-
langagier.

Néanmoins cette visée systématique de 1’entreprise philoso-
phique traditionnelle repose sur une conviction que la pensée
contemporaine s’est employée a battre en bréche. Cette con-
viction est celle-la méme que Parménide dans le céléebre énoncé
du Fragment 8 situait au fondement de toute ontologie : ce qui se
peut penser est aussi ce grdce a quoi il y a pensée. Situé dans
son contexte, cet énoncé veut dire que toute pensée qui fait
montre de connaissance, et qui se démarque en cela de la simple
opinion, puise son autorité dans l’existence d’un ordre qui la
précéde, dans la pré-donation ontologique d’un horizon qui en
esquisse déja et la cohérence et la signification. C’est pourquoi,
dans la lignée de cette tradition, la pensée du vivant doué de
parole qu’est ’homme n’énonce de vérité qu’a la faveur d’une
confrontation avec un autre logos que le sien: le logos de la



ENTRE APPARTENANCE ET EXIL 165

physis elle-méme, logos qui déborde, excéde, et en méme temps
provoque ou convoque la pensée.

Or, qu’advient-il de ce logos de la physis ou plus précisément
de la relation de celui-ci a I’humanité de I’homme — dans un
contexte ol la philosophie décline son propre pouvoir de théo-
risation ? Telle est la question qui nourrit 1’argument de la pre-
miére partie de mon exposé. Dans cette partie, je rendrai compte
en quelques mots du phénomeéne que Gilbert Hottois nomme «la
forclusion du réel cosmique» — forclusion corrélative a 1’in-
flation du langage dans la philosophie contemporaine et a
I’acosmisme fondamental de cette philosophie lorsqu’il s’agit de
I’homme!. Dans une seconde partie, en revanche, je chercherai a
montrer comment la question du sens anthropologique de notre
situation dans le tout cosmique refait surface a 1’intérieur méme
de la physique, motivant par 1a méme la philosophie & réassumer
ses responsabilités a 1’égard des sciences et a réinvestir nouvel-
lement sa fonction théorétique.

1. La forclusion du réel cosmique

Aujourd’hui, en effet, la conception de la philosophie comme
activité théorétique est de plus en plus contestée par d’autres
positions, ol la problématique du langage prend une place domi-
nante, et pour laquelle le travail du concept se propose essen-
tiellement comme une activité critique de déconstruction des
énigmes, des mirages, des phantasmes et des questions préten-
dument profondes que la spéculation philosophique avait cru
devoir poursuivre, aprés 1’avénement de la science moderne. A
cet antithéorétisme virulent — j’entends, & ces mouvements phi-
losophiques qui visent a la destitution de la philosophie comme
connaissance — appartiennent des figures de pensée curieuse-
ment aussi divergentes que celles de Ludwig Wittgenstein, de
Jacques Derrida, ou de John Ayer. Ces trois auteurs, qui sont a
I’origine de débats philosophiques passionés, partagent le soup-
con selon lequel la prétention cognitive de notre tradition de
pensée, qui charrie avec elle I’idée d’un savoir de type supérieur,
s’alimenterait d’une méconnaissance plus ou moins délibérée

1. Gilbert Hottois, L’inflation du langage dans la philosophie
contemporaine, Bruxelles: Ed. de 1’Université libre de Bruxelles, 1979.



166 ETUDES DE LETTRES

quant a la nature et au fonctionnement du langage humain. Les
multiples formes de cette méconnaissance varient selon les sys-
témes incriminés, de méme qu’elles s’éclairent différemment
selon la stratégie utilisée pour les dénoncer. Pour Wittgenstein,
les discours philosophiques batissent leurs constructions de sens
prétendument extra-ordinaires sur la base d’'un mésusage patho-
logique des médiations langagieres qui conditionnent gram-
maticalement la communication; elles sont le résultat des
distorsions et des déréglements que I’homme inflige aux outils
linguistiques, précisément en raison des difficultés que cet
homme éprouve a s’accomoder de sa condition d’étre de parole.
Pour Ayer, mais aussi, au départ d’autres présupposés, pour
Derrida, I’illusion du théorétisme philosophique s’enracine dans
la croyance en la possibilité d’une méthode (dialectique, intui-
tive, transcendantale ou autre) qui reconduirait la pensée a la
présence de données ontologiques irréductibles et apodictiques,
lesquelles rempliraient I’intuition d’une pensée pure et servi-
raient d’appui aux multiples réélaborations conceptuelles de la
réalité. Dans tous les cas, ce que ces auteurs mettent en question,
c’est donc bien la validité d’une parole qui se soutiendrait de sa
référence extra-linguistique, ou de I’autorité phénoménologique
de la chose méme, — parole dont le fondement serait ancré dans
un réel «présent en chair et en os» alors méme que 1’usage des
signes déporte et déréalise d’emblée ce réel pour le reléguer au
rang d’«effet de langage».

Cet anti-théorétisme contemporain, dont Husserl, dans les
Conférences de Vienne2, avait diagnostiqué les signes avant-
coureurs, ne peut bien slir étre compris sans qu’on en pergoive
le lien avec 1’autonomisation progressive de la science moderne
et avec I’occupation spectaculaire par celle-ci du domaine que
la philosophie avait par excellence réservé a I’exercice du savoir
théorique, c’est-a-dire la nature. La conversion du réel physique
en objet de mathématisation et d’expérimentation a entrainé
quasi fatalement son extradition, tout au moins apparente, hors
du monde de la vie, hors de la spheére du sens, hors du royaume
de I’Esprit. Eu égard au proprement humain, c’est-a-dire a ce qui
absolument importe dans 1’existence de chacun, la nature, ainsi
que Hegel 1’avait constaté au moment culminant de 1’ Aufkldarung,

2. Edmund HUSSERL, La crise de I’humanité européenne, trad. Paul
Ricceur, Paris: Aubier, 1987.



ENTRE APPARTENANCE ET EXIL 167

n’offre plus au concept philosophique que 1’antithése du logos,
I’opposé du Verbe: une extériorité lointaine, dit Hegel, I’immé-
diateté vide d’une étendue, qui se congoit comme une combi-
natoire de quantités indifférentes & 1’esprit, et qui n’acquiert
éventuellement de contenu qu’a la suite de son intériorisation
symbolique par l’art et la religion. Ainsi, Hegel anticipe en
quelque sorte sur la désertion philosophique de la nature comme
«autre» du langage et de la culture, et sur le repli de la démarche
réflexive sur le terrain que Gilbert Hottois caractérise comme
étant celui de la secondarité logologique3.

En effet, dans la mesure ol la philosophie ne se soucie plus
que de la maniére dont nous parlons des choses, des événements,
du monde et de nous-mémes, elle n’occupe plus qu’une position
seconde par rapport aux discours qu’elle analyse et décrit. Il en
va surtout ainsi pour les sciences de la nature, pour la physique,
la biologie, la chimie, envers lesquelles nombre de philosophes
se contentent d’une supervision méthodologique, formelle ou
métalinguistique. Voici par exemple comment s’exprime J. Ayer :
«Nous sommes convaincus que la philosophie n’est pas en état
de rivaliser directement avec les sciences; que c’est une activité
secondaire, si je puis dire, c’est-a-dire qu’elle ne porte pas
directement sur les faits, mais sur la facon dont nous exprimons
les faits4.» Pareille déclaration d’humilité oblige la philosophie a
désinvestir radicalement les lieux mémes ou elle s’est dévelop-
pée, depuis 1’ Antiquité, en cosmologie ou en méditation sur la
création et a s’accomoder de la forclusion hors de ses limites du
réel cosmique. Bien qu’elle soit constamment aux prises avec la
question du monde et de ses horizons, avec les notions d’univer-
salité, de totalité et d’humanité planétaire, la philosophie étrécit
son champ d’investigation aux seules productions humaines,
voire aux seuls énoncés philosophiques. La philosophie tend a se
convertir en philosophie de la philosophie, et a se détourner alors
de la réalité qui directement ou indirectement sous-tend notre vie
quotidienne pour en déterminer I’évolution et 1’aspect. De quelle
réalité s’agit-i1? De la nature précisément, en tant qu’elle con-
figure le champ des représentations et des opérations de notre
civilisation scientifique-technique. C’est pourquoi je parlais tout

3. Gibert Hottois, L’inflation du langage, p. 57-115.
4. John AYER, Colloque de Royaumont sur la philosophie analytique,
Paris : Minuit, 1962, p. 340.



168 ETUDES DE LETTRES

a I’heure d’extradition apparente de la nature hors de la sphére
du sens. Aujourd’hui, selon des modalités nouvelles et peut-Etre
plus intenses qu’autrefois, la question de I’étre de la physis se
pose au plus intime de la conscience de soi dont 1’homme est en
quéte. Tout se passe comme si le vivant doué de parole, le zoon
logon echon, apres s’étre grisé des ressources quasi magiques de
son pouvoir discursif, redécouvrait aujourd’hui 1’étrangeté in-
quiétante de sa condition d’étre vivant. Confronté a 1’urgence de
décisions pratiques incontournables, il s’interroge : I’humanité de
I’homme est-elle indifférente aux autres formes de vie (celle de
la plante, de 1’animal) qui ont précédé sa propre éclosion?
L’existence de la pensée humaine, pourvue de sa capacité extra-
ordinaire de distanciation et de production, est-elle séparable de
la complexion matérielle du réel ou elle se meut? L’homme
n’est-il chez lui sur le globe terrestre qu’en vertu d’un principe
archaique d’appartenance ? Est-il fondé de penser qu’il pourra un
jour s’arracher a la terre, pour se projeter en un point quelconque
de 1’univers, aprés avoir rompu avec sa forme animale et s’€tre
mué en une entité, non seulement infiniment supérieure, mais
aussi complétement étrangére a sa corporéité charnelle? Ou
existe-t-il au contraire une solidarité historique, destinale, entre
I’homo sapiens et cette portion infime de matiére condensée par
notre planéte ? Nous I’entendons : toutes ces questions suscitées,
ou bien par la découverte de la fragilité de la nature sur laquelle
nous nous appuyons avec évidence, ou bien par la surpuissance
incontr6lée de la technique qui la travaille, convergent en une
seule : celle du rapport ontologique d’inclusion ou d’exclusion de
I’étre-homme a la configuration actuelle de la matiere. Ou
encore: celle de I’articulation ou de la déhiscence principielles
entre historicité humaine et réel physique.

Or, la philosophie contemporaine se tient en marge de ce type
d’interrogation, formulée de maniére explicite chez les grands
penseurs de 1’antiquité. On ne peut certes affirmer massivement
qu’elle en ignore l'importance. Mais, s’étant destituée avec
acharnement de son propre pouvoir théorétique, elle se trouve
aujourd’hui embarrassée pour aborder des problémes qui ex-
cédent le régime de fonctionnement sui-référentiel du langage,
en vertu duquel elle se retranche le plus souvent dans le com-
mentaire de ses énoncés propres.

Sur la base de ces remarques, j’aimerais résumer la premiére
thése de mon exposé par cet argument: si nous voulons com-
prendre I’idéologie inhérente au phénomene de la forclusion du



ENTRE APPARTENANCE ET EXIL 169

réel cosmique, il nous faut en rechercher 1’origine dans les pré-
jugés du schéma physique newtonien qui continue 2 dominer nos
représentations quotidiennes’: le schéma d’une matiére inerte,
automate et passive, gouvernée par un petit nombre de lois
simples et mathématiques, et pour laquelle les concepts de liber-
té, d’initiative et d’inventivité sont interdits. Les mémes préjugés
sont présents chez Descartes: pour celui-ci le monde est cons-
titué d’une matiere entierement décomposable, dont tous les
éléments premiers sont inventoriés en quelques idées simples et
dont toutes les transformations se limitent a une complexification
déductible et mécaniquement prévisible. On les retrouve plus
tard dans le modele de Laplace: celui d’un univers immuable,
dont tous les processus sont congus en terme de trajectoires idéa-
lement réversibles et impitoyablement déterministes. Pareille
nature est bien entendu privée de sens : elle ne comporte en elle-
méme aucune forme d’émergence qui puisse Etre entendue
comme un événement historique, comme une donnée significa-
tive pour le monde de la vie, ni méme comme un mythologéme
susceptible de mobiliser I’imagination. Muette et dépourvue de
consistance ontologique, obéissant a une nécessité aveugle ou
aux décrets du hasard, tant6t elle fige d’effroi ses occupants,
ainsi qu’en témoigne 1’émotion pascalienne, tant6t elle éveille en
eux des phantasmes de toute puissance, dont la culture futuriste
surabonde. Un des livres contemporains qui a provoqué le plus
de réactions conformes a cette alternative fut 1’essai du
biologiste contemporain J. Monod, intitulé Le Hasard et la
nécessité, ouvrage qui peut étre considéré comme le bilan ultime
de la biologie héritée de la modernité. J’en cite 1’extrait suivant :
«I1 faut bien que I’homme enfin se réveille de son réve millénaire
pour découvrir sa totale solitude, son étrangeté radicale. Il sait
maintenant que, comme un Tzigane, il est en marge de I’univers
ou il doit vivre. Univers sourd a sa musique, indifférent 2 ses

5. Nous renvoyons a ce propos a I’étude de Hans-Peter DURR, «Wissen-
schaft und Wirklichkeit. Uber die Beziehung zwischen dem Weltblild und
der eigentlichen Wirklichkeit», in Geist und Natur, iiber den Widerspruch
zwischen naturwissenschafltlichen Erkenntnis und philosophischer Erfah-
rung, éd. H.-P. Diirr et W. Ch. Zimmerli, Bern: Scherz Verlag, 1989, p. 28-
46. L’auteur y fait apparaitre que 1’idéologie contemporaine, lorsqu’elle
s’exprime sur la nature, en la concevant comme une réalité entierement
décomposable, reste tributaire d’une image newtonnienne de la physique,
alors que cette image est périmée depuis bien longtemps.



170 ETUDES DE LETTRES

espoirs, comme & ses souffrances et a ses crimes®». Or, c’est ici
que git le paradoxe quasi théologique d’une telle déclaration:
qui, sinon un esprit surnaturel ou acorporel peut ainsi savoir sa
radicale étrangeté d’avec la matiere ? Comment le pourrait la
raison humaine incarnée, cet aggrégat de molécules que cette
biologie présente comme 1’issue de mutations hasardeuses, que
ne régit plus aucun logos ?

Exil et acosmisme fondamental de I’homme : cette expérience
est attestée autant par les orientations de la science classique qui
circonscrivent le champ de la nature par un acte de sécession
d’avec le monde du sens et d’avec la concrétude signifiante de
I’existence, que par une philosophie qui congoit son travail, soit
comme un assainissement thérapeutique de 1’écheveau ou s’en-
tremélent les différents jeux de langage, soit, au contraire,
comme une intensification ludique de leur parasitage mutuel.
Mais il faut aussitot ajouter qu’il n’y a qu’une patiente réflexion
sur les textes de la tradition, pareille a celle que Husserl a menée
dans la Crise des sciences européennes’, qui soit en mesure de
faire apparaitre, de fagon impérieuse, le lien de dépendance entre
I’antithéorétisme philosophique contemporain et le théorétisme
réducteur des modernes.

2. La subversion de ’objectivité classique

Certes, on ne peut nier que la science physique n’ait pas elle-
méme été contaminée par cet antithéorétisme. Bien que la phy-
sique ait pu se présenter pendant longtemps comme la conti-
nuation moderne du projet de la theoria, et bien que la notion de
théorie reste aujourd’hui d’usage pour désigner les systémes
conceptuels qui ont la nature pour objet, il est clair qu’en raison
des différents séismes qui ont ébranlé ses assises, la physique
éprouve des difficultés croissante, a maintenir 1’idée que sa
lecture du monde est fondée dans des principes immanents aux
états de chose qu’elle étudie, et qu’elle s’avére capable, par
conséquent, de reproduire fidelement leur constitution. Par ail-

6. Jacques MoNoD, Le Hasard et la nécessité, Essai sur la philosophie
naturelle de la biologie moderne, Paris : Seuil, 1970.

7. Edmund HusserL, La Crise des sciences européennes et la phéno-
ménologie transcendantale, trad. Gérard Granel, Paris: Gallimard, 1976.



ENTRE APPARTENANCE ET EXIL 171

leurs, nous la voyons parfois succomber elle aussi a la tentation
logologique, soit lorsqu’elle confond sa vérité référentielle avec
la normativité formelle de sa méthode, soit lorsqu’elle se mon-
naye comme un bricolage incessant de «modeles» et de «para-
digmes» précaires, dont seule 1’efficacité opératoire est en cause.
Que des physiciens puissent supposer, fut-ce un instant, que leurs
théories de pointe relevent de I’aménagement langagier, et qu’il
faille envisager une conversion du physicien en linguiste, est un
fait qu’il ne faut pas considérer a la 1égere et dont il est difficile
de prendre sérieusement la mesure philosophiqued. Toutefois,
comme je vais tenter de le montrer, cette tendance n’est pas uni-
voque et la physique est restée fidele a sa vocation théorétique,
qui consiste en I’occurrence a serrer la réalité naturelle au plus
pres.

En effet, au sortir des séismes dont nous avons parlé, et qui
ont abouti entre autres aux théories de la mécanique quantique,
une limitation inhérente a I’acte théorétique lui-méme s’est pro-
gressivement imposée au chercheur: il est a présent évident que
les appareils conceptuels interférent avec la réalité dont ils
ouvrent I’acces et que le savoir constitué grice a eux comporte
une dimension partiellement projective. La croyance en une ob-
jectivité de la science, qui soit garantie par un point de vue de
surplomb, neutre, extérieur et totalisant, n’est plus tenable au-
jourd’hui. Nul n’ignore les premiers démentis infligés a ce pro-
pos par la théorie de la relativité: le fait d’€tre obligé de tenir
compte de la vitesse de la propagation de la lumiére contraint
également 1’observateur en physique a renoncer, méme en droit,
a la saisie d’une simultanéité absolue entre des événements infi-
niment distants dans 1’espace. Le temps de 1’observateur phy-
sique est lié au lieu ou ils se trouve par rapport aux différentes
sources de propagation des signaux qu’il interpréte — et ceci
quelle que soit la nature de ces signaux.

Ceci dit, il nous faut faire état d’une révolution épistémolo-
gique bien plus profonde encore et qui touche plus directement
notre propos: il s’agit de la subversion radicale de la relation
classique sujet-objet opérée par la physique quantique. D’une
part, cette subversion détruit la modélisation transcendantale
méme de I’objet, dont Kant avait tissé la trame dans sa théorie du
schématisme de I’entendement pur. Pour prendre 1’exemple le

8. Gilbert Hottois, L’inflation du langage, p. 273.



172 ETUDES DE LETTRES

plus banal, ni le sché¢me intuitif de la permanence, ni celui de la
succession, ni celui de la simultanéité, ne peuvent sous-tendre
une représentation adéquate du comportement de 1’électron. Pour
telle observation, il se présente comme une particule située sur
une trajectoire orbitale de 1’atome. Mais il est alors délesté de la
charge magnétique qui le définit. Pour telle autre, il est au con-
traire une onde émise a une fréquence discontinue, mais dont il
n’est plus possible de décrire la position. Toute la difficulté de la
mécanique quantique, depuis Max Planck, Niels Bohr, et jusqu’a
nos jours, a été de joindre la perception dynamique normale de
I’électron, pourvue d’une quantité de mouvement cinétique, a sa
manifestation ondulatoire en terme de fréquence caractérisée.
La signification philosophique des solutions proposées, des-
quelles je n’ai pas le temps d’exposer ici le contenu, réside en
ceci qu’elles nous obligent a nous départir d’un horizon unique
d’aperception. La localisation de 1’électron est impraticable au
moment de son rayonnement photonique, car ce n’est qu’en
sautant d’une orbite a I’autre de 1’atome qu’il émet ou absorbe ce
rayonnement. L’interaction entre 1’intensité du mouvement
mécanique de la particule et sa fréquence lumineuse fait certes
I’objet d’un calcul régulateur — c’est la fameuse constante de
Planck — mais cette régulation est le fruit d’une fonction pro-
babiliste qui vise a corréler des propriétés abstraites et mathé-
matisables et non a décrire la réciprocité d’action entre deux
objectités homogeénes. En d’autres termes, 1’énergie électro-
magnétique n’est plus intégrée, selon les lois de la mécanique
classique, a I’intérieur d’une fonction continue qui rende compte
de la position de son quantum dans un espace et un temps com-
mensurables. Seuls les degrés d’énergie relatifs a chaque orbite
peuvent étre déterminés; mais la translation opérée sur ces
orbites, la position et la vitesse qu’y occupe 1’électron a chaque
instant, toutes ces images spatio-temporelles sont vouées, de par
la discontinuité du phénomene, 2 demeurer sans concept. C’est
pourquoi, d’autre part, la cohérence et I’intelligibilité du réel que
propose la mécanique quantique, ne concernent plus la trajectoire
d’une entité isolée, mais bien la collectivité des mouvements qui
animent telle ou telle structure atomique. La signature spectro-
scopique de I’atome qui décompose celui-ci en ses fréquences
constituantes, relatives a ses orbites caractéristiques, fait
d’emblée référence a [’ensemble de ses états stationnaires
quantiques.



ENTRE APPARTENANCE ET EXIL 173

Or, pareille subversion de 1’objectité classique ne concerne pas
seulement 1’horizon spatio-temporel de 1’expérience, mais touche
au noyau le plus dur de la notion classique d’objet, a savoir a sa
texture matérielle. Peu importe en un sens que la physique nuclé-
aire contemporaine ait découvert des entités plus restreintes que
I’atome, c’est-a-dire tout 1’univers subatomique des particules
élémentaires, des baryons, des quarks, des préons, etc. Ce qui
importe davantage a notre propos, c’est que, dans 1’état présent
de nos théories, aucune particule n’y soit envisagée comme
indestructible, inaltérable et créée une fois pour toutes. La ma-
ticre ne peut plus étre analysée comme un ensemble continu de
corpuscules simples, comme le croyait Descartes, et la com-
plexion du monde n’est plus réductible a la combinatoire ordon-
née de ces mémes corpuscules. Ce qui implique, entre autres,
qu’il faille renoncer a penser le temps physique sur le fond d’une
objectité permanente et fixe.

Pourquoi, en effet? Parce qu’en place d’étre rabattue sur un
horizon a priori toujours déja constitué par le sujet, la compré-
hension de la choséité méme de la chose physique a gagné en
profondeur?. Elle se réapproprie ce qu’Aristote, en parlant préci-
sément de ce qui git sous la chose, de son hypokeimenon, de son
support, de ce qui la sous-tend au plus intime d’elle-méme, nom-
mait sa puissance, sa dynamis, sa charge de possible. Attentif au
caractere labile du devenir-chose des choses, Aristote, dans sa
physique, avait déja pens€ que la matiére était mue par une pri-
vation (stérésis) dynamisante, qu’elle était habitée par le mouve-
ment d’une Gestaltung, d’une auto-formation, qui n’acquiert de
fermeté que dans la tension toujours critique vers la forme. Pour
le Stagirite, le lien qui articule I’étant naturel a sa structure
objective stable est un lien qui se fait et se défait par 1’approxi-
mation d’une morphogenése sans cesse reprise et jamais défi-

9. C’est ce que démontre par exemple Hans JoNas dans son étude
«Geist, Natur und Schépfung. Kosmologischer Befund und kosmogonische
Vermutung» (in Geist und Natur, op. cit. note 5, p. 61-77). La matiére est-
elle indifférente a notre condition ontologique d’étres humains doués de
vouloir et de savoir ?, se demande-t-il. Il est raisonnable de penser que la
matiére n’est pas fondamentalement étrangére a quelque chose comme le
vouloir, qu’elle est habitée en latence par la nostalgie (Sehnsucht) du
vivant et de 1’é€tre-conscient. Cette hypothése permet d’abandonner a un
hasard créateur, mais non dépourvu de potentialité téléologique, le fait
cosmique, dont la probabilité est infiniment mince, que soit apparu une
planéte favorable a la vie et a la conscience humaine.



174 ETUDES DE LETTRES

nitive. Or, c’est ce mouvement tensionnel que la microphysique
thématise aujourd’hui avec rigueur lorsqu’elle investigue le
champ des possibilités ondulatoires d’émergence d’une particule
semblable a 1’électron. Heisenberg, par exemple, pour définir
la qualité des particules qui, comme il le dit, ne sont pas aussi
«réelles» que les structures macroscopiques, porteuses dans leur
moyenne statistique de caracteéres objectifs stables, puise dans
le lexique aristotélicien et utilise explicitement le concept de
«potentia», signifiant qu’en son fond la matiére n’est pas une
réalité qui coincide avec ses résultantes déterministes, mais que
son étre s’origine dans une mobilité anté-factuelle et inventive.

Cette mobilité interne a la naissance des structures d’ordre
moléculaire présuppose donc au départ un champ de fluctuation
microscopique proche du chaos, dont I’instabilité est mesurée en
mécanique quantique par un vecteur d’attente, appelé espace de
Hilbert, lequel objective le processus de concrétion sub-atomique
en une esquisse probabiliste de ses configurations. De ce fait, les
équations prescrites par ce vecteur ne correspondent a aucune
objectité représentable. Elles ordonnent et orientent, selon des
procédures nécessairement restrictives, un état de la matiere dont
le devenir est encore en phase d’indécision. Elles travaillent donc
a baliser, autant que faire se peut, la gestation d’une matieére qui
n’obéit, a ce niveau d’analyse, a aucune programmation prééta-
blie, mais qui se temporalise et se spatialise en un processus
immanent de différenciation et de complexification!©.

En fin de compte, ce que nous enseigne la physique des
quanta, c’est qu’en aucune situation la matiére n’est inerte ou
en repos absolu. Méme le cristal unimoléculaire, rigide et symé-
trique, contient des particules en mouvement constant; et sa
concrétion s’inteégre dans une temporalité évolutive, productrice
d’organisations moléculaires plus souples, asymétriques et,
pour cette raison méme, infiniment plus individuées. Toutes

10. Dans I’état initial de 1'Univers, décrit par la cosmologie quantique,
les notions d’espace et de temps n’ont pas encore la signification consti-
tuante d’«objet» qu’elles revétent dans la physique classique. Seul subsiste
un «brouillard quantique» inaccessible a la géométrie et dont la régulation
obéit, dans la dimension d’un temps imaginaire, 2 des fonctions d’onde.
L’espace-temps ne se comporte conformément & la cosmologie classique
que lorsque 1’univers est plusieurs milliers de fois plus grand que la taille
qu’il est censé avoir lors de son état initial (environ 10-33 centimétres).
Voir a ce sujet Jonathan HALLIWELL, «La cosmologie quantique et la créa-
tion de 1’univers», Pour la science, n° 172 (février 1992), p. 50-61.



ENTRE APPARTENANCE ET EXIL 175

les réalisations macroscopiques de la matiere supposent d’ail-
leurs, selon la théorie quantique des champs, la rupture de son
€tat hypothétique initial d’indifférenciation, de symétrie et de
passivitéll,

3. L’irréversibilité créatrice : I’enracinement diachronique de
[’homme dans ’univers

Cette dimension virtuelle de la matiére n’en demeure pas
moins difficile a penser et c’est a bon droit que 1’on persiste a se
demander si les révolutions internes a la physique contemporaine
suffisent a motiver une révision radicale de notre concept mo-
derne de matieére. Car cette indétermination créatrice que nous
venons d’évoquer ne transparait pas dans le comportement des
objets de notre monde quotidien. En dépit du principe d’incer-
titude de Heisenberg!2, nous nous laissons transporter par des
automobiles et des avions, avec la ferme conviction que ces
engins se meuvent dans un univers suffisamment stable que pour
étre controlés et menés a bon port par des pilotes instruits des
déterminismes classiques.

Cet état de chose tendrait plutét a nous confirmer dans 1’idée
que les processus d’auto-organisation ne concernent que les états

11. Nous renvoyons a l’article de David SPERGEL et Neil TUROK, «Les
textures et la structure de 1’univers», Pour la science, n° 175 (mai 1992),
p. 48-56. Ces auteurs montrent comment la notion de «brisure de symétrie»
permet d’expliquer I’agrégation des galaxies (et 1’agrégation de la matiére
en général) responsable de I’hétérogénéité des textures de 1’univers : «L’uni-
vers primordial, trés chaud, se serait trouvé dans un état parfait de symétrie
non brisée, le faisant passer par une succession de brusques changements
d’états, nommés transitions de phase, au cours desquels la symétrie entre
forces et particules se brisa. L'univers se serait ainsi dégradé, d’un état ini-
tial avec des forces unifiées et des particules identiques, a un état actuel, ot
les forces et les particules sont différenciées» (p. 51).

12. Le principe d’incertitude décrit une forme de mobilité qualitative-
ment différente de celle que décrit la mécanique classique. En mécanique
quantique, 1’énergie totale d’un systéme d’atomes n’obéit jamais au prin-
cipe d’inertie. Cette énergie est calculée par la sommation des énergies
cinétique et potentielle. Mais si I’énergie cinétique dépend de la quantité de
mouvement regue, I’énergie potentielle est fonction de la position des é1é-
ments du systéme entre eux. Or, puisque le principe d’incertitude interdit la
connaissance simultanée des valeurs de la quantité du mouvement ciné-
tique de ces éléments et de leur position, les énergies cinétique et poten-
tielle ne peuvent s’annuler simultanément.



176 ETUDES DE LETTRES

embryonnaires ou inchoatifs de la matieére et qu’ils sont entiére-
ment neutralisés, dés lors que celle-ci acquiert une certaine con-
sistance atomiquel3.

C’est pourquoi il a fallu attendre 1’étude de dynamismes en-
core inexplorés a I’échelle macroscopique, pour que les notions
de crises, d’innovation, de transformation spontanée et d’auto-
organisation soient étendues a la globalité des phénomenes
physiques, et notamment au niveau cosmogénétique. Dans le
foisonnement de ces recherches, j’ai choisi d’évoquer les tra-
vaux du physicien Ilya Prigogine sur la thermodynamique des
structures dissipatives — travaux dont les conclusions philo-
sophiques ont été consignées dans un essai retentissant, intitulé
La nouvelle alliance. Voici un extrait de I’'introduction a cet
essai: «Depuis cinquante ans déja — depuis 1’apparition de la
mécanique quantique —, 1’idée de la simplicité du microsco-
pique était devenue intenable. Nous savions que nous n’avons
acces aux atomes et aux molécules que par I’intermédiaire de nos
instruments qui, tous, sont macroscopiques, et que nos théories a
leur sujet sont intrinséquement déterminées par cette médiation.
Pourtant, dans le contexte de la mécanique quantique, ce savoir
n’avait de portée que négative. Il n’en va plus de méme aujour-
d’hui. Nous avons découvert que I’irréversibilité joue dans la
nature un rdle constructif puisqu’elle permet des processus
d’organisation spontanée. La science des processus irréversibles
a réhabilité au sein de la physique la conception d’une nature
créatrice de structures actives et proliférantes. D’autre part, nous
savons désormais que, méme en dynamique classique, méme en
ce qui concerne les mouvements planétaires, le mythique démon
omiscient est mort, qu’on disait capable de calculer 1’avenir et le
passé a partir d’une description instantanée. Nous nous retrou-
vons dans un monde irréductiblement aléatoire, dans un monde
ou la réversibilité et le déterminisme font figure de cas particu-
liers, ou I’'irréversibilité et I’indétermination microscopiques sont
la reglel4».

Ce texte introduit une notion nouvelle: celle d’irréversibilité.
Cette notion avait déja été utilisée, il y a un siecle, par le physi-

13. Pourtant la mécanique quantique s’applique a ’univers entier comme
le démontrent par exemple les travaux de Stefan Hawkings et de John
Hartle.

14. Ilya PRIGOGINE et Isabelle STENGERS, La Nouvelle Alliance:
Métamorphose de la science, Paris : Gallimard, 1979, p. 40.



ENTRE APPARTENANCE ET EXIL 177

cien autrichien Ludwig Boltzmann pour décrire les phénomenes
évolutifs régis par le second principe de la thermodynamique,
qui s’énonce comme suit: dans tout systeme dynamique ouvert,
I’énergie se dégrade, et cette dégradation s’accompagne de la
croissance irréversible de son désordre moléculaire. Selon le
modele théorique mis au point par Prigogine pour rendre compte
de la logique interne des structures dissipatives, la thermodyna-
mique n’introduit, a la faveur de cette notion d’irréversibilité,
aucune fatalité linéaire aveugle dans les processus naturels,
laquelle ajouterait encore au déterminisme du principe classique
de réversibilité. Mais a 1’inverse, 1’intensification irréversible du
désordre est enrichie de deux facteurs essentiels pour la com-
préhension de la temporalité quasi-historique de la nature. Le
premier consiste en 1’oubli, par tout syst¢me loin de 1’équilibre,
de ses conditions initiales de préparation. Le second réside dans
le role paradoxalement «constructif» de 1’entropie.

En contradiction avec la conception d’une matiére passive qui,
tantdt subit les décrets du hasard, tantot se plie au joug d’une
nécessité aveugle, les systémes chimiques nouvellement expéri-
mentés par la thermodynamique associent 1’instabilité a ce que
Bergson nomme 1’évolution créatrice. Prigogine démontre, en
effet, que la question de I’instabilité potentielle doit €tre envi-
sagée pour tout état dynamique stationnaire. Car la stabilité n’est
absolue que lorsque toutes les perturbations imaginables sont
condamnées a la neutralisation. Or, loin de 1’équilibre, cette
insensibilité aux turbulences ne s’observe plus que pour une
classe limitée de systémes et n’apparait plus des lors que comme
un cas particulier. Dans I’ensemble, un systeme de la matiere est
considéré comme instable si ’analyse fait découvrir que cer-
taines des fluctuations, induites par les processus thermodyna-
miques, au lieu de régresser, tendent a s’amplifier jusqu’a
envahir tout le systéme et a le précipiter vers un nouveau régime
de fonctionnement (qualitativement différent des états station-
naires définis par le minimum d’entropie). C’est ainsi que les
travaux de Prigogine font apparaitre les processus de désorgani-
sation chimique comme wune réélaboration productrice de
nouvelles régularités, un peu a la manieére dont la pensée de
Lucréce définissait le mouvement tourbillonnaire comme un
phénomene d’auto-organisation spontanée.

L’expression «structure dissipative» condense d’ailleurs bien
cette dialectique entre ordre et désordre, entre production et gas-
pillage. Elle fait écho a I’idée, répandue chez les auteurs anciens,



178 ETUDES DE LETTRES

d’un chaos créateur et fécond, au sein duquel les différentes
complexions matérielles sont engendrées, non par obéissance a
des lois éternelles et immuables, mais a la faveur d’une multitude
de processus différenciés dont I’explication rationnelle est a
chaque fois génétique et historique. Cette analogie avec la cos-
mologie ancienne est d’autant plus motivée que dans toute struc-
ture dissipative, la population des molécules se comporte comme
si chacune d’entre elles était informée de 1’état de 1’ensemble du
systéeme: la cohérence des réactions y est donc a la fois plus
intense et plus inventive que dans 1’espace isotrope et homogene
des modernes.

Prigogine étend d’ailleurs sa réflexion a la science du vivant
et suggere de réinterpréter les recherches tant controversées sur
la programmation génétique et ses mutations a 1’intérieur d’une
théorie des systémes biologiques qui fasse droit a leur dyna-
misme d’auto-organisation. Pour justifier ce point de vue, il
souligne le fait que la morphogénése du milieu cellulaire se
constitue elle aussi loin de 1’équilibre, loin des principes régu-
lateurs de Boltzmann, c’est-a-dire dans un contexte ou les pro-
cessus producteurs d’entropie, qui dissipent 1’énergie, jouent un
role constructif et explorent de nouvelles stabilités. C’est pour-
quoi I’opposition entre le hasard et la généralité prévisible de
I’évolution y fait place a une 1égalité subtile qui médiatise 1’écart
entre les fluctuations incontrélables et les comportements
moyens déterminés. Prigogine exprime 1’enjeu de ses remarques
en ces termes: «L’alternative dressée par J. Monod entre un
monde animiste qui depuis toujours attendait 1’apparition de
I’homme, fin et clef de son évolution, et le monde silencieux ou
I’homme est étranger, n’est plus nécessaire. L’homme dans sa
singularité n’était certainement ni appelé, ni attendu par le
monde ; en revanche, si nous assimilons la vie 2 un phénomeéne
d’auto-organisation de la matiére évoluant vers des états de plus
en plus complexes, alors, dans des circonstances bien détermi-
nées et qui ne semblent pas d’une rareté exceptionnelle, la vie,
elle, est prévisible dans 1’univers, et y constitue un phénomene
aussi “naturel” que la chute des corps graves!3».

Si I’on s’en tient & leur portée générale, ces propos anticipent
sur la thése de certains théoriciens anglo-saxons, tels Barrow et
Tipler, thése dont le contenu consiste en la démonstration de ce

15. Idem, p. 264.



ENTRE APPARTENANCE ET EXIL 179

que 1’on appele aujourd’hui «principe anthropiquel®». La for-
mulation minimale de ce principe s’énonce comme suit: «L’uni-
vers doit avoir les propriétés qui permettent a la vie de se déve-
lopper en son sein & un moment donné de son histoire». Cette
proposition n’a en soi rien d’extraordinaire. Si I’on s’en tient au
point de vue de I’épistémologue, on peut en limiter I’interpréta-
tion en disant que les propriétés de ’univers qui sont effective-
ment observées par I’homme doivent étre compatibles avec les
conditions de leur observation par un étre vivant et percevant.
Mais encore que cette assertion ne soit pas en son fond si banale,
le principe anthropique renvoie directement a des propriétés du
cosmos qui excedent les a priori formels de leur énonciation
langagiere. Ces propriétés sont présentées tout d’abord comme
des conditions sine qua non pour 1I’émergence de la vie biolo-
gique. Dans cette optique, et en évitant toute affirmation trop
conjecturale ou spéculative, I’on peut considérer comme acquis
le fait cosmologique suivant: c’est que 1’existence humaine n’eut
pas été possible si I’univers ne s’était pas étendu jusqu’aux di-
mensions spatio-temporelles de 1’ordre d’au moins dix milliards
d’années-lumi¢re. Car ces dimensions constituent le temps
nécessaire a la formation dans le monde sidéral, a partir des
noyaux d’hydrogene et d’hélium, des noyaux de carbone et des
autres noyaux lourds qui font partie intégrante des molécules
organiques!?. La vie apparait ainsi comme le fruit d’une évo-
lution particuliere de la matiére que les principes établis de la

16. J. BARROW et F. TiPLER, The Anthropic Cosmological Principle, Ox-
ford: Clarendon Press, 1986. Voir aussi 1’étude de Jean LADRIERE, «Le
principe anthropique, I’homme comme é&tre cosmique», in Cahiers de
I’Ecole des sciences philosophiques et religieuses, 2 (1987), p. 7-31.

17. Voir Lucienne GAUGENHEIM, «Acquis et prédictions de la cosmolo-
gie», Pour la science, n° 180 (octobre 1992), p. 32-39. L’auteur y explique
comment la genese des éléments chimiques peut confirmer les prédictions
du modele du Big Bang: «A partir des années 1960, on commence & com-
prendre comment 1’univers primordial et les étoiles se sont réparti les
réles dans la formation des différents éléments; les élements du carbone
jusqu’au groupe du fer (de la masse atomique 12 jusqu’a 56) se sont formés
dans les noyaux stellaires; au-dela du fer, les éléments se sont formés par
nucléosynthése explosive dans les supernovae; le lithium 6, le baryllium et
le bore par réactions de spallation, fission de noyaux lourds sous 1’impact
du rayonnement cosmique; 1’hydrogéne, le deutérium, I’hélium et le li-
thium 7 se sont formés par fusion de noyaux d’hydrogéne dans la soupe
primordiale du Big Bang» (p. 36).



180 ETUDES DE LETTRES

physique classique, y compris ceux de la théorie relativiste de la
gravitation, ne permettent aucunement d’expliquer.

Certes, compte-tenu de 1’allure téléologique de ce raisonne-
ment, il faut se garder de le convertir hitivement en une nouvelle
légitimation anthropocentrique de I’univers. En revanche, on ne
peut nier que la découverte de 1’histoire de cet univers confére a
I’homme, en tant qu’étre vivant, une profondeur spatiale et tem-
porelle immense. Par sa matérialité charnelle, chaque étre hu-
main est synchroniquement et diachroniquement relié, non
seulement a son monde ambiant, mais a I’intégralité du réel
cosmique et a son évolution. Car tout &€tre vivant, y compris le
vivant doué de langage que nous sommes, récapitule en lui la
genése qui 1’a produit. Les atomes dont son corps est composé
portent la trace des processus stellaires qui leur ont donné nais-
sance et, par dela ces processus eux-mémes, la trace des événe-
ments qui ont occupé les premiéres minutes de 1’univers et ont
rendu possible la formation des étoiles. La complexité de la
nature individuée suppose donc la constitution historique d’une
hiérarchie organisationnelle: chaque syst¢éme moléculaire fonc-
tionne sur la base des sous-systéemes dont il se compose et la
hiérarchisation de ces systémes est le fruit d’une temporalité
créatrice.

4. Conclusion

«Le temps aujourd’hui retrouvé en physique, c’est aussi, je
cite encore Prigogine, le temps qui ne parle plus de solitude,
mais de 1’alliance de ’homme avec la nature qu’il décritl®»,
L’alliance dont parle ce physicien n’est pas inspirée par la pul-
sion archaisante et régressive d’un retour vers la Terre-meére,
mais elle se fonde sur cette constatation rigoureuse qu’«aucune
nécessité logique n’imposait que, dans la nature, des structures
dissipatives existent effectivement; il a fallu le fait cosmolo-
gique d’un univers capable de maintenir certains systémes loin
de I’équilibre pour que le monde macroscopique soit un monde
peuplé d’observateurs, c’est-a-dire une nature!?».

Or, malgré sa contingence, ou plutdt en raison de celle-ci, le
«fait cosmologique», décrit par la science, et dont la portée est

18. I. Prigogine et I. Stengers, La Nouvelle Alliance, p. 52.
19. Idem, p. 372.



ENTRE APPARTENANCE ET EXIL 181

mesurée par le principe anthropique, exige que nous compre-
nions la nature de telle sorte qu’il ne soit pas absurde de con-
sentir que nous y appartenons pour une part essenticlle de
nous-mémes. Le cadre de cette appartenance nous est d’abord
suggéré par les révolutions internes aux sciences de la réalité
physique. La physique classique, en effet, qui s’était élaborée a
I’encontre du modele ancien d’une organisation spontanée et
autonome des étants naturels, est aujourd’hui contrainte de revoir
ses présupposés. Elle doit se forger les catégories nécessaires
pour dire 1’intelligibilité d’une matiére capable d’innover, de se
transformer et de se soustraire, par 12 méme, aux paradigmes
d’une pensée unilatéralement déterministe et techniciste20, Car,
entre les schémas conceptuels qui sous-tendent les systémes
mécaniques et cybernétiques fermés, lesquels ne peuvent inter-
férer les uns avec les autres qu’a la faveur d’un nombre restreint
de croisements ponctuels, et les systtmes hautement complexes
de la matiére, I’écart théorique ne cesse de croitre. Cet écart
témoigne, d’une part, de ce que la pensée scientifique atteint son
degré de lucidité le plus €levé, 1a ou ses résultats ne sont pas né-
cessairement les plus spectaculaires sur le plan de I’intervention
opératoire. Mais, d’autre part, cet écart ontologique, lequel nous
rend attentif a2 1’autonomie du réel physique, nous met aussi en
garde contre les projets de domination d’une technologie qui, a
I’instar de la magie d’antan, caresse le réve de contraindre la
matiere a obéir & des impératifs négligeant son opacité. Voila
pourquoi, dans notre civilisation, le respect de notre apparte-
nance a la nature exige tout I’opposé d’une attitude fusionnelle,
mais une lucidité de tous les instants. Les Grecs I’avaient com-
pris, en octroyant le primat de la theoria sur la techné, de la
clairvoyance retenue sur le savoir-faire efficace. Pour eux, une

20. Comme le déclare Daniel B. BOTKIN, «il n’est plus possible d’envi-
sager la nature comme un majestueux mécanisme d’horlogerie, lent,
mesuré, statique; il s’agit plutét d’un patchwork de systémes complexes
dont chacun évolue suivant une échelle spatio-temporelle différente et au
sein desquels se produisent simultanément de nombreux phénomenes. Les
étres humains, loin d’étre des intrus qui perturbent les rythmes éternels de
la nature, font intrinséquent partie de 1’ordre naturel. Nous sommes loin de
I’age des machines ol chaque chose se faisait en son temps, oil rien n’était
laissé au hasard et ou tout était calculable. La complexité, le hasard, la si-
multanéité des événements, 1’évolution et le changement des qualités sont
les qualités de la nature»; voir «Repenser I’environnement», Dialogue, 77
(1992), p. 62-63.



182 ETUDES DE LETTRES

civilisation «scientifique» est une civilisation qui affirme la
préséance d’une approche du réel qui laisse a celui-ci sa liberté.
Car, et c’est ce que souligne également le physicien Bernard
d’Espagnat, il est de I’essence méme de toute théorie digne de ce
nom de ne point se laisser enfermer dans sa dimension projective
et de restituer au réel ’initiative de nos questions2l. C’est en
raison de ce réalisme ultime que le théorétisme de la physique
constitue aujourd’hui le meilleur antidote contre 1’idéologie de la
pure culture qui est aussi celle de la pure technique. D’ailleurs
une pensée de la nature a toujours été le pendant indispensable
d’une philosophie de la liberté. Méme Hegel 1’avait compris, lui
qui a fait commencer sa phénoménologie de 1I’Esprit par 1’alié-
nation de cet esprit libre dans ce qui lui est extérieur (la nature).
A notre époque, cependant, ou 1’existence de la pensée apparait
plus solidaire que jamais du destin ‘'de la matiére, nous ne pou-
vons plus comprendre cette aliénation comme un moment provi-
soire de notre condition.

Selon le mot de Schelling: «La nature est I’esprit qui ne se
connafit pas comme esprit». La nature est esprit parce que 1’éten-
due du cosmos n’est ni muette ni stupide. Et si I’Esprit s’est fait
chair, comme le disent les théologiens, la chair du monde elle
aussi, en un sens, s’est fait esprit?2, Il se peut donc que 1’enjeu
moral d’une philosophie de la nature soit de restituer a 1I’étendue
cosmique sa participation a I’Esprit, que la substance pensante de
la modernité avait cru devoir lui refuser.

C’est de cet enjeu moral dont il retourne, par exemple, dans le
mythologéme biblique bien connu de 1’arche de Noé. Edmund

21. Bernard d’ESPAGNAT, A la recherche du réel. Le regard d’un phy-
sicien, Paris : Gauthiers-Villars, 1981.

22. Notons a ce propos cette remarque de Hans Jonas: «L’ontogenése
nous fait voir pour ainsi dire quotidiennement que 1’esprit émerge du non-
spirituel : I’embryon est la nature du cerveau. Il est ce “porteur physique”
qui anticipe sur l’esprit, sous la direction physico-chimique du génome,
d’une pure élaboration cellulaire de la matiére, qui contient de fagon tota-
lement inconsciente 1I’information pour le processus du devenir et actualise
ainsi son travail inconsciemment. Ce processus se fait sans esprit: il est la
construction aveugle et progressive du modele phylogénétique. Plus on
remonte en amont de sa genése, plus on s’éloigne de 1’esprit. C’est pour-
quoi I’esprit qui a remonté la chaine des causes, obéissant a sa volonté de
vérité, a eu besoin de cette clairvoyance jetée sur ce qui lui est étranger
pour reconnaitre, grace a cette clairvoyance méme, qu’il est redevable a
cette matiere du monde qui s’est rassemblée dans son cerveau, du pouvoir
de penser» («Geist, Natur und Schépfung», p. 69).



ENTRE APPARTENANCE ET EXIL 183

Husserl y fait référence, dans un texte de 193523, pour méditer
sur la situation de notre planéte qui, telle une arche errante, fi-
gure I’unique demeure de I’humanité dans I’océan des galaxies.
Mais Husserl ne dit rien de Noé lui-méme que la tradition sur-
nomme aussi le «Trés-intelligent». L’on identifie souvent & bon
droit I’intelligence de Noé a son ingéniosité et a sa prévoyance.
Pourtant 1’ceuvre de Noé fut bien davantage qu’une anticipation
de nos excursions dans 1’espace: s’il réussit a sauver le monde
du déluge, ce fut d’abord grice a cette disposition intérieure
qui lui permit de saisir la solidarité subtile qui lie entre elles
toutes les choses de I’univers et qui le motiva a rassembler fra-
ternellement tous les animaux dans son arche. La sagesse de
Noé fut de comprendre qu’il n’était, en dépit de son habilité et
de son aptitude a prédire, ni un démiurge, ni un demi-dieu, mais
le responsable de la sauvegarde de cet Esprit dont procéde la
création.

Raphaél CELis

23. Edmund HUSSERL, La terre ne se meut pas, trad. Didier Franck,
Paris : Minuit, 1985.



\ | - O 8 r ... 11 e e I. : e B e T
] ek

o = e B

-
&g - B
&0 - z
. .
. R
A B
ot
5 .
, ~ =
3 -
"
- -
i
. i - 4
e w k
- .- &
o
.
4
v
e .
&
. i
u
- N

u.-b?q. _%m;%r!_%g _ﬁ_.-_vbefln .-.. -

e

o T W. . i
T SRR i



	Entre appartenance et exil : de la condition naturelle de l'homme

