Zeitschrift: Etudes de Lettres : revue de la Faculté des lettres de I'Université de

Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1993)

Heft: 1

Artikel: Souveraineté et transcendance de I'un dans les Six Livres de la
République de Jean Bodin

Autor: Neschke, Ada

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-870493

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-870493
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SOUVERAINETE ET TRANSCENDANCE DE L’UN DANS
LES SIX LIVRES DE LA REPUBLIQUE DE JEAN BODIN*

L’ceuvre des Six Livres de la République de Jean Bodin a toujours été
lue exclusivement comme une ceuvre politico-juridique. Les interprétes de
Bodin, tout en négligeant la trame intérieure du texte, constituée par une
discussion permanente de Bodin avec Platon, n’ont pas su reconnaitre le
fait que Bodin, travaillant le concept de souveraineté, s’est principalement
inspiré de 1’idée de 1’Un telle que la tradition néo-platonicienne ancienne
et contemporaine 1’avait congue. Aussi peut-on conclure que le concept de
souveraineté est une idée laicisée, issue d’une spéculation concernant la
transcendance de 1’Un.

A TI’occasion de cette lecon inaugurale, je vais vous présenter
un chapitre de mes recherches portant sur la réception du plato-
nisme politique.

Mais avant de le faire, permettez moi de situer mon exposé
dans le cadre de la chaire que m’a confiée I’Université de Lau-
sanne. Cette chaire couvre deux domaines: d’une part, la phi-
losophie antique comme époque fondatrice de la philosophie

* Le texte qui suit rend la legon inaugurale telle qu’elle fut prononcée
le 21 mai 1992. Le caractére oral a été conservé et je n’ai modifié le texte
que la ou les remarques de mes collégues, en particulier de J.-C. Piguet,
m’ont permis de supprimer des malentendus. Une version modifiée et
enrichie par la discussion avec les interprétes de Bodin fera partie du
deuxieme volume de mon ouvrage Platonisme politique et conception du
droit naturel qui sera publié par I'Institut Supérieur de Philosophie de
I’Université Catholique de Louvain-la-Neuve. Les références renvoient au
texte frangais (distingué par «F.» si nécessaire): Jean BODIN, Les Six
Livres de la République, Paris : Jacques du Puys, 1583 (réed. Aalen: Scien-
tia, 1961); et pour le texte latin («L.»), a: Joannes BODINUS, De republica
libri sex, latine ab auctore redditi, multo quam antea locupletiores,
Lugduni/ Parisiis: apud Jacobum Du-puys, 1586, (conservé a Lausanne).



148 ETUDES DE LETTRES

occidentale et, d’autre part, I’interprétation de textes philoso-
phiques qui ont marqué cette méme pensée.

Cela veut dire que cette chaire a pour tache de retracer ce que
j’appellerais 1’archéologie de notre propre pensée, a la fois com-
me pensée théorique, a savoir philosophique et scientifique, et
comme pensée pratique, a savoir politique et juridique.

En quoi consiste une telle archéologie? Et pourquoi entre-
prendre une telle recherche ?

Tout comme 1’archéologie au sens propre, 1’archéologie de la
pensée progresse par des fouilles. Ces fouilles prennent la pensée
comme matériau, se donnant comme présupposé une seule idée,
celle de notre historicité. En effet, 1’archéologue de la pensée
part de cette historicité, autrement dit: il prend comme hypo-
thése de recherche le fait que toutes nos notions théoriques et
pratiques sont le résultat d’une élaboration millénaire due a la
pensée humaine. Ce travail s’est cristallisé dans des concepts
fondamentaux formant les couches sur lesquelles repose notre
pensée actuelle.

Cela posé, la question de savoir pourquoi entamer les fouilles
sur notre passé intellectuel et culturel trouve deux réponses:
I’une nous concerne nous-mémes, 1’autre les catégories par les-
quelles nous organisons notre monde. En effet, une telle archéo-
logie nous éclaire d’abord sur notre propre identité, puisque c’est
notre propre pensée qui est visée. Mais cette archéologie nous
permet également de clarifier la complexité des concepts-clés de
cette pensée par le fait qu’elle analyse cette complexité en re-
tracant son devenir.

Ma lecon aura trait au deuxieéme aspect, elle vise a éclairer un
concept-clé de la philosophie politique qui en tant que catégorie
du droit public organise en fait la vie des états modernes. Il s’agit
du concept de souveraineté. Sous ce terme, nous comprenons un
pouvoir absolu, a savoir indépendant d’un autre pouvoir. En
particulier, une communauté humaine, appelée Etat, jouit de la
souveraineté, donc du pouvoir absolu.

Mais voild qu’une difficulté s’impose. L’étre humain en tant
qu’individu et participant & une collectivité n’est-il pas profon-
dément dépendant, et le monde humain n’est-il pas caractérisé
par I’interdépendance au lieu de I’indépendance ? L’absolu n’est-
il pas une catégorie réservée au seul étre indépendant qui serait
Dieu?

Que veut dire alors cette idée paradoxale d’un pouvoir humain
absolu ?



LA SOUVERAINETE CHEZ BODIN 149

Pour répondre a ces questions nous faisons I’hypothése que la
connaissance de 1’origine de ce paradoxe nous éclairera sur les
raisons et la signification de cette idée.

Je vous invite donc a partir avec moi a la recherche de cette
origine, a relire le texte fondateur du concept de la souveraineté
humaine, a savoir les Six Livres sur la République de Jean Bodin,
publiés en 1576.

Anticipant le résultat d’une telle lecture, j’avance la thése
selon laquelle le concept de souveraineté releve de la métaphy-
sique de Jean Bodin, & savoir de son idée d’une transcendance
divine de 1I’Un ou de I’Unité. Le concept de souveraineté serait
donc un concept laicisé, pourrait-on dire, relevant de la pensée
d’un pouvoir divin. Pour annoncer cette thése, j’ai choisi le titre
«Souveraineté et transcendance de 1’Un dans les Six Livres de la
République de Jean Bodin». Ce titre pourrait paraitre extravagant
et, en effet, il veut I’étre.

Jean Bodin n’est-il pas le juriste et penseur politique tel que
I’a présenté son meilleur connaisseur, Paul Mesnard ? Mesnard
ne parle du Bodin des Six Livres de la République que comme du
grand jurisconsulte angevin et, en effet, le monde érudit connait
Bodin dans son r6le de créateur du concept moderne de souverai-
neté, qu'on considére exclusivement comme un terme de droit
public. C’est pourquoi Les Six Livres de la République font I’ ob-
jet d’études aussi bien de la part des historiens du droit que des
representants des sciences pohthues

A premiere vue, une pensée philosophique semble y étre tota-
lement absente. On pourrait alors reprocher de vouloir inscrire
Bodin non seulement dans I’histoire de la philosophie, mais aussi
de préter a un terme de droit une signification philosophique,
voire métaphysique, comme je le propose.

Mais pour répondre briévement 2 une telle observation je relé-
verai deux points: 1) que cette observation se base sur une sé-
paration des disciplines qui n’existait pas encore au temps de
Bodin; Bodin est juriste, humaniste, philosophe et métaphysi-
cien — 2) que c’est la lecture de 1’ceuvre méme qui soutient mon
entreprise. Mais il y faut une lecture qui différe de I'interpré-
tation traditionnelle. Cette derniere dirigeait son attention sur les
données manifestes du texte, sans tenir compte du fait que 1’écri-
ture de Bodin comporte plusieurs couches. Nous allons donc
essayer de rendre justice a la complexité de son écriture.

Dans ce but, nous allons d’abord rappeler les conditions histo-
riques de la composition de I’ceuvre bodinienne de fagon a mieux



150 ETUDES DE LETTRES

révéler sa philosophie politique en tant qu’elle s’inscrit dans ces
conditions.

Dans un deuxiéme temps, nous allons nous pencher sur le
texte méme pour saisir la spécificité de son écriture.

Cette double étape est nécessaire pour accomplir la troisieéme,
a savoir suivre la voie qui nous conduira a la source d’ou jaillit
I’idée-clé de Bodin et de laquelle reléve toute son argumentation
politique et juridique.

Mon exposé comprendra ainsi trois volets : une introduction
historique a la théorie de la république de Bodin ; une analyse de
I’écriture du texte; enfin une présentation de 1’aspect métaphy-
sique qui est a I’origine du concept bodinien de la souveraineté.

1. Introduction historique

Jean Bodin est né en 1529/30 a Angers. A ce moment, la
France est en train de s’établir comme royaume indépendant et
national.

A seize ans, Bodin rejoint I’ordre des Carmélites qui I’envoie
a Paris afin d’étudier la philosophie, la théologie et les auteurs
classiques. En 1550, nous trouvons Bodin a Toulouse ou il se
consacre a des études de droit. Ses maitres sont les humanistes
jurisconsultes Guillaume Budé, fondateur du College de France,
et André Alciat. C’est 2 Toulouse que Bodin compose ses pre-
mieres ceuvres qui sont la Nova distributio iuris universi, son
essai intitulé Methodus ad facilem historiarum cognitionem de
1566 ainsi qu’un commentaire sur De venatione d’Oppien. C’est
a Toulouse également que Bodin fait ses premieres expériences
politiques : tous les courants politiques du moment s’y rencon-
trent, courants qui sont le royalisme défendu par le Parlement,
I’orthodoxie de la Faculté et des ordres, le machiavélisme des
partisans de Catherine de Médicis et le penchant démocratique
des Calvinistes. Bodin ceuvre pour la réconciliation des deux
confessions. Mais a la suite du déclenchement de la guerre de
religion en 1561, il voit ses espérances trompées. Dans la méme
année, il s’inscrit au barreau de Paris et il y est admis comme
avocat aupres du Parlement parisien. Sa carriere est brillante : en
1567, il est procureur du roi; en 1568, il exerce la fonction de
conseiller du roi aupres des états de Narbonne. Le 23 aofit 1572,
1’assassinat de trois mille Huguenots sur ’initiative de Catherine
de Médicis ébranle la France. Cet événement, connu sous le nom



LA SOUVERAINETE CHEZ BODIN 151

de la Saint-Barthélemy, provoque une rupture profonde dans la
pensée de Bodin, et cela pour deux raisons: d’une part, la me-
nace du machiavélisme s’est manifestée avec une violence bru-
tale; d’autre part, des protestants tels que Frangois Hotman et
Théodore Beéze prennent la défense des victimes ; ils articulent la
position des monarchomaques tout en mettant en question la
monarchie et les fondements de 1’Etat. Bodin rejoint le parti des
«Politiques» qui veulent mettre fin aux guerres de religion, mais
il les quitte au moment ou le frére du roi Henri III conteste le
principe de I’hérédité du royaume. Apres avoir été quelque temps
le partisan du roi, il devient son opposant quand celui-ci se fait
chef de la Ligue, qui a pour but de combattre les Huguenots.
Bodin réussit a convaincre les états de refuser au roi le finance-
ment de la guerre contre les protestants. Le roi rompt ses rap-
ports avec Bodin, ce qui met fin & la carriere de ce dernier; en
1576, il se retire & Laon et, grice a un mariage favorable a ses
projets, il se ménage un accés auprés des magistrats de Laon
pour alors y devenir procureur. La méme année voit la premiére
édition des Six Livres de la République, ceuvre rééditée maintes
fois par la suite et traduite en latin par Bodin lui-méme en 1586.

Pour notre projet, il suffit de rappeler quelques événements de
la vie de Bodin; cela suffira pour permettre de reconnaitre aisé-
ment les éléments de la théorie politique exposée dans son ceuvre
sur la république En effet, le comportement pratique de Bodin
suit ses maximes, fondées dans sa philosophie politique.

Je retiendrai ici deux exemples : l) Son refus d’une interven-
tion militaire contre les hérétiques s’appuie sur sa conviction que
le monarque ne peut jamais prendre parti mais qu’il doit étre au-
dela de tout parti (voir Rép., 1V, 7, p. 562) — 2) La défense de
I’hérédité du pouvoir royal poursuit le but de rendre ce pouvoir
indépendant de la volonté du peuple qui s’exprimerait dans une
élection (Rép., VI, 5, p. 937).

Ces deux theéses centrales de Bodin n’ont qu’une seule inten-
tion. Il s’agit pour lui de protéger la république contre les deux
dangers que la Saint-Barthélemy avait révélés: la force tyran-
nique comme expression du machiavélisme ; 1’affaiblissement de
la monarchie par ceux qui donnent au peuple la possibilité d’aller
a I’encontre du roi. Dans cette seconde position, qui est celle des
monarchomaques, Bodin reconnait 1’essai dangereux de légitimer
une résistance contre le pouvoir royal (Rép., VI, 5, p. 937).

Identifier de cette fagon les dangers pour la république présup-
pose une conception précise de ce qu’est la république.



152 ETUDES DE LETTRES

Cette conception, Bodin la développe dans son ceuvre a la-
quelle il a donné consciemment le titre Les Six Livres de la
République; en effet toute 1’ceuvre ne fait qu’expliciter 1’essence
de la république. Par ce fait, elle s’inscrit dans la tradition des
ceuvres classiques sur la république, a savoir d’une part la Répu-
blique de Platon, et les Politiques d’Aristote, et d’autre part la
République de Cicéron, ceuvre alors perdue, mais partiellement
connue par les citations de saint Augustin et de saint Ambroise.

Cette philosophie de la république se construit a partir de
quelques concepts-clés introduits tout de suite par la définition
donnée au début de I’ceuvre :

La république est un droit gouvernement de plusieurs ménages
et de ce qui leur est commun, avec puissance souveraine.

Les termes-clés sont: droit gouvernement, ménages, puissance
souveraine. La particularité de la définition bodinienne se des-
sine plus clairement si on I’oppose aux définitions d’ Aristote et
de Cicéron. A la différence d’ Aristote (Pol. I, 1252a 8 sq.), Bodin
ne fait pas de la république une espéce spécifique du genre
«communauté», qui est en grec la koinénia; pour Bodin, elle
appartient au genre «droit gouvernement», c’est-a-dire gouver-
nement légitime (legitima gubernatio dans la traduction latine de
1586, p. 1). Ce droit gouvernement est déterminé par la puis-
sance souveraine. Bodin pense donc la république & partir de
I’aspect du pouvoir et non celui de la communauté. A la diffé-
rence de Cicéron (De re publ. 1, 25. 39), la république ne se
constitue pas par un consensus sur le droit (iuris consensu), mais
par la souveraineté de son gouvernement qui est, comme nous le
verrons, la seule source du droit.

Quel est alors le statut théorique de cette définition ? Est-elle
empirique, en ce sens qu’elle décrit 1’état concret au temps de
Bodin, ou articule-t-elle une norme ? Un coup d’ceil sur I’Etat au
temps de Bodin révele le caractere normatif de la définition ; car
cet Etat se compose du pouvoir royal, du parlement, des états et
des corporations, pour n’énumérer que les éléments les plus im-
portants ; or le «mesnage» ne figure nulle part parmi les éléments
constitutionnels. On a déja noté que le ménage chez Bodin
reprend le oikos aristotélicien; et que par conséquent la défini-
tion ne refléte guere la réalité politique connue de Bodin. Mais
I’on ne s’est pas posé la question de savoir pourquoi Bodin
définit la république par ces deux jalons que sont le «droit
gouvernement» et le «mesnage», tout en ignorant les états et les
corporations. Il ne faut pas chercher loin pour trouver la réponse.



LA SOUVERAINETE CHEZ BODIN 153

La définition de Bodin articule une norme. Cette norme veut que
la république soit un gouvernement légitime et un pouvoir sou-
verain qui s’exerce sur des sujets, c¢’est-a-dire des citoyens assu-
jettis. Cette norme interdit que le pouvoir agisse en coopération
avec le peuple, représenté par les corporations. Cela signifie que
la définition de la république telle que Bodin la propose veut
exclure deux positions : 1) un gouvernement qui n’est pas «droit»
donc légitime ; cela vise directement les théses de Machiavel —
2) un gouvernement qui s’exerce par le consensus du gouvernant
et du peuple, autrement dit : la position des monarchomaques.

On pourrait comprendre notre interprétation de la définition
bodinienne comme si nous voulions en faire une simple thése de
circonstance: elle serait née de la négation de deux théses
opposées. Mais telle n’est pas notre position. Le fait que Bodin
refuse implicitement la position des monarchomaques et le
machiavélisme n’est qu’une conséquence de sa compréhension
de ’essence de la république et cette compréhension a une tout
autre origine que les idées politiques contemporaines.

Pour pénétrer dans la pensée de Bodin, il faut d’abord appro-
fondir notre réflexion sur sa définition. En d’autres termes : il
faut suivre 1’explication donnée par Bodin a la suite de sa défini-
tion. Cette explication opere une triple réduction: 1) Bodin
réduit la république a la seule fonction de gouvernement — 2) Il
réduit le gouvernement & la puissance souveraine — 3) Enfin il
définit la souveraineté exclusivement par le droit de 1égiférer et
d’abolir la loi (soluta lege potestas).

Ce dernier point est essentiel : en effet, le Bodin des Six Livres
rompt ainsi avec toute la tradition précédente en ce qui concerne
la souveraineté ; il rompt également avec sa propre conception de
la souveraineté telle qu’il I’avait exposée dans le Methodus; en
effet cette théorie définissait la souveraineté par plusieurs carac-
téristiques, notamment le pouvoir de faire la paix et la guerre, de
mettre a mort des sujets, le droit d’assembler le parlement et les
états. Autre trait particulier du concept précédent de souverai-
neté: le roi préte serment de se soumettre a ses propres lois et il
agit avec le consensus du peuple.

Selon la nouvelle conception de la souveraineté exposée dans
les Six Livres, le roi peut abolir la loi, il en est le maftre absolu ;
il posséde la soluta lege potestas (Rép., 1, 8, p. 131). Le fait
d’étre au-dessus des lois est le seul terme constitutif de la souve-
raineté, il implique tous les autres droits puisque ceux-ci peuvent
étre créés par la loi royale.



154 ETUDES DE LETTRES

Pour Bodin, la soluta lege potestas implique, de méme, que la
puissance souveraine ne peut €tre que dans la main d’une seule
personne; car si deux personnes pouvaient légiférer, chacune
serait réciproquement assujettic aux lois de 1’autre et toute sou-
veraineté serait alors annulée (Rép., 1V, 4, p. 961). Le nouveau
concept établit donc la monarchie, une monarchie ou le roi n’est
plus tenu de chercher le consensus du parlement — ce qu’exi-
geaient les monarchomaques.

Il est évident qu’un tel pouvoir total semble rapprocher le mo-
narque de Bodin du prince de Machiavel; mais ce serait mal
comprendre le prince de Bodin que de voir en lui, comme on I’a
fait souvent, un frére jumeau du prince machiavélien. Bodin
prévient une telle interprétation quand il déclare (je traduis 1’édi-
tion latine qui sur ce point est plus claire que 1’édition frangaise :
L. p.84,F p.131):

Mais ce qu’est le pouvoir absolu voire le pouvoir absolu de la
loi, personne ne 1’a défini. Car si nous la définissions comme
pouvoir absolu de toutes les lois, on ne trouverait aucun prince
qui ait les droits de la majesté. Car tous sont retenus par la loi
divine, la loi de la nature et enfin la loi des peuples (ius gen-
tium) qui se divise en la loi divine et la loi naturelle.

Le nouveau concept de souveraineté comme soluta lege potes-
tas ne peut donc étre rapproché du machiavélisme que si 1’on
néglige que Bodin voit son prince intégré dans un ordre divin et
planétaire.

Dans cet ordre, le monarque bodinien semble avoir deux so-
sies : le premier serait le dieu 1égiférant tel qu’il apparait dans la
tradition judéo-chrétienne, dieu que le philosophe juif Philon
avait identifié avec le démiurge de Platon. Le deuxiéme sosie du
monarque serait le pére de famille, dans la définition juridique de
la patria potestas du droit romain, qui donne au pére un plein
pouvoir sur les membres de la familia. En effet, Bodin souligne
plusieurs fois que le pater familias fournit le modele du dieu
souverain du monde et du prince souverain des ménages et, a ce
propos, il fait appel a la tradition néo-platonicienne représentée
par Proclus (voir p. 11, 23, 254, et 348). Avec son modele du
pater familias, Bodin, se présenterait en effet comme juriscon-
sulte et guére comme métaphysicien. Mais il s’agit de modeles
négligeant les différences profondes entre les éléments comparés.
Pour découvrir ce qui leur est propre et pour découvrir également
un Bodin métaphysicien, nous devons compléter la lecture histo-



LA SOUVERAINETE CHEZ BODIN 155

rique et politique de son ceuvre par une lecture qui prend cons-
cience des couches moins manifestes du texte.

Mais avant d’aborder ce point, il convient de résumer en
quelques mots notre premiere démarche.

Bodin, en ennemi acharné des guerres civiles et de religion,
développe une théorie de la république visant a supprimer les
deux sources possibles d’une guerre civile: la premicre est celle
d’un pouvoir absolu sans restriction qui légitime méme la vio-
lence — c’est la position des partisans de Machiavel ; I’autre
réclame la participation du peuple au pouvoir et 1égitime la résis-
tance contre le monarque — c’est la position des monarcho-
maques. Pour sa part, Bodin identifie la république avec le
pouvoir souverain du monarque, pouvoir comprenant deux
aspects: 1) par ce pouvoir et du fait qu’il s’agit d’un pouvoir
légiférant, le monarque est 2 méme de supprimer la possibilité
d’une guerre civile sans avoir recours a la violence — 2) le
pouvoir du monarque est soumis & la loi divine et naturelle, loi
dont la finalité est la justice (iustitia est finis iuris). Or I’idée de
souveraineté chez Bodin se personnalise dans le prince, qui est
tout-puissant de par son droit de l1égiférer et qui, par ce moyen,
€tablit la justice.

2. Analyse de 1’écriture de Bodin

«Bodin est un auteur beaucoup cité, mais peu lu», selon la
phrase de P. Mesnard. Certes, la lecture des Six Livres demande
de la patience. Le texte en est alourdi par 1’érudition de son au-
teur. C’est ainsi que la progression de la pensée logique se voit
toujours retardée par des citations d’auteurs, de lois, d’exemples
historiques. Mais cette masse encombrante ne manque pas d’une
logique interne. On y peut trouver une structure de surface et une
structure de fond.

En ce qui concerne la structure de surface, le texte des Six
Livres se compose de trois couches. La couche principale est
constituée par les donnés de la raison pure; elle embrasse les
définitions, leurs explications et les déductions faites a partir des
définitions. Bodin y suit la méthode de Pierre de La Ramée et
c’est griace a cette trame logique qu’on le compte parmi les ratio-
nalistes. Mais il ne I’est pas encore dans le sens cartésien: a la
différence de Descartes, Bodin ne se confine point dans la pensée
pure, il ne refuse donc pas les autorités ni la tradition; bien au



156 ETUDES DE LETTRES

contraire, il s’applique par des citations continues d’auteurs clas-
siques a montrer que sa théorie est ou bien conforme a la tradi-
tion ou bien supérieure aux théories précédentes. Ces citations
d’auteurs forment la deuxiéme couche de I’ceuvre. Enfin, Bodin
souligne que sa théorie ne sort pas de la pure imagination comme
par exemple celle de Platon et de Thomas More, mais qu’elle est
ancrée dans la réalité. Et pour confirmer cette déclaration, Bodin
se sert abondamment d’exemples historiques qui prouvent le
bien-fondé de sa pensée. Voila la troisiéme couche de 1’en-
semble, celle-la méme qui affaiblit la cohérence du texte, mais
qui rend I’ceuvre riche et variée.

Quant a la structure de fond, elle est sous-jacente a la couche
principale, a I’argumentation raisonnée. Bodin a beau dire qu’il
ne se sert que de sa propre raison. Un historien de la pensée occi-
dentale y décelera pourtant aisément les traces des traditions
philosophiques qui soutiennent le raisonnement de 1’auteur. Nous
avons déja découvert un tel élément traditionnel : dans la défini-
tion de la république, le terme «mesnage» fait apparaitre la dette
de Bodin & la tradition aristotélicienne. Mais plus importante est
I’autre dette qui va déterminer la notion de souveraineté.

Pour la saisir, 11 faut briévement s’intéresser aux autorités
citées par Bodin.

J’ai précédemment rappelé la formation humaniste de Bodin.
On ne s’étonnera donc pas si Bodin cite en particulier les auteurs
classiques. Parmi les auteurs grecs, Platon, Aristote, Xénophon,
Polybe, Plutarque sont fréquemment mentionnés; parmi les ro-
mains, ce sont Cicéron, Livius, Tacite et Séneque qui sont tou-
jours présents a son esprit. Pourtant, parmi tous ces auteurs,
Platon occupe une place privilégiée. Il est rappelé comme le
plus célebre des philosophes (Rép., p. 592), ou encore comme
un homme qui dépasse tous les autres (Rép., p. 15). C’est cette
grandeur de Platon qui lance un défi a Bodin. En effet, Bodin,
poussé par la logique de son propre raisonnement, se retrouve
dans la position d’un concurrent de Platon: d’une part, Bodin
comme Platon fonde la république sur la justice ; dans la préface
de son ceuvre, il souligne que sous cet aspect il est en accord
total avec Platon et contre Machiavel (p. iiijr). Mais, d’autre part,
Bodin ne peut pas accepter I’interprétation que Platon donne de
la justice. Or Les Six Livres de la République, introduits par un
rappel de Platon, se terminent par une critique du penseur grec.
En effet, Bodin, dans son ceuvre magistrale, entretient une
discussion continue avec lui. Ce fait, 2 quoi s’ajoutent des



LA SOUVERAINETE CHEZ BODIN 157

citations trés nombreuses au travers de 1’ceuvre, doit étre inter-
prété ; il ne peut signifier que Bodin, tout en choisissant le titre
de République, a voulu dépasser I’ceuvre la plus fameuse qui ait
jamais été écrite sur la république, a savoir la République de Pla-
ton. Cette volonté s’exprime davantage dans le dernier chapitre
de I’ceuvre, chapitre-clé grace a son contenu philosophique. En
prenant Platon comme partenaire de discussion, Bodin s’applique
a argumenter en philosophe. Cette argumentation nous révélera
le fond métaphysique qui soutient le discours politique de Bodin.

3. La métaphysique bodinienne de I’Un

Comme je viens de I’indiquer, Bodin développe sa métaphy-
sique par le biais de la critique de 1’idée de justice chez Platon.
Bodin a correctement saisi les trois aspects fondamentaux carac-
térisant le concept de la justice de Platon. Ces aspects sont les
suivants : 1) Platon comprend la justice a 1’aide de la mathéma-
tique — 2) Platon identifie la justice avec 1’égalité géométrique
(isotés geometrike: Gorgias 508 a, Lois 757 b) — 3) Platon éta-
blit 1’égalité géométrique non seulement comme le principe qui
devrait déterminer 1’ordre de 1I’état humain et de I’dme, mais qui
en effet détermine 1’ordre de 1’univers visible et invisible.

Avant d’exposer la critique de Bodin, je dois briecvement expli-
quer le terme de 1’égalité géométrique telle que Bodin 1I’a com-
prise. Suivant une tradition antique pythagoricienne (Archytas),
transmise au Moyen Age par Boeéce (Arithmetica, 2, 4), Bodin
distingue trois types de proportions mathématiques: 1’arithmé-
tique, qui correspond a 1’égalité de la différence de trois nombres
(par exemple dans la progression 2-3-4, la différence est un;
dans la progression 2-4-6, la différence est deux; dans la
progression de 8-12-16, la différence est quatre); la géométrique,
qui correspond a I’égalité du quotient de trois nombres, par
exemple 2-4-8; 4/8 égalent 2/4 (le quotient est toujours 1/2);
I’harmonique, qui combine les deux progressions tout en inter-
calant la progression arithmétique dans la géométrique: par
exemple on inscrit dans la progression géométrique 1-2-4 les
chiffres propres a la progression arithmétiques, a savoir 1-2-3
pour obtenir la progression : 1-2-3-4.

C’est a I’intérieur de cette théorie que Bodin critiquera Platon.

Soulignons que, dans sa critique, Bodin s’oppose a Platon,



158 ETUDES DE LETTRES

tout en restant pourtant sur un terrain commun; en effet, il est
non seulement d’accord avec Platon en acceptant une interpré-
tation mathématique de la justice, mais il I’est également par sa
conviction que cette méme justice est un principe ordonnateur
fondamental, régnant dans le macrocosme de 1’univers et que la
république juste refléte cet univers a un niveau inférieur. Ce que
Bodin reproche a Platon, c’est d’avoir choisi la mauvaise égalité
comme modele de la justice. Il n’aurait pas di choisir 1’égalité
géométrique pour établir la république juste, mais 1’égalité har-
monique. La priorité de I’égalité harmonique comme mélange
des deux autres égalités se base sur I’argument que les constitu-
tions se distinguent par le type de 1’égalité qu’elles mettent en
ceuvre. La démocratie réalise 1’égalité arithmétique ; car tous les
citoyens, quel que soit leur rang social, regoivent la méme part.
L’aristocratie correspond a 1’égalité géométrique puisque les
citoyens participent au gouvernement selon leur statut social.

Mais c’est la monarchie qui effectue 1’égalité harmonique.
Comme cette égalité harmonique est un mélange des égalités
réclamées par les démocrates et les aristocrates, on s’attend a ce
que Bodin I’associe avec la monarchie tout en faisant appel a la
sagesse du prince qui est au-dela des deux partis et qui, par con-
séquent, est capable de réconcilier les deux revendications pour
satisfaire les nobles et le peuple. Certes, Bodin attribue au roi la
sagesse, mais son argument ne recourt pas a cette sagesse. C’est
de nouveau sur le symbolisme des nombres constituant 1’ordre de
I’univers que Bodin s’appuie.

Pour ce faire, Bodin établit une analogie entre, d’une part, le
roi et les trois états formant une république (clergé, noblesse et
peuple) et, d’autre part, les quatre premiers nombres. Dieu les a
organisés dans un ordre harmonique présenté par Bodin selon le
schéma suivant:

1

2 3 4
Pour comprendre ce schéma, il faut d’abord rappeler quel
symbolisme Bodin attache aux quatre premiers nombres suivant
la pensée des pythagoriciens anciens. Ce symbolisme touche la
musique et, partant, I’harmonie des sphéres ; il touche également
la création des corps géométriques qui constituent le monde
visible.

Les nombres 1-4 produisent en musique toutes les harmonies.
Le pas de 1 a 2 produit I’octave, le pas de 2 a 3 produit la quinte,



LA SOUVERAINETE CHEZ BODIN 159

le pas de 3 a 4 la quarte. Pour I’expliquer d’une fagon simple : si
je prends une corde et que je la double, j’obtiens I’octave
inférieure; si je la triple, j’obtiens la quinte inférieure; si je la
quadruple, la quarte inférieure. Par exemple :

mi ©€14ve m quﬁz)te la 94arte mi

Concernant les volumes et les dimensions, le nombre «un» est
identifié au point. La liaison de deux points crée la ligne, celle de
trois points le triangle, donc la surface et celle de quatre points le
tétraédre, donc le volume.

Dans le cadre de la théorie de Bodin il ne s’agit pas seulement
du symbolisme de la progression de 1 a 4. Cette progression
méme est 1’expression de la force transcendante de 1’Un. L’Un
est au-dela des autres nombres puisque tous les nombres sont cons-
titués par I’Un, et cela de deux fagons : chaque nombre est com-
posé de 1’Un, mais en méme temps il recoit son unité par 1’Un.

Selon cette fagon de penser I’Un comme principe transcen-
dant, Bodin conclut (Rép., p. 1056, je donne une version en
francais moderne):

Donc on suppose que le prince est élevé par dessus tous les
sujets, et que sa majesté ne souffre non plus division que 1’Un
qui n’est point nombre ni au rang des nombres bien que tous
les autres n’ont force ni puissance que de I’Un.

Ou encore (Rép., p. 1057):

Car tout ainsi que de I’Un dépend I’union de tous les nombres
et qui n’ont &tre ni puissance que de lui, aussi un prince souve-
rain est nécessaire de la puissance duquel dépendent tous les
autres.

Nous retrouvons alors dans le concept de la souveraineté,
représenté par le prince 1égiférant, I'Un comme nombre et super-
nombre. Autrement dit: la souveraineté telle que Bodin la
congoit est modelée d’aprés 1’Un per¢u comme principe trans-
cendant de 1I’étre et de I’ordre des nombres symbolisant 1I’ordre
du monde. Face a ce modele de I’Un, on comprend maintenant
pourquoi Bodin a réduit les divers critéres traditionnels de la
souveraineté au seul trait caractéristique de la législation et a
supprimé la régle existante que le souverain soit assujetti a ses
propres lois et cherche le consentement du peuple. De méme on
comprend pourquoi il insiste dés du début de son ceuvre sur la
puissance unifiante de la souveraineté.



160 ETUDES DE LETTRES

La souveraineté comme nouveau pouvoir légiférant, qui n’as-
sujettit pas le souverain a ses propres lois (lege soluta) corres-
pond exactement a la puissance de 1’Un d’imposer sa loi sur
toute chose, de lui donner 1’unité, mais de n’étre lui-méme sou-
mis a aucune autre loi. L'Un de Bodin est «principe», en grec
archeé, ce qui est a la fois «origine» et «pouvoir». Etant principe,
rien n’est pensable au-dela. Au contraire, c’est lui qui est 1’au-
dela, qui transcende toute autre réalité. Par cette transcendance,
il y a discontinuité entre 1’Un et tout ce qui lui est soumis, ce qui
est exprimé dans le schéma bodinien par le fait de mettre 1’Un
au-dessus des autres nombres.

Cela permet de constater qu’entre 1’Un, principe du monde, et
le souverain, il y a une parfaite analogie. En effet, le souverain
donne la loi sans étre assujetti ni a cette loi ni a une force infé-
rieure a lui, contrairement a ce qui était établi par 1’ancien con-
cept de souveraineté. Par ce fait, le rapport entre le souverain et
ses sujets est marqué par la méme discontinuité que celle qui
existe entre 1’Un et tout ce qui lui est soumis.

Ou Bodin a-t-il puisé cette vision de 1’Un ?

Nous avons déja indiqué que le symbolisme des nombres est
propre a la pensée pythagoricienne, renouvelée par les néo-
pythagoriciens de 1’empire romain. Mais 1’ancien pythagorisme
tel qu’il est présenté par Aristote (Métaphysique, 986a) ne
connait pas le role transcendant de 1’Un créant la discontinuité
entre 1’Un et les nombres suivants. Les quatre premiers chiffres
forment une suite continue tandis que Bodin établit la discon-
tinuité entre 1’Un et les trois chiffres suivants par la transcen-
dance de 1’Un. C’est cette discontinuité qui, pour Bodin, est le
trait décisif de la soluta lege potestas du prince, donc de la
souveraineté.

Si nous laissons de c6té la question complexe de I’influence
réciproque du néo-pythagorisme et du platonisme dans 1’anti-
quité, il n’y a a I’époque de Bodin qu’une seule philosophie qui
ait donné a I’Un le role de principe universel ou d’archeé, trans-
cendant toute autre réalité du monde, y compris I’intellect divin.
C’est la philosophie de Plotin, donc le néo-platonisme, renouvelé
par Marsile Ficin. Le modele métaphysique de la souveraineté
bodinienne reléve donc d’une interprétation néo-platonicienne du
symbolisme pythagoricien. Bien siir, on sait que toute la vision
du monde de Bodin est largement inspirée par le néo-platonisme
de son époque; pourtant, avant les Six Livres de la République,



LA SOUVERAINETE CHEZ BODIN 161

cette inspiration n’avait aucune influence sur le concept de sou-
veraineté. C’est a partir de cette ceuvre seulement, ceuvre oul
Bodin cherche a remédier a la scission de la République par la
Saint-Barthélémy, que 1’idée plotinienne de 1’Un, ou de 1’Unité,
marque la conception bodinienne de la souveraineté.

Nous arrivons donc au résultat suivant.

Le concept de souveraineté chez Bodin, en tant que concept
de la puissance 1égiférante indivisible, est forgé sur le modele de
I’Un plotinien marié a la spéculation née du pythagorisme.
Il n’est donc plus rattaché a la tradition politique et juridique
comme il I’était auparavant, par exemple dans le Methodus de
1566. Tout au contraire, a partir de 1576, le Bodin des Six Livres
de la République congoit la souveraineté a partir de la pure
spéculation métaphysique.

Une fois reconnu ce modele de 1’Un transcendant pour le
prince souverain, un élément de la théorie de Bodin devient par-
ticulierement transparent, élément qui autrement semble opaque,
puisqu’il contrarie la théorie du prince souverain cherchant la
justice. Le prince souverain bodinien, méme s’il dégénere en
tyran, reste toujours saint et inviolable (Rép., p. 307). Ce
moment s’explique si ’on prend en considération 1’image que
Bodin s’est faite du passé de ’homme avant la fondation des
républiques. Il connait, comme le connaitra Hobbes apres lui, un
état primitif de ’homme ot régne la violence sans pardon (Rép.,
p. 68). L’homme est la victime de ses passions: 1’avarice,
I’agression et 1’ambition créant le chaos. Mais pour Bodin ces
états chaotiques sont dus a I’absence d’un souverain qui joue le
role ordonnateur voire unificateur de 1’Un. Aussi dit-il dans son
introduction qu’une «licencieuse anarchie est pire que les plus
fortes tyrannies du monde» (Rép., derniére page).

Cela veut dire que le souverain unique, méme tyrannique, ne
perd pas la faculté d’établir 1’ordre, a savoir 1’unité.

4. Conclusion

A I’encontre de I’apparence, apparence qui résulte de la lec-
ture uniquement politique ou juridique des Six Livres de la
République, le concept de souveraineté de Bodin n’est construit a
partir ni d’une expérience politique ni d’un modele juridique. Il
se modele a partir de la pensée de 1’Un comme principe trans-



162 ETUDES DE LETTRES

cendant du monde, agissant comme arché, origine et pouvoir.
Ce résultat de notre lecture des Six Livres de la République nous
permet de tirer deux conclusions.

1) Le concept de souveraineté est un concept laicisé qui a pour
modele le principe transcendant et divin de 1’Un tel qu’il figure
dans la philosophie de Plotin.

2) En traitant de la souveraineté de la république, Bodin a écrit
une ceuvre de philosophie politique. Mais a cause de son inspira-
tion néo-platonicienne, son ceuvre s’inscrit d’une fagon particu-
liere dans une tradition philosophique que I’on a appelé la
tradition de «La Pensée de 1’Un» (Werner Beierwaltes). Cette
tradition a laissé son empreinte sur la pensée métaphysique
jusqu’a Hegel. Mais la lecture approfondie de 1’ceuvre de Bodin
permet de conclure qu’en dehors de la métaphysique, la pensée
de I’Un a également modelé le concept de souveraineté, concept-
clé qui organise le monde politique jusqu’a nos jours.

Ada NESCHKE



	Souveraineté et transcendance de l'un dans les Six Livres de la République de Jean Bodin

