
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1993)

Heft: 1

Artikel: Souveraineté et transcendance de l'un dans les Six Livres de la
République de Jean Bodin

Autor: Neschke, Ada

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870493

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870493
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SOUVERAINETÉ ET TRANSCENDANCE DE L'UN DANS
LES SIX LIVRES DE LA RÉPUBLIQUE DE JEAN BODIN*

L'œuvre des Six Livres de la République de Jean Bodin a toujours été
lue exclusivement comme une œuvre politico-juridique. Les interprètes de
Bodin, tout en négligeant la trame intérieure du texte, constituée par une
discussion permanente de Bodin avec Platon, n'ont pas su reconnaître le
fait que Bodin, travaillant le concept de souveraineté, s'est principalement
inspiré de l'idée de l'Un telle que la tradition néo-platonicienne ancienne
et contemporaine l'avait conçue. Aussi peut-on conclure que le concept de
souveraineté est une idée laïcisée, issue d'une spéculation concernant la
transcendance de l'Un.

A l'occasion de cette leçon inaugurale, je vais vous présenter
un chapitre de mes recherches portant sur la réception du
platonisme politique.

Mais avant de le faire, permettez moi de situer mon exposé
dans le cadre de la chaire que m'a confiée l'Université de
Lausanne. Cette chaire couvre deux domaines : d'une part, la
philosophie antique comme époque fondatrice de la philosophie

* Le texte qui suit rend la leçon inaugurale telle qu'elle fut prononcée
le 21 mai 1992. Le caractère oral a été conservé et je n'ai modifié le texte
que là où les remarques de mes collègues, en particulier de J.-C. Piguet,
m'ont permis de supprimer des malentendus. Une version modifiée et
enrichie par la discussion avec les interprètes de Bodin fera partie du
deuxième volume de mon ouvrage Platonisme politique et conception du
droit naturel qui sera publié par l'Institut Supérieur de Philosophie de
l'Université Catholique de Louvain-la-Neuve. Les références renvoient au
texte français (distingué par «F.» si nécessaire) : Jean Bodin, Les Six
Livres de la République, Paris : Jacques du Puys, 1583 (rééd. Aalen : Scien-
tia, 1961); et pour le texte latin («L.»), à: Joannes Bodinus, De republica
libri sex, latine ab auctore redditi, multo quam antea locupletiores,
Lugduni/ Parisiis; apud Jacobum Du-puys, 1586, (conservé à Lausanne).



148 ÉTUDES DE LETTRES

occidentale et, d'autre part, l'interprétation de textes philosophiques

qui ont marqué cette même pensée.
Cela veut dire que cette chaire a pour tâche de retracer ce que

j'appellerais l'archéologie de notre propre pensée, à la fois comme

pensée théorique, à savoir philosophique et scientifique, et
comme pensée pratique, à savoir politique et juridique.

En quoi consiste une telle archéologie? Et pourquoi
entreprendre une telle recherche

Tout comme l'archéologie au sens propre, l'archéologie de la
pensée progresse par des fouilles. Ces fouilles prennent la pensée
comme matériau, se donnant comme présupposé une seule idée,
celle de notre historicité. En effet, l'archéologue de la pensée
part de cette historicité, autrement dit: il prend comme hypothèse

de recherche le fait que toutes nos notions théoriques et
pratiques sont le résultat d'une élaboration millénaire due à la
pensée humaine. Ce travail s'est cristallisé dans des concepts
fondamentaux formant les couches sur lesquelles repose notre
pensée actuelle.

Cela posé, la question de savoir pourquoi entamer les fouilles
sur notre passé intellectuel et culturel trouve deux réponses :

l'une nous concerne nous-mêmes, l'autre les catégories par
lesquelles nous organisons notre monde. En effet, une telle archéologie

nous éclaire d'abord sur notre propre identité, puisque c'est
notre propre pensée qui est visée. Mais cette archéologie nous
permet également de clarifier la complexité des concepts-clés de
cette pensée par le fait qu'elle analyse cette complexité en
retraçant son devenir.

Ma leçon aura trait au deuxième aspect, elle vise à éclairer un
concept-clé de la philosophie politique qui en tant que catégorie
du droit public organise en fait la vie des états modernes. Il s'agit
du concept de souveraineté. Sous ce terme, nous comprenons un
pouvoir absolu, à savoir indépendant d'un autre pouvoir. En
particulier, une communauté humaine, appelée Etat, jouit de la
souveraineté, donc du pouvoir absolu.

Mais voilà qu'une difficulté s'impose. L'être humain en tant
qu'individu et participant à une collectivité n'est-il pas profondément

dépendant, et le monde humain n'est-il pas caractérisé
par l'interdépendance au lieu de l'indépendance? L'absolu n'est-
il pas une catégorie réservée au seul être indépendant qui serait
Dieu

Que veut dire alors cette idée paradoxale d'un pouvoir humain
absolu



LA SOUVERAINETÉ CHEZ BODIN 149

Pour répondre à ces questions nous faisons l'hypothèse que la
connaissance de l'origine de ce paradoxe nous éclairera sur les
raisons et la signification de cette idée.

Je vous invite donc à partir avec moi à la recherche de cette
origine, à relire le texte fondateur du concept de la souveraineté
humaine, à savoir les Six Livres sur la République de Jean Bodin,
publiés en 1576.

Anticipant le résultat d'une telle lecture, j'avance la thèse
selon laquelle le concept de souveraineté relève de la métaphysique

de Jean Bodin, à savoir de son idée d'une transcendance
divine de l'Un ou de l'Unité. Le concept de souveraineté serait
donc un concept laïcisé, pourrait-on dire, relevant de la pensée
d'un pouvoir divin. Pour annoncer cette thèse, j'ai choisi le titre
«Souveraineté et transcendance de l'Un dans les Six Livres de la
République de Jean Bodin». Ce titre pourrait paraître extravagant
et, en effet, il veut l'être.

Jean Bodin n'est-il pas le juriste et penseur politique tel que
l'a présenté son meilleur connaisseur, Paul Mesnard? Mesnard
ne parle du Bodin des Six Livres de la République que comme du
grand jurisconsulte angevin et, en effet, le monde érudit connaît
Bodin dans son rôle de créateur du concept moderne de souveraineté,

qu'on considère exclusivement comme un terme de droit
public. C'est pourquoi Les Six Livres de la République font l'objet

d'études aussi bien de la part des historiens du droit que des

représentants des sciences politiques.
A première vue, une pensée philosophique semble y être

totalement absente. On pourrait alors reprocher de vouloir inscrire
Bodin non seulement dans l'histoire de la philosophie, mais aussi
de prêter à un terme de droit une signification philosophique,
voire métaphysique, comme je le propose.

Mais pour répondre brièvement à une telle observation je
relèverai deux points : 1) que cette observation se base sur une
séparation des disciplines qui n'existait pas encore au temps de

Bodin; Bodin est juriste, humaniste, philosophe et métaphysicien

— 2) que c'est la lecture de l'œuvre même qui soutient mon
entreprise. Mais il y faut une lecture qui diffère de l'interprétation

traditionnelle. Cette dernière dirigeait son attention sur les
données manifestes du texte, sans tenir compte du fait que l'écriture

de Bodin comporte plusieurs couches. Nous allons donc
essayer de rendre justice à la complexité de son écriture.

Dans ce but, nous allons d'abord rappeler les conditions
historiques de la composition de l'œuvre bodinienne de façon à mieux



150 ÉTUDES DE LETTRES

révéler sa philosophie politique en tant qu'elle s'inscrit dans ces
conditions.

Dans un deuxième temps, nous allons nous pencher sur le
texte même pour saisir la spécificité de son écriture.

Cette double étape est nécessaire pour accomplir la troisième,
à savoir suivre la voie qui nous conduira à la source d'où jaillit
l'idée-clé de Bodin et de laquelle relève toute son argumentation
politique et juridique.

Mon exposé comprendra ainsi trois volets : une introduction
historique à la théorie de la république de Bodin ; une analyse de
l'écriture du texte; enfin une présentation de l'aspect métaphysique

qui est à l'origine du concept bodinien de la souveraineté.

1. Introduction historique

Jean Bodin est né en 1529/30 à Angers. A ce moment, la
France est en train de s'établir comme royaume indépendant et
national.

A seize ans, Bodin rejoint l'ordre des Carmélites qui l'envoie
à Paris afin d'étudier la philosophie, la théologie et les auteurs
classiques. En 1550, nous trouvons Bodin à Toulouse où il se

consacre à des études de droit. Ses maîtres sont les humanistes
jurisconsultes Guillaume Budé, fondateur du Collège de France,
et André Alciat. C'est à Toulouse que Bodin compose ses
premières œuvres qui sont la Nova distributio iuris universi, son
essai intitulé Methodus ad facilem historiarum cognitionem de
1566 ainsi qu'un commentaire sur De venatione d'Oppien. C'est
à Toulouse également que Bodin fait ses premières expériences
politiques : tous les courants politiques du moment s'y rencontrent,

courants qui sont le royalisme défendu par le Parlement,
l'orthodoxie de la Faculté et des ordres, le machiavélisme des
partisans de Catherine de Médicis et le penchant démocratique
des Calvinistes. Bodin œuvre pour la réconciliation des deux
confessions. Mais à la suite du déclenchement de la guerre de

religion en 1561, il voit ses espérances trompées. Dans la même
année, il s'inscrit au barreau de Paris et il y est admis comme
avocat auprès du Parlement parisien. Sa carrière est brillante : en
1567, il est procureur du roi; en 1568, il exerce la fonction de
conseiller du roi auprès des états de Narbonne. Le 23 août 1572,
l'assassinat de trois mille Huguenots sur l'initiative de Catherine
de Médicis ébranle la France. Cet événement, connu sous le nom



LA SOUVERAINETÉ CHEZ BODIN 151

de la Saint-Barthélemy, provoque une rupture profonde dans la
pensée de Bodin, et cela pour deux raisons : d'une part, la
menace du machiavélisme s'est manifestée avec une violence
brutale; d'autre part, des protestants tels que François Hotman et
Théodore Bèze prennent la défense des victimes ; ils articulent la
position des monarchomaques tout en mettant en question la
monarchie et les fondements de l'Etat. Bodin rejoint le parti des

«Politiques» qui veulent mettre fin aux guerres de religion, mais
il les quitte au moment où le frère du roi Henri III conteste le
principe de l'hérédité du royaume. Après avoir été quelque temps
le partisan du roi, il devient son opposant quand celui-ci se fait
chef de la Ligue, qui a pour but de combattre les Huguenots.
Bodin réussit à convaincre les états de refuser au roi le financement

de la guerre contre les protestants. Le roi rompt ses
rapports avec Bodin, ce qui met fin à la carrière de ce dernier; en
1576, il se retire à Laon et, grâce à un mariage favorable à ses

projets, il se ménage un accès auprès des magistrats de Laon
pour alors y devenir procureur. La même année voit la première
édition des Six Livres de la République, œuvre rééditée maintes
fois par la suite et traduite en latin par Bodin lui-même en 1586.

Pour notre projet, il suffit de rappeler quelques événements de
la vie de Bodin ; cela suffira pour permettre de reconnaître
aisément les éléments de la théorie politique exposée dans son œuvre
sur la république. En effet, le comportement pratique de Bodin
suit ses maximes, fondées dans sa philosophie politique.

Je retiendrai ici deux exemples : 1) Son refus d'une intervention

militaire contre les hérétiques s'appuie sur sa conviction que
le monarque ne peut jamais prendre parti mais qu'il doit être au-
delà de tout parti (voir Rép., IV, 7, p. 562) — 2) La défense de
l'hérédité du pouvoir royal poursuit le but de rendre ce pouvoir
indépendant de la volonté du peuple qui s'exprimerait dans une
élection {Rép., VI, 5, p. 937).

Ces deux thèses centrales de Bodin n'ont qu'une seule intention.

Il s'agit pour lui de protéger la république contre les deux
dangers que la Saint-Barthélemy avait révélés : la force tyran-
nique comme expression du machiavélisme; l'affaiblissement de

la monarchie par ceux qui donnent au peuple la possibilité d'aller
à l'encontre du roi. Dans cette seconde position, qui est celle des

monarchomaques, Bodin reconnaît l'essai dangereux de légitimer
une résistance contre le pouvoir royal {Rép., VI, 5, p. 937).

Identifier de cette façon les dangers pour la république présuppose

une conception précise de ce qu'est la république.



152 ÉTUDES DE LETTRES

Cette conception, Bodin la développe dans son œuvre à

laquelle il a donné consciemment le titre Les Six Livres de la
République-, en effet toute l'œuvre ne fait qu'expliciter l'essence
de la république. Par ce fait, elle s'inscrit dans la tradition des
œuvres classiques sur la république, à savoir d'une part la
République de Platon, et les Politiques d'Aristote, et d'autre part la
République de Cicéron, œuvre alors perdue, mais partiellement
connue par les citations de saint Augustin et de saint Ambroise.

Cette philosophie de la république se construit à partir de

quelques concepts-clés introduits tout de suite par la définition
donnée au début de l'œuvre :

La république est un droit gouvernement de plusieurs ménages
et de ce qui leur est commun, avec puissance souveraine.

Les termes-clés sont : droit gouvernement, ménages, puissance
souveraine. La particularité de la définition bodinienne se dessine

plus clairement si on l'oppose aux définitions d'Aristote et
de Cicéron. A la différence d'Aristote {Pol. I, 1252a 8 sq.), Bodin
ne fait pas de la république une espèce spécifique du genre
«communauté», qui est en grec la koinônia-, pour Bodin, elle
appartient au genre «droit gouvernement», c'est-à-dire gouvernement

légitime {légitima gubernatio dans la traduction latine de
1586, p. 1). Ce droit gouvernement est déterminé par la
puissance souveraine. Bodin pense donc la république à partir de

l'aspect du pouvoir et non celui de la communauté. A la différence

de Cicéron {De re publ. I, 25. 39), la république ne se
constitue pas par un consensus sur le droit {iuris consensu), mais
par la souveraineté de son gouvernement qui est, comme nous le
verrons, la seule source du droit.

Quel est alors le statut théorique de cette définition Est-elle
empirique, en ce sens qu'elle décrit l'état concret au temps de
Bodin, ou articule-t-elle une norme Un coup d'œil sur l'Etat au
temps de Bodin révèle le caractère normatif de la définition ; car
cet Etat se compose du pouvoir royal, du parlement, des états et
des corporations, pour n'énumérer que les éléments les plus
importants ; or le «mesnage» ne figure nulle part parmi les éléments
constitutionnels. On a déjà noté que le ménage chez Bodin
reprend le oikos aristotélicien; et que par conséquent la définition

ne reflète guère la réalité politique connue de Bodin. Mais
l'on ne s'est pas posé la question de savoir pourquoi Bodin
définit la république par ces deux jalons que sont le «droit
gouvernement» et le «mesnage», tout en ignorant les états et les
corporations. Il ne faut pas chercher loin pour trouver la réponse.



LA SOUVERAINETÉ CHEZ BODIN 153

La définition de Bodin articule une norme. Cette norme veut que
la république soit un gouvernement légitime et un pouvoir
souverain qui s'exerce sur des sujets, c'est-à-dire des citoyens
assujettis. Cette norme interdit que le pouvoir agisse en coopération
avec le peuple, représenté par les corporations. Cela signifie que
la définition de la république telle que Bodin la propose veut
exclure deux positions : 1) un gouvernement qui n'est pas «droit»
donc légitime ; cela vise directement les thèses de Machiavel —
2) un gouvernement qui s'exerce par le consensus du gouvernant
et du peuple, autrement dit : la position des monarchomaques.

On pourrait comprendre notre interprétation de la définition
bodinienne comme si nous voulions en faire une simple thèse de
circonstance: elle serait née de la négation de deux thèses
opposées. Mais telle n'est pas notre position. Le fait que Bodin
refuse implicitement la position des monarchomaques et le
machiavélisme n'est qu'une conséquence de sa compréhension
de l'essence de la république et cette compréhension a une tout
autre origine que les idées politiques contemporaines.

Pour pénétrer dans la pensée de Bodin, il faut d'abord approfondir

notre réflexion sur sa définition. En d'autres termes : il
faut suivre l'explication donnée par Bodin à la suite de sa définition.

Cette explication opère une triple réduction: 1) Bodin
réduit la république à la seule fonction de gouvernement — 2) Il
réduit le gouvernement à la puissance souveraine — 3) Enfin il
définit la souveraineté exclusivement par le droit de légiférer et
d'abolir la loi (soluta lege potesîas).

Ce dernier point est essentiel : en effet, le Bodin des Six Livres
rompt ainsi avec toute la tradition précédente en ce qui concerne
la souveraineté ; il rompt également avec sa propre conception de
la souveraineté telle qu'il l'avait exposée dans le Methodus-, en
effet cette théorie définissait la souveraineté par plusieurs
caractéristiques, notamment le pouvoir de faire la paix et la guerre, de
mettre à mort des sujets, le droit d'assembler le parlement et les
états. Autre trait particulier du concept précédent de souveraineté

: le roi prête serment de se soumettre à ses propres lois et il
agit avec le consensus du peuple.

Selon la nouvelle conception de la souveraineté exposée dans
les Six Livres, le roi peut abolir la loi, il en est le maître absolu ;

il possède la soluta lege potesîas (Rép., I, 8, p. 131). Le fait
d'être au-dessus des lois est le seul terme constitutif de la
souveraineté, il implique tous les autres droits puisque ceux-ci peuvent
être créés par la loi royale.



154 ÉTUDES DE LETTRES

Pour Bodin, la soluta lege potestas implique, de même, que la
puissance souveraine ne peut être que dans la main d'une seule

personne; car si deux personnes pouvaient légiférer, chacune
serait réciproquement assujettie aux lois de l'autre et toute
souveraineté serait alors annulée (Rép., IV, 4, p. 961). Le nouveau
concept établit donc la monarchie, une monarchie où le roi n'est
plus tenu de chercher le consensus du parlement — ce
qu'exigeaient les monarchomaques.

Il est évident qu'un tel pouvoir total semble rapprocher le
monarque de Bodin du prince de Machiavel ; mais ce serait mal
comprendre le prince de Bodin que de voir en lui, comme on l'a
fait souvent, un frère jumeau du prince machiavélien. Bodin
prévient une telle interprétation quand il déclare (je traduis l'édition

latine qui sur ce point est plus claire que l'édition française :

L. p. 84, F. p. 131):

Mais ce qu'est le pouvoir absolu voire le pouvoir absolu de la
loi, personne ne l'a défini. Car si nous la définissions comme
pouvoir absolu de toutes les lois, on ne trouverait aucun prince
qui ait les droits de la majesté. Car tous sont retenus par la loi
divine, la loi de la nature et enfin la loi des peuples (ius
gentium) qui se divise en la loi divine et la loi naturelle.

Le nouveau concept de souveraineté comme soluta lege potestas

ne peut donc être rapproché du machiavélisme que si l'on
néglige que Bodin voit son prince intégré dans un ordre divin et
planétaire.

Dans cet ordre, le monarque bodinien semble avoir deux
sosies : le premier serait le dieu légiférant tel qu'il apparaît dans la
tradition judéo-chrétienne, dieu que le philosophe juif Philon
avait identifié avec le démiurge de Platon. Le deuxième sosie du

monarque serait le père de famille, dans la définition juridique de
la patria potestas du droit romain, qui donne au père un plein
pouvoir sur les membres de la familia. En effet, Bodin souligne
plusieurs fois que le pater familias fournit le modèle du dieu
souverain du monde et du prince souverain des ménages et, à ce

propos, il fait appel à la tradition néo-platonicienne représentée
par Proclus (voir p. 11, 23, 254, et 348). Avec son modèle du

pater familias, Bodin, se présenterait en effet comme jurisconsulte

et guère comme métaphysicien. Mais il s'agit de modèles
négligeant les différences profondes entre les éléments comparés.
Pour découvrir ce qui leur est propre et pour découvrir également
un Bodin métaphysicien, nous devons compléter la lecture histo-



LA SOUVERAINETÉ CHEZ BODIN 155

rique et politique de son œuvre par une lecture qui prend
conscience des couches moins manifestes du texte.

Mais avant d'aborder ce point, il convient de résumer en
quelques mots notre première démarche.

Bodin, en ennemi acharné des guerres civiles et de religion,
développe une théorie de la république visant à supprimer les
deux sources possibles d'une guerre civile : la première est celle
d'un pouvoir absolu sans restriction qui légitime même la
violence — c'est la position des partisans de Machiavel; l'autre
réclame la participation du peuple au pouvoir et légitime la résistance

contre le monarque — c'est la position des monarcho-
maques. Pour sa part, Bodin identifie la république avec le
pouvoir souverain du monarque, pouvoir comprenant deux
aspects: 1) par ce pouvoir et du fait qu'il s'agit d'un pouvoir
légiférant, le monarque est à même de supprimer la possibilité
d'une guerre civile sans avoir recours à la violence — 2) le
pouvoir du monarque est soumis à la loi divine et naturelle, loi
dont la finalité est la justice (iusîitia est finis iuris). Or l'idée de
souveraineté chez Bodin se personnalise dans le prince, qui est
tout-puissant de par son droit de légiférer et qui, par ce moyen,
établit la justice.

2. Analyse de l'écriture de Bodin

«Bodin est un auteur beaucoup cité, mais peu lu», selon la
phrase de P. Mesnard. Certes, la lecture des Six Livres demande
de la patience. Le texte en est alourdi par l'érudition de son
auteur. C'est ainsi que la progression de la pensée logique se voit
toujours retardée par des citations d'auteurs, de lois, d'exemples
historiques. Mais cette masse encombrante ne manque pas d'une
logique interne. On y peut trouver une structure de surface et une
structure de fond.

En ce qui concerne la structure de surface, le texte des Six
Livres se compose de trois couches. La couche principale est
constituée par les donnés de la raison pure ; elle embrasse les
définitions, leurs explications et les déductions faites à partir des
définitions. Bodin y suit la méthode de Pierre de La Ramée et
c'est grâce à cette trame logique qu'on le compte parmi les
rationalistes. Mais il ne l'est pas encore dans le sens cartésien : à la
différence de Descartes, Bodin ne se confine point dans la pensée

pure, il ne refuse donc pas les autorités ni la tradition ; bien au



156 ÉTUDES DE LETTRES

contraire, il s'applique par des citations continues d'auteurs
classiques à montrer que sa théorie est ou bien conforme à la tradition

ou bien supérieure aux théories précédentes. Ces citations
d'auteurs forment la deuxième couche de l'œuvre. Enfin, Bodin
souligne que sa théorie ne sort pas de la pure imagination comme
par exemple celle de Platon et de Thomas More, mais qu'elle est
ancrée dans la réalité. Et pour confirmer cette déclaration, Bodin
se sert abondamment d'exemples historiques qui prouvent le
bien-fondé de sa pensée. Voilà la troisième couche de
l'ensemble, celle-là même qui affaiblit la cohérence du texte, mais
qui rend l'œuvre riche et variée.

Quant à la structure de fond, elle est sous-jacente à la couche
principale, à l'argumentation raisonnée. Bodin a beau dire qu'il
ne se sert que de sa propre raison. Un historien de la pensée
occidentale y décèlera pourtant aisément les traces des traditions
philosophiques qui soutiennent le raisonnement de l'auteur. Nous
avons déjà découvert un tel élément traditionnel : dans la définition

de la république, le terme «mesnage» fait apparaître la dette
de Bodin à la tradition aristotélicienne. Mais plus importante est
l'autre dette qui va déterminer la notion de souveraineté.

Pour la saisir, il faut brièvement s'intéresser aux autorités
citées par Bodin.

J'ai précédemment rappelé la formation humaniste de Bodin.
On ne s'étonnera donc pas si Bodin cite en particulier les auteurs
classiques. Parmi les auteurs grecs, Platon, Aristote, Xénophon,
Polybe, Plutarque sont fréquemment mentionnés ; parmi les
romains, ce sont Cicéron, Livius, Tacite et Sénèque qui sont
toujours présents à son esprit. Pourtant, parmi tous ces auteurs,
Platon occupe une place privilégiée. Il est rappelé comme le
plus célèbre des philosophes (Rép., p. 592), ou encore comme
un homme qui dépasse tous les autres (Rép., p. 15). C'est cette
grandeur de Platon qui lance un défi à Bodin. En effet, Bodin,
poussé par la logique de son propre raisonnement, se retrouve
dans la position d'un concurrent de Platon : d'une part, Bodin
comme Platon fonde la république sur la justice ; dans la préface
de son œuvre, il souligne que sous cet aspect il est en accord
total avec Platon et contre Machiavel (p. iiijr). Mais, d'autre part,
Bodin ne peut pas accepter l'interprétation que Platon donne de
la justice. Or Les Six Livres de la République, introduits par un
rappel de Platon, se terminent par une critique du penseur grec.
En effet, Bodin, dans son œuvre magistrale, entretient une
discussion continue avec lui. Ce fait, à quoi s'ajoutent des



LA SOUVERAINETÉ CHEZ BODIN 157

citations très nombreuses au travers de l'œuvre, doit être interprété

; il ne peut signifier que Bodin, tout en choisissant le titre
de République, a voulu dépasser l'œuvre la plus fameuse qui ait
jamais été écrite sur la république, à savoir la République de Platon.

Cette volonté s'exprime davantage dans le dernier chapitre
de l'œuvre, chapitre-clé grâce à son contenu philosophique. En
prenant Platon comme partenaire de discussion, Bodin s'applique
à argumenter en philosophe. Cette argumentation nous révélera
le fond métaphysique qui soutient le discours politique de Bodin.

3. La métaphysique bodinienne de l'Un

Comme je viens de l'indiquer, Bodin développe sa métaphysique

par le biais de la critique de l'idée de justice chez Platon.
Bodin a correctement saisi les trois aspects fondamentaux
caractérisant le concept de la justice de Platon. Ces aspects sont les
suivants : 1) Platon comprend la justice à l'aide de la mathématique

— 2) Platon identifie la justice avec l'égalité géométrique
(isotès geometrikè: Gorgias 508 a, Lois 757 b) — 3) Platon établit

l'égalité géométrique non seulement comme le principe qui
devrait déterminer l'ordre de l'état humain et de l'âme, mais qui
en effet détermine l'ordre de l'univers visible et invisible.

Avant d'exposer la critique de Bodin, je dois brièvement expliquer

le terme de l'égalité géométrique telle que Bodin l'a
comprise. Suivant une tradition antique pythagoricienne (Archytas),
transmise au Moyen Age par Boèce (Arithmetica, 2, 4), Bodin
distingue trois types de proportions mathématiques: l'arithmétique,

qui correspond à l'égalité de la différence de trois nombres
(par exemple dans la progression 2-3-4, la différence est un ;

dans la progression 2-4-6, la différence est deux ; dans la
progression de 8-12-16, la différence est quatre); la géométrique,
qui correspond à l'égalité du quotient de trois nombres, par
exemple 2-4-8; 4/8 égalent 2/4 (le quotient est toujours 1/2);
l'harmonique, qui combine les deux progressions tout en
intercalant la progression arithmétique dans la géométrique : par
exemple on inscrit dans la progression géométrique 1-2-4 les
chiffres propres à la progression arithmétiques, à savoir 1-2-3

pour obtenir la progression : 1-2-3-4.
C'est à l'intérieur de cette théorie que Bodin critiquera Platon.
Soulignons que, dans sa critique, Bodin s'oppose à Platon,



158 ÉTUDES DE LETTRES

tout en restant pourtant sur un terrain commun ; en effet, il est
non seulement d'accord avec Platon en acceptant une interprétation

mathématique de la justice, mais il l'est également par sa
conviction que cette même justice est un principe ordonnateur
fondamental, régnant dans le macrocosme de l'univers et que la
république juste reflète cet univers à un niveau inférieur. Ce que
Bodin reproche à Platon, c'est d'avoir choisi la mauvaise égalité
comme modèle de la justice. Il n'aurait pas dû choisir l'égalité
géométrique pour établir la république juste, mais l'égalité
harmonique. La priorité de l'égalité harmonique comme mélange
des deux autres égalités se base sur l'argument que les constitutions

se distinguent par le type de l'égalité qu'elles mettent en
œuvre. La démocratie réalise l'égalité arithmétique; car tous les
citoyens, quel que soit leur rang social, reçoivent la même part.
L'aristocratie correspond à l'égalité géométrique puisque les
citoyens participent au gouvernement selon leur statut social.

Mais c'est la monarchie qui effectue l'égalité harmonique.
Comme cette égalité harmonique est un mélange des égalités
réclamées par les démocrates et les aristocrates, on s'attend à ce
que Bodin l'associe avec la monarchie tout en faisant appel à la
sagesse du prince qui est au-delà des deux partis et qui, par
conséquent, est capable de réconcilier les deux revendications pour
satisfaire les nobles et le peuple. Certes, Bodin attribue au roi la
sagesse, mais son argument ne recourt pas à cette sagesse. C'est
de nouveau sur le symbolisme des nombres constituant l'ordre de
l'univers que Bodin s'appuie.

Pour ce faire, Bodin établit une analogie entre, d'une part, le
roi et les trois états formant une république (clergé, noblesse et
peuple) et, d'autre part, les quatre premiers nombres. Dieu les a

organisés dans un ordre harmonique présenté par Bodin selon le
schéma suivant :

1

2 3 4

Pour comprendre ce schéma, il faut d'abord rappeler quel
symbolisme Bodin attache aux quatre premiers nombres suivant
la pensée des pythagoriciens anciens. Ce symbolisme touche la
musique et, partant, l'harmonie des sphères ; il touche également
la création des corps géométriques qui constituent le monde
visible.

Les nombres 1-4 produisent en musique toutes les harmonies.
Le pas de 1 à 2 produit l'octave, le pas de 2 à 3 produit la quinte,



LA SOUVERAINETÉ CHEZ BODIN 159

le pas de 3 à 4 la quarte. Pour l'expliquer d'une façon simple : si
je prends une corde et que je la double, j'obtiens l'octave
inférieure; si je la triple, j'obtiens la quinte inférieure; si je la
quadruple, la quarte inférieure. Par exemple :

mi ocl%ve mi 4u!!?e la 4u%te mi

Concernant les volumes et les dimensions, le nombre «un» est
identifié au point. La liaison de deux points crée la ligne, celle de
trois points le triangle, donc la surface et celle de quatre points le
tétraèdre, donc le volume.

Dans le cadre de la théorie de Bodin il ne s'agit pas seulement
du symbolisme de la progression de 1 à 4. Cette progression
même est l'expression de la force transcendante de l'Un. L'Un
est au-delà des autres nombres puisque tous les nombres sont
constitués par l'Un, et cela de deux façons : chaque nombre est composé

de l'Un, mais en même temps il reçoit son unité par l'Un.
Selon cette façon de penser l'Un comme principe transcendant,

Bodin conclut (Rép., p. 1056, je donne une version en
français moderne) :

Donc on suppose que le prince est élevé par dessus tous les
sujets, et que sa majesté ne souffre non plus division que l'Un
qui n'est point nombre ni au rang des nombres bien que tous
les autres n'ont force ni puissance que de l'Un.

Ou encore (Rép., p. 1057) :

Car tout ainsi que de l'Un dépend l'union de tous les nombres
et qui n'ont être ni puissance que de lui, aussi un prince souverain

est nécessaire de la puissance duquel dépendent tous les
autres.

Nous retrouvons alors dans le concept de la souveraineté,
représenté par le prince légiférant, l'Un comme nombre et
supernombre. Autrement dit: la souveraineté telle que Bodin la
conçoit est modelée d'après l'Un perçu comme principe
transcendant de l'être et de l'ordre des nombres symbolisant l'ordre
du monde. Face à ce modèle de l'Un, on comprend maintenant
pourquoi Bodin a réduit les divers critères traditionnels de la
souveraineté au seul trait caractéristique de la législation et a

supprimé la règle existante que le souverain soit assujetti à ses

propres lois et cherche le consentement du peuple. De même on
comprend pourquoi il insiste dès du début de son œuvre sur la
puissance unifiante de la souveraineté.



160 ÉTUDES DE LETTRES

La souveraineté comme nouveau pouvoir légiférant, qui
n'assujettit pas le souverain à ses propres lois (lege soluta) correspond

exactement à la puissance de l'Un d'imposer sa loi sur
toute chose, de lui donner l'unité, mais de n'être lui-même soumis

à aucune autre loi. L'Un de Bodin est «principe», en grec
arche, ce qui est à la fois «origine» et «pouvoir». Etant principe,
rien n'est pensable au-delà. Au contraire, c'est lui qui est l'au-
delà, qui transcende toute autre réalité. Par cette transcendance,
il y a discontinuité entre l'Un et tout ce qui lui est soumis, ce qui
est exprimé dans le schéma bodinien par le fait de mettre l'Un
au-dessus des autres nombres.

Cela permet de constater qu'entre l'Un, principe du monde, et
le souverain, il y a une parfaite analogie. En effet, le souverain
donne la loi sans être assujetti ni à cette loi ni à une force
inférieure à lui, contrairement à ce qui était établi par l'ancien concept

de souveraineté. Par ce fait, le rapport entre le souverain et
ses sujets est marqué par la même discontinuité que celle qui
existe entre l'Un et tout ce qui lui est soumis.

Où Bodin a-t-il puisé cette vision de l'Un
Nous avons déjà indiqué que le symbolisme des nombres est

propre à la pensée pythagoricienne, renouvelée par les
néopythagoriciens de l'empire romain. Mais l'ancien pythagorisme
tel qu'il est présenté par Aristote (Métaphysique, 986a) ne
connaît pas le rôle transcendant de l'Un créant la discontinuité
entre l'Un et les nombres suivants. Les quatre premiers chiffres
forment une suite continue tandis que Bodin établit la discontinuité

entre l'Un et les trois chiffres suivants par la transcendance

de l'Un. C'est cette discontinuité qui, pour Bodin, est le
trait décisif de la soluta lege potestas du prince, donc de la
souveraineté.

Si nous laissons de côté la question complexe de l'influence
réciproque du néo-pythagorisme et du platonisme dans l'antiquité,

il n'y a à l'époque de Bodin qu'une seule philosophie qui
ait donné à l'Un le rôle de principe universel ou d'arche,
transcendant toute autre réalité du monde, y compris l'intellect divin.
C'est la philosophie de Plotin, donc le néo-platonisme, renouvelé
par Marsile Ficin. Le modèle métaphysique de la souveraineté
bodinienne relève donc d'une interprétation néo-platonicienne du
symbolisme pythagoricien. Bien sûr, on sait que toute la vision
du monde de Bodin est largement inspirée par le néo-platonisme
de son époque ; pourtant, avant les Six Livres de la République,



LA SOUVERAINETÉ CHEZ BODIN 161

cette inspiration n'avait aucune influence sur le concept de
souveraineté. C'est à partir de cette œuvre seulement, œuvre où
Bodin cherche à remédier à la scission de la République par la
Saint-Barthélémy, que l'idée plotinienne de l'Un, ou de l'Unité,
marque la conception bodinienne de la souveraineté.

Nous arrivons donc au résultat suivant.
Le concept de souveraineté chez Bodin, en tant que concept

de la puissance légiférante indivisible, est forgé sur le modèle de
l'Un plotinien marié à la spéculation née du pythagorisme.
Il n'est donc plus rattaché à la tradition politique et juridique
comme il l'était auparavant, par exemple dans le Methodus de
1566. Tout au contraire, à partir de 1576, le Bodin des Six Livres
de la République conçoit la souveraineté à partir de la pure
spéculation métaphysique.

Une fois reconnu ce modèle de l'Un transcendant pour le
prince souverain, un élément de la théorie de Bodin devient
particulièrement transparent, élément qui autrement semble opaque,
puisqu'il contrarie la théorie du prince souverain cherchant la
justice. Le prince souverain bodinien, même s'il dégénère en
tyran, reste toujours saint et inviolable {Rép., p. 307). Ce
moment s'explique si l'on prend en considération l'image que
Bodin s'est faite du passé de l'homme avant la fondation des
républiques. Il connaît, comme le connaîtra Hobbes après lui, un
état primitif de l'homme où règne la violence sans pardon {Rép.,
p. 68). L'homme est la victime de ses passions : l'avarice,
l'agression et l'ambition créant le chaos. Mais pour Bodin ces
états chaotiques sont dus à l'absence d'un souverain qui joue le
rôle ordonnateur voire unificateur de l'Un. Aussi dit-il dans son
introduction qu'une «licencieuse anarchie est pire que les plus
fortes tyrannies du monde» {Rép., dernière page).

Cela veut dire que le souverain unique, même tyrannique, ne
perd pas la faculté d'établir Tordre, à savoir l'unité.

4. Conclusion

A l'encontre de l'apparence, apparence qui résulte de la
lecture uniquement politique ou juridique des Six Livres de la
République, le concept de souveraineté de Bodin n'est construit à

partir ni d'une expérience politique ni d'un modèle juridique. Il
se modèle à partir de la pensée de l'Un comme principe trans-



162 ÉTUDES DE LETTRES

cendant du monde, agissant comme arche, origine et pouvoir.
Ce résultat de notre lecture des Six Livres de la République nous
permet de tirer deux conclusions.

1) Le concept de souveraineté est un concept laïcisé qui a pour
modèle le principe transcendant et divin de l'Un tel qu'il figure
dans la philosophie de Plotin.

2) En traitant de la souveraineté de la république, Bodin a écrit
une œuvre de philosophie politique. Mais à cause de son inspiration

néo-platonicienne, son œuvre s'inscrit d'une façon particulière

dans une tradition philosophique que l'on a appelé la
tradition de «La Pensée de l'Un» (Werner Beierwaltes). Cette
tradition a laissé son empreinte sur la pensée métaphysique
jusqu'à Hegel. Mais la lecture approfondie de l'œuvre de Bodin
permet de conclure qu'en dehors de la métaphysique, la pensée
de l'Un a également modelé le concept de souveraineté, concept-
clé qui organise le monde politique jusqu'à nos jours.

Ada Neschke


	Souveraineté et transcendance de l'un dans les Six Livres de la République de Jean Bodin

