
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1993)

Heft: 1

Artikel: Les métaphores optiques dans la Philosophie des formes symboliques
d'Ernst Cassirer

Autor: Janz, Nathalie

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870492

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870492
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LES MÉTAPHORES OPTIQUES DANS LA PHILOSOPHIE
DES FORMES SYMBOLIQUES D'ERNST CASSIRER

La philosophie ne se constitue que par cette
affirmation de soi, dans la conviction qui la fait
se reconnaître comme l'organe propre de la
connaissance du réel. [...] Plus la philosophie met
de rigueur à vouloir déterminer son objet, et
plus cet objet, pris dans cette détermination
même, lui fait problème1.

Les métaphores optiques introduisent à la lecture de La Philosophie des
formes symboliques du point de vue épistémologique, historico-philoso-
phique et stylistique. Les métaphores autour de la réflexion permettent de
rejeter la vision naïve des anciens qui considéraient le langage comme
miroir du monde et de réorienter la philosophie sur la connaissance de l'esprit
qui se réfléchit dans le langage et les formes symboliques comme le mythe,
la connaissance scientifique, etc. Les métaphores de la réfraction nous
livrent tout le spectre du symbole, sa composition en trois fonctions,
l'expression, la représentation et la signification. Enfin, le kaléidoscope permet
de caractériser ce double labyrinthe pluridisciplinaire que sont l'œuvre de
Cassirer et la fameuse bibliothèque de Warburg où il fit ses recherches.

Les métaphores optiques interviennent fréquemment dans la
philosophie en général. Qui n'a jamais entendu parler des «vues
de l'esprit» ou des «yeux de l'âme», du «miroir aux sortilèges»
que constitue le langage pour les empiristes anglais ou, chez
Kant, des intuitions sans concepts qui sont «aveugles».

1. Ernst Cassirer, La Philosophie des formes symboliques (PFS dans la
suite du texte), I : Le Langage, II : La Pensée mythique, III : La Phénoménologie

de la connaissance, tr. O. Hanson-Love et J. Lacoste, Paris :

Minuit, 1972. La citation en exergue est tirée de PFS III, p. 16.



130 ÉTUDES DE LETTRES

Dans La Philosophie des formes symboliques elles prennent
pourtant un relief particulier aussi bien du point de vue quantitatif

que qualitatif. Ernst Cassirer fait de la métaphore optique,
non pas un usage occasionnel mais régulier — la métaphore
devenant ainsi métaphore filée; de plus, il ne l'emploie pas
comme une simple forme de rhétorique mais l'élève au rang de
style philosophique.

«Le miroir», «le reflet», et les «milieux réfringents» constituent

un fil rouge pour la lecture de la PFS à au moins trois
titres : épistémologique, historico-philosophique et stylistique.
Les métaphores optiques introduisent premièrement à la
«phénoménologie de la connaissance2» de Cassirer, à ce que l'homme
peut connaître du monde et de l'esprit. Un petit détour par la
terminologie allemande et la traduction française de la PFS
permettra ensuite de montrer comment Cassirer rejette les
métaphores optiques de la tradition philosophique antique et moderne,
puis comment il constitue, dans sa théorie des formes symboliques,

son propre réseau métaphorique autour de la réflexion3 et
de la réfraction. La métaphore est un outil privilégié pour mettre
en évidence les fonctions expressive, représentative et significative

du symbole. Enfin nous envisagerons la PFS dans sa
dimension «kaléidoscopique», à savoir dans son caractère
foncièrement pluridisciplinaire.

1. Les métaphores de la réflexion

Les métaphores de la réflexion, qui s'articulent principalement
autour des images du «miroir» et du «reflet», se trouvent dans les
deux premiers volumes de la PFS. Elles donnent à voir la relation

entre l'homme et le monde, comment le premier peut se
connaître par le second. Ce qui frappe à première lecture, c'est
que ces métaphores sont insérées dans un contexte argumentatif
récurrent qu'illustre la citation suivante :

2. Au sens hégélien et husserlien du terme. Voir la définition donnée
infra (p. 139).

3. Le terme de réflexion est évidemment ambigu dans le double
contexte philosophico-optique, il s'agit ici, ainsi que dans la suite du texte, du
phénomène optique, du changement de direction des ondes lumineuses qui
rencontrent un corps interposé, du reflet d'un objet dans un miroir, et non
de la réflexion comme retour de la pensée sur elle-même.



LES MÉTAPHORES OPTIQUES CHEZ CASSIRER 131

La connaissance comme le langage, le mythe et l'art: aucun
ne joue le rôle de pur miroir qui renverrait simplement, telles
qu'elles se produisent en lui, les images d'un donné de l'être
extérieur ou de l'être intérieur; ce ne sont pas des milieux
indifférents, mais les véritables sources de lumière, les conditions

du voir et l'origine de toute configuration visuelle4.

Cette formulation se divise nettement en deux parties mises en
opposition par le connecteur «mais», la première niant une théorie

réductionniste du miroir, où la connaissance ne serait qu'une
simple reproduction, une copie des choses et la seconde
poursuivant la métaphore optique notamment à l'aide du terme de

«configuration» qui souligne la dimension constructive de la
connaissance, son organisation formelle, sa structure. On pourrait
étayer ce contraste en relevant l'aspect passif des premières
images, l'idée de quelque chose d'accompli et de statique, alors
que la connaissance est ensuite présentée dans son principe
originel, ce à partir de quoi quelque chose se crée une forme. Ce

principe dynamique est un leitmotiv de la philosophie de Cassi-
rer, principe sur lequel nous aurons l'occasion de revenir tout au
long de ce travail.

De cette double définition de la connaissance que Cassirer
donne au moyen de métaphores optiques, la première négative et
la seconde affirmative, nous pouvons tirer des informations aussi
bien en épistémologie qu'en histoire de la philosophie. C'est
grâce aux métaphores que nous pourrons saisir les rapports entre
l'homme et le monde puis entre les mots et les choses. De plus,
elles nous aideront à situer Cassirer dans sa rupture ou sa
continuité par rapport à ses prédécesseurs.

1.1. Les métaphores de la réflexion comme instrument en
épistémologie

Dans la longue introduction au volume sur le langage (PFS I),
Cassirer expose très clairement sa théorie de la connaissance en
termes de «miroir» et de «reflet». Il rejette l'idée commune selon
laquelle le langage est le miroir dans lequel le monde se reflète
et il lui substitue une perspective différente: c'est l'esprit qui se
réfléchit dans le miroir que constitue pour lui le langage. Le mot
recèle donc non pas l'image de la chose mais l'image de la
conscience se rapportant à la chose.

4. PFS I, p. 35.



132 ÉTUDES DE LETTRES

Derrière ce revirement épistémologique radical, ce retournement

du miroir qu'est le langage, du monde vers la conscience,
apparaît un nouveau type de connaissance, l'homme cherchant
non plus à connaître les choses mais son propre esprit, les structures

de sa pensée auxquelles il peut avoir accès, sous forme de
traces, dans le langage. La position de notre auteur est, sur ce
point, d'inspiration kantienne. Le monde ne se livre pas dans ce
qu'il est, nous n'avons pas accès à l'en soi de la chose; il n'y a

pas de «donné brut» car dès le moment où le sensible est perçu,
il est immédiatement organisé par la conscience. Puisqu'il ne
peut connaître les choses en soi, le philosophe doit se concentrer
sur notre façon de les appréhender, laisser de côté l'objet perçu
pour se concentrer sur la perception.

Le principe de la dynamique se retrouve donc au cœur de
l'épistémologie cassirérienne : il ne s'agit plus d'étudier comment

le monde est organisé mais les différentes façons dont
l'esprit organise ce monde.

1. 2. Les métaphores de la réflexion comme prise de position
en histoire de la philosophie

Si Cassirer s'inscrit clairement à la suite de Kant, il règle
également des comptes avec des traditions philosophiques plus
anciennes, et l'on ne peut concevoir l'épistémologie cassirérienne
que dans le contexte plus vaste de l'histoire de la philosophie5.
L'introduction au premier volume de la PFS est avant tout une
critique de l'idéalisme6 et du sensualisme7. Deux arguments
contre la vision naïve du miroir «idéaliste» vont nous servir à

affiner peu à peu la métaphore du «reflet»; Cassirer va substituer
à la simple image reflétée du monde une image construite des
structures de l'esprit.

Etablissant un panorama historique du concept d'«être»,
Cassirer s'oppose à l'unité et à la simplicité de ce concept car

5. Précisons, comme nous allons le voir par la suite, que Cassirer ne
considère pas l'histoire de la philosophie comme une fin en soi, mais qu'il
l'utilise de façon dynamique: il faut à la fois enrichir la signification des

concepts tout en évitant les écueils qu'ont rencontré nos précecesseurs.
6. Cassirer ne limite pas son étude à l'idéalisme de Platon mais étudie

cette pensée dans son évolution historique, jusqu'à l'époque de Heinrich
Hertz et Helmholz qui donneront une nouvelle orientation à la théorie du
«reflet» («Abbildtheorie»),

7. Nous ne parlerons pas de la critique du sensualisme parce qu'elle
n'est pas faite au moyen de métaphores optiques.



LES MÉTAPHORES OPTIQUES CHEZ CASSIRER 133

chaque manière nouvelle de le considérer, chaque direction de
pensée inédite l'enrichissent d'un moment nouveau. La rigidité
du concept d'être disparaît dans un flux et un mouvement
généralisés; s'il est encore possible de penser l'unité de l'être,
c'est comme un but à atteindre et nullement en tant qu'elle
serait déjà présente à l'origine de ce mouvement8.

Cette analyse du concept d'«être» a une incidence directe sur
la façon dont on peut connaître les choses. Il n'est plus possible
de considérer que la connaissance est un pur «reflet» de choses
données au départ (dans leur essence), c'est une image que nous
réélaborons sans cesse. On peut voir, derrière l'élaboration
progressive du concept d'«être», une description de la construction
des concepts en général.

La critique de l'idéalisme se poursuit par le fait que ses
représentants ont toujours opposé le monde sensible au monde
intellectuel — ou procédé par dichotomies (sujet/objet, monde
interne/monde externe, etc.) — tout en cherchant à les délimiter
précisément. Or pour Cassirer l'accomplissement du spirituel ne
peut se trouver que dans le sensible.

Le seul moyen d'échapper à [la] dialectique de la théorie
métaphysique de l'être est de comprendre dès le départ le «contenu»
et la «forme», l'«élément» et la «relation» comme des déterminations

qui ne sont pas indépendantes mais données ensemble
et pensées dans leur conditionnement réciproque9.

Cassirer décrit là la nouvelle tâche de la philosophie qui
consiste à définir cette «vision du monde» où il n'y a plus ni objet
pur, ni conscience pure mais une nouvelle forme de relation, une
organisation complexe de l'un et de l'autre.

On comprend dès lors que les métaphores du «miroir» et du
«reflet » (l'image du monde dans le langage ou la connaissance
comme copie des choses) des idéalistes sont d'une nature très
différente de celles que Cassirer veut présenter. Cette différence
se manifeste à deux niveaux principalement, d'une part ce qui est
reflété, et d'autre part la manière dont s'opère la réflexion: le
miroir idéaliste renvoie passivement une image des choses dans
leur essence, alors que, dans le miroir de Cassirer, c'est la façon
dont l'esprit perçoit et organise le monde qui se construit
progressivement.

8. PFSI, p. 15.
9. PFS I, p. 41.



134 ÉTUDES DE LETTRES

A ce point du développement, on peut se demander si ces deux
significations diamétralement opposées du principe de réflexion
ne devraient pas correspondre à des termes distincts. Or la
traduction française ne possède qu'une seule terminologie. Il
convient donc maintenant de voir ce qu'il en est de l'original
allemand et dans quelle mesure il peut nous permettre de mieux
saisir les métaphores optiques.

1. 3. La terminologie allemande des métaphores optiques

L'un des reproches que l'on peut faire aux traducteurs français
de la PFS est d'avoir considérablement aplati les nuances apportées

par Cassirer aux métaphores optiques. Par exemple, le terme
de reflet ne traduit pas moins de quatre notions allemandes :

«Spiegelbild», «Gegenbild», «Abbild», et «Spiegelung10». Bien
que leurs significations puissent se rattacher à une isotopie
commune, ces termes ne sont pas synonymes : «image reflétée,
reflet» (Spiegelbild), «pendant, copie» (Gegenbild), «image,
reproduction» {Abbild), «réflexion, réfléchissement» (Spiegelung).

On ne peut pas, par exemple, réduire le processus
{Spiegelung) au résultat {Spiegelbild), ni inversément.

Mais sans s'attarder sur les difficultés de la traduction
philosophique, il est indispensable d'attirer l'attention du lecteur
francophone sur la manière dont s'organise la terminologie de
Cassirer. Si l'on se limite aux trois termes-clés de «reflet»,
«reflété» et «miroir», il faut, pour chacun, distinguer deux traductions

opposées correspondant chacune à un contexte précis. Dans
la critique de l'idéalisme, Cassirer rejette la théorie naïve de la
connaissance comme simple reflet du monde au moyen de quatre
notions : Abbild, Abbildtheorie, abbilden et Spiegel. Il construit
par contre sa théorie du langage où l'esprit se refléchit grâce aux
termes de : Spiegelung, Gegenbild, Spiegelbild et widerspiegeln.
La traduction française ne rend nullement l'opposition entre
Abbild/Gegenbild, Spiegelung11 ou abbilden/widergespiegelt2,

10. On trouve aussi une occurence du terme «Gesammtanschauung»
(manière de voir, point de vue global).

11. Cf. PFS I, p. 15, 152, 175, 245, correspondant respectivement, dans
la version allemande Philosophie des symbolischen Formen, Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1988, aux p. 5, 150, 174, 248.

12. Cf. PFS I, p. 151, 154, 262 et dans la version allemande citée ci-
dessus, p. 149, 152, 265.



LES MÉTAPHORES OPTIQUES CHEZ CASSIRER 135

puisqu'elle traduit tous les termes de la première dichotomie par
«reflet» et les deux seconds par «reflété». On ne trouve pas
même une note du traducteur pour signaler la distinction faite en
allemand.

Cette opposition terminologique est pourtant significative
puisque c'est en rejetant la métaphore naïve du «reflet» que va se

déployer la philosophie des formes symboliques :

Il ressort avec constance que, loin de se borner à enregistrer et
à reproduire un agencement donné du réel, cette compréhension

[du monde] implique une libre activité de l'esprit. Il n'y a

pas de véritable intelligence du monde qui ne repose ainsi sur
certaines directions non pas tant de contemplation que àz
formation spirituelle13.

Le problème terminologique propre à la traduction française
de la PFS pourrait trouver une ébauche de solution en réservant
les termes de «reflet», «refléter» pour la théorie naïve de la
connaissance comme reproduction du monde (Abbildtheorie)
alors que le verbe «se réfléchir» décrirait le résultat des activités
de l'esprit tel que nous en trouvons les traces dans le langage
(widerspiegeln).

Enfin les métaphores du «miroir» et du «reflet» ont subi tant
de substitutions que l'on peut se demander si Cassirer cherche à

les améliorer ou à s'en libérer. Le philosophe doit en fait se
garder des mauvais outils et créer de façon autonome ceux qui
lui permettront de redéfinir le travail de l'esprit et les principes
de la connaissance. L'esprit ne constitue pas ses «simulacres
internes14» sur le mode d'une image reflétée mais au moyen de
symboles15. L'avantage d'un tel concept peut se résumer en ceci
que le miroir ne nous donne qu'une image de l'objet alors que le
symbole nous livre le résultat des opérations de l'esprit.

Pour saisir toute la richesse de ce nouveau concept, la
nouvelle perspective cognitive qu'il nous ouvre et ce que les formes
symboliques nous apprennent sur la façon dont l'esprit décrit la
réalité, Cassirer conserve les métaphores optiques mais change
de loi physique, passant de la réflexion à la réfraction.

13. PFS III, p. 26; (ici comme par la suite les italiques sont de Cassirer).
14. PFS I, p. 14.
15. Je renvoie ceux qui s'intéressent aux différences entre les signes et

les images reflétées dans un miroir à l'essai de Umberto Eco, «Sugli
specchi», in Sugli specchi e altri saggi, Milano : Bompiani, 1985, p. 9-37.



136 ÉTUDES DE LETTRES

2. Les métaphores de la réfraction

Le concept de «symbole» constitue le thème central des
métaphores de la réfraction puisqu'il

se trouve pour le coup transformé en focus spirituel, en authentique

foyer du monde intellectuel. En lui convergent les lignes
directrices de la métaphysique et de la théorie générale de la
connaissance; en lui se noue le lien entre les problèmes de la
logique générale et ceux de chaque science théorique16.

Les «milieux réfringents» que constituent les formes symboliques,

ainsi que leurs «indices de réfraction» que le philosophe
doit déterminer, ne se trouvent que dans le troisième volume de
la PFS sur la phénoménologie de la connaissance. Cassirer «veut
connaître la nature particulière des divers milieux réfringents,
percer à jour la constitution de chacun et les lois de sa
structure17».

2. 1. Les milieux réfringents

Lorsqu'un rayon lumineux est doublement réfracté dans un
prisme, la lumière se décompose en différentes couleurs.
Analogiquement, le spectre de l'organisation symbolique du réel se
caractérise par trois fonctions : l'expression, la représentation et
la signification.

La fonction expressive correspond au niveau de la perception
des choses. On le voit nettement dans la constitution du mythe
qui naît — par fascination ou par peur — de la distinction de
certaines choses par rapport à un fond. Le sacré ne naît pas de

l'objet mais du sentiment qui met en relief cet objet.
La fonction représentative s'étend aux relations entre les

choses. C'est le domaine de l'intuition, à mi-chemin entre la
perception purement sensible et la conceptualisation strictement
intellectuelle. Elle organise un monde fluide sans pour autant en
extraire des lois fixes. Il y a un certain détachement par rapport
aux choses qui ne sont plus perçues en elles-mêmes, mais pour
les rapports spatiaux, temporels, numériques, etc. qu'elles
entretiennent.

16. PFS III, p. 60.
17. PFS III, p. 13.



LES MÉTAPHORES OPTIQUES CHEZ CASSIRER 137

La fonction significative est une pure pensée théorique, la
conceptualisation des relations pures, alors que les deux
fonctions précédentes fournissent des conceptions naturelles du
monde. Si nous avions une relation immédiate aux choses avec la
fonction expressive et médiate pour la fonction représentative, il
y a une séparation totale d'avec le sensible dans les concepts
scientifiques.

Les trois fonctions du symbole sont un parcours de tout le
champ de relations possibles entre l'homme et le réel, de la plus
directement sensorielle à celle hautement abstraite, de la sensibilité

corporelle à la conceptualisation intellectuelle. Le filtre
du milieu réfringent était nécessaire pour rendre visible toute
cette diversité de la perception et de son organisation en
représentation.

Les métaphores de la réfraction n'ont pas pour seule vertu
de nous présenter tout le panorama des modes d'associations
particuliers de la conscience, elles permettent également de
caractériser la spécificité des formes symboliques qui est
particulièrement intéressante dans un contexte pluridisciplinaire comme
l'est la PFS.

2. 2. L'indice de réfraction

L'œuvre de Cassirer est traversée par deux grandes démarches
théoriques complémentaires, la première étant une mise en
évidence des catégories invariantes que l'on retrouve dans les
différentes formes symboliques et la seconde consistant à montrer
que malgré cette structure commune, chaque forme découpe le
monde de manière unique. Pour reprendre notre métaphore
optique, les formes symboliques ont ceci de commun qu'elles ont
toutes un indice de réfraction, mais que chaque indice est spécifique

à une seule forme.
Le langage permet d'illustrer cette double démarche: l'intuition

du temps se retrouve dans toutes les langues, mais exprimée
de façons multiples. Le français fait une séparation entre le
présent, le passé et l'avenir, l'anglais distingue l'action continue de
l'action achevée, tandis que le tlingit ne tient compte que du
«maintenant», fondant le passé et l'avenir en un seul temps
«non-présent». Citons encore le bakairi qui ne possède pas de

«temps» au sens que l'esprit européen donne à ce terme,
remplaçant les flexions verbales par des expressions modales dont il
est très difficile de déterminer la valeur, ou encore certaines



138 ÉTUDES DE LETTRES

langues de «primitifs18» qui comptent jusqu'à trente-huit formes
à l'indicatif.

La notion de «spécificité» de l'indice de réfraction est, à mon
sens, synonyme d'«irréductibilité». Margré leurs points
communs, les formes symboliques ne peuvent pas se réduire l'une à

l'autre. L'intuition du nombre pour le kwakiutl qui n'a pas une
idée clairement développée de la pluralité est incomparable à

celle que peut avoir un mathématicien. On peut aussi imaginer
qu'un fait réel donne naissance à un roman et à un film. Or, le
langage et l'art sont deux formes symboliques qui vont
réorganiser cette matière dans des perspectives très différentes. La
présentation spatio-temporelle des personnages et des objets
suffira à nous en convaincre. Et un film tiré d'un roman n'est en
aucun cas la traduction de celui-ci.

2. 3. De la réflexion à la réfraction : une hypothèse de travail

J'ai signalé que les métaphores autour de la réflexion se

trouvent principalement dans les deux premiers volumes de la
PFS et celles de la réfraction exclusivement dans le troisième
tome. Ceci peut s'expliquer par le fait que la réflexion qui sert de
base historico-épistémologique doit logiquement précéder la
réfraction qui introduit à la théorie du symbole. Mais il y a un
autre point sur lequel il faut s'interroger: pourquoi les
métaphores de la réflexion ne s'appliquent-elles qu'au langage19 alors
que celles de la réfraction s'étendent à toutes les formes
symboliques

La première réponse que j'apporterai, c'est que le langage a

une place particulière en ceci qu'il est partie intégrante de toutes
les formes symboliques : le mythe est langage, la connaissance
scientifique est langage, la religion est langage. Or, le langage ne
constitue qu'une partie des formes symboliques, de même que
l'esprit ne se réfléchit pas entièrement dans le langage, nous
n'avons que des traces du résultat de ses opérations sans avoir
directement accès à son activité. Donc, la double perspective

18. PFS I, p. 180.
19. J'ai indiqué plus haut que l'on trouve des métaphores autour de la

réflexion dans les deux premiers volumes de la PFS. Mais on ne trouve le
«miroir» et le «reflet» dans le mythe que quand on considère son aspect
strictement langagier où se reflète, par exemple, la mise en scène du monde
intérieur et extérieur, du subjectif et de l'objectif.



LES MÉTAPHORES OPTIQUES CHEZ CASSIRER 139

dans laquelle il faudrait travailler, pour prolonger le travail de
Cassirer, serait d'une part de saisir la partie non langagière des
formes symboliques et, d'autre part de cerner les activités non
langagières de l'esprit. Ce projet nous permettrait par ailleurs de

rapprocher Cassirer des travaux de J. Piaget et M. Minsky en
sciences cognitives.

3. La métaphore comme style philosophique

Nous avons tenté de montrer jusqu'ici que la métaphore est
l'instrument privilégié pour présenter la phénoménologie de la
connaissance construite par Cassirer, dans l'esprit qu'Hegel a
donné à ce terme :

la phénoménologie devient le présupposé primordial de la
connaissance philosophique, qui doit embrasser la totalité des
formes de l'esprit, totalité ne pouvant selon lui devenir visible
que dans le passage d'une forme à l'autre20.

La vision hégélienne de la phénoménologie se voit complétée
par les apports de Husserl qui a su écarter l'étude des formes
structurelles de l'esprit des méthodes pratiquées en psychologie,
et distinguer les actes psychiques des objets auxquels ils
s'appliquent. Cassirer fait fusionner la phénoménologie de Hegel et
de Husserl dans la même volonté de redéfinir l'être de l'esprit
comme un «sujet21» et non plus comme une «substance».

Mais la métaphore, outre son rôle d'introductrice à la
phénoménologie, n'est-elle pas aussi l'expression même du style
symbolique dans la mesure où elle nous aide à connaître les choses

par les trois fonctions du symbole Premièrement, les métaphores
de la réflexion, dans leur fonction expressive, nous montrent
l'esprit dans le langage. Il serait par ailleurs bien difficile de
saisir cet objet sans avoir recours à des métaphores. Deuxièmement,

la fonction représentative est la fonction de la métaphore
par excellence puisqu'elle donne à voir la relation langage / esprit
par analogie avec celle qu'il y a entre le miroir et le reflet. Mais
la métaphore n'est pas qu'une simple comparaison ni une mise
en relation terme à terme. Elle trouve son accomplissement dans
la fonction significative, où la réflexion et la réfraction ouvrent

20. Cf. PFS II, p. 27 et 44.
21. PFS III, p. 8.



140 ÉTUDES DE LETTRES

sur le renversement épistémologique et la nouvelle tâche de la
philosophie : la phénoménologie de la connaissance. La métaphore

reproduit donc les trois paliers de la connaissance que
nous livre le symbole : celui des choses, celui des relations entre
les choses et celui des relations pures.

Avec Michel Serres22, nous dirons que le style a pour rôle de
formaliser les idées quand les langages formels — par exemple
mathématique ou logique — ne peuvent le faire. On crée un style
quand, au lieu d'inventer un nouveau vocabulaire, on raffine le
langage quotidien au maximum. Ainsi, tel Platon qui recourt au
mythe plutôt qu'aux termes techniques, Cassirer introduit aux
fonctions symboliques par le biais des métaphores optiques, tout
en nous mettant en garde sur le choix de celles-ci, certaines
devant être abandonnées (métaphore naïve du «reflet») au profit
des autres (métaphores de la réfraction). Dans le même ordre
d'idées, Derrida signale utilement la double portée de l'usure
propre à la métaphore :

l'effacement par frottement, l'épuisement, l'effritement, certes,
mais aussi le produit supplémentaire d'un capital, l'échange
qui, loin de perdre la mise, en ferait fructifier la richesse
primitive, en accroîtrait le retour sous forme de revenus, de
surcroît d'intérêt, de plus-value linguistique, ces deux histoires
du sens restant indissociables23.

La métaphore idéaliste du miroir pourrait être comparée à une
catachrèse, une métaphore lexicalisée qui a progressivement
perdu son sens. En la modifiant et en ajoutant une dimension
réfractrice à celle de la réflexion, Cassirer réussit un véritable
coup de force : il fait passer les métaphores optiques du sens
négatif de l'usure à son sens constructif, il enrichit la signification

des métaphores optiques en leur conférant une «profondeur»,

un déploiement qu'elles ne pouvaient avoir avec le seul
reflet. Le principe dynamique propre à Cassirer se concrétise
donc à nouveau dans l'élimination des insuffisances de la
connaissance comme miroir du monde afin d'exposer tout le
spectre réfracté des symboles dans lesquels l'esprit se saisit.

22. Michel Serres, Eclaircissements. Entretiens avec Bruno Latour,
Paris : François Bourin, 1992.

23. Jacques Derrida, «La Mythologie blanche», in Marges de la
philosophie, Paris : Minuit («Critique»), 1972, p. 268.



LES MÉTAPHORES OPTIQUES CHEZ CASSIRER 141

4. La métaphore absente : «le kaléidoscope»

Pour mieux comprendre La Philosophie des formes symboliques

je pense qu'il faut la lire à la lumière d'une troisième
métaphore, celle du kaléidoscope. Elle ne se trouve pas sous la
plume de Cassirer mais elle permet d'en saisir toute la variété,
toute la qualité dans l'interdisciplinarité. Il est toujours
impressionnant de faire la liste des auteurs auxquels Cassirer fait
référence, car on ne semble jamais en voir le bout. Comment, en
effet, le suivre dans toute l'histoire de la philosophie et ses
connaissance encyclopédiques quand il explique les significations

qu'ont pris les concepts à travers les siècles. On connaît ses
lectures de Helmholtz, Humboldt et Herder pour le langage, de

Frazer, Lévy-Bruhl et Usener en anthropologie ou de Goldstein
et Gelb en psychologie, pour ne citer que les plus illustres. Enfin,
Cassirer ne s'est pas «limité» aux sciences humaines ; rappelons
qu'il présenta à Albert Einstein un travail important sur la
théorie de la relativité que le physicien jugea d'un grand intérêt.

Cette mosaïque vivante de domaines de recherche et d'auteurs
que Cassirer fait graviter autour du symbole doit en fait être
rattachée au kaléidoscope dont elle tire son origine, je veux parler

de la Bibliothèque de Warburg, ce lieu à mi-chemin entre «la
réalité fantastique et l'utopie raisonnable24». Cassirer, quand il
vint s'installer à Hambourg en 1919, déclara que cette bibliothèque

était dangereuse par l'abondance de ses richesses et qu'il
fallait soit s'en tenir éloigné soit y rester enfermer pendant de
nombreuses années laborieuses. On imagine aisément qu'il ne

put résister à cette «documentation presque incomparable par sa
richesse et sa nature, dans les domaines de la mythologie et de
l'histoire des religions25». Il faut préciser que la bibliothèque
répondait à un type de classement tout à fait particulier,
kaléidoscopique précisément. La loi du bon voisinage régnait
entre les ouvrages sur le mythe et la philosophie, la magie et la
logique, l'astrologie et les sciences exactes, concourant à une
vaste «Encyclopédie du savoir, et [à 1'] incarnation de l'idée

24. Eveline Pinto, «Cassirer et Warburg: de l'histoire de l'art à la
philosophie de la culture», in Ernst Cassirer de Marburg à New-York, éd.
J. Seidengart, Paris : Cerf, («L'itinéraire philosophique»), 1990, p. 269.

25. Idem, p. 263.



142 ÉTUDES DE LETTRES

d'unité, de l'unité méthodologique de tous les champs et de tous
les courants de l'histoire intellectuelle26».

Les deux principes d'organisation de la bibliothèque, l'extension

des domaines et leur rattachement à un principe unifiant ne
sont pas sans rappeler la diversité des particules, tantôt projetées
tantôt rassemblées dans le kaléidoscope. Et ce double mouvement

se trouve également au sein de la démarche cassirérienne.
La bibliothèque de Warburg fut pour Cassirer un trésor
considérable où il put puiser une quantité monumentale de données
empiriques, par exemple dans les centaines d'ouvrages sur les
langues à travers le monde, sur le mythe dans différentes
civilisations ou sur le symbole dans de nombreuses cultures. Mais ce
recensement ne doit pas se limiter à une simple collection, une
liste d'exemples, il prend tout son sens dans l'imposant travail de
synthèse théorique qu'opère Cassirer, définissant les invariants,
les structures intuitives (temporelle, spatiale, numérique, etc.)
qui sous-tendent chaque forme symbolique. Nous retrouvons ici
toute la dynamique propre à Cassirer dans une recherche qui
alterne l'analyse et la synthèse. La métaphore optique de la
réfraction est une autre illustration de ces deux procédés
puisqu'elle permet d'étudier le spectre lumineux dans tout son
déploiement, puis de déterminer l'indice de réfraction propre à la
forme symbolique en question.

5. Conclusion

Ce qui me semble important et intéressant à retenir, c'est que
la PFS n'est pas tant un palais des miroirs qu'un vaste jeu de

prismes. Il faut se libérer d'une conception trop limitée de la
connaissance comme reflet du monde, car si quelque chose se

réfléchit, c'est l'esprit dans ses structures perceptives, intuitivo-
représentatives et relationnelles. La philosophie doit se libérer
des métaphores de la réflexion pour s'adonner à la caractérisa-
tion du symbole que nous livre la loi de la réfraction. On ne peut
connaître qu'à travers la double démarche réfractrice consistant,
d'une part, à étudier le spectre lumineux décomposé en ses

multiples couleurs et, d'autre part, à déterminer la spécificité de
la nature du prisme, c'est-à-dire son indice de réfraction. Le sym-

26. Idem, p. 269.



LES MÉTAPHORES OPTIQUES CHEZ CASSIRER 143

bole est le foyer de convergence par excellence de toutes les
formes de la connaissance, des multiples biais par lesquels
l'esprit rend compte de sa vision du monde.

Les trois fonctions du symbole, l'expression, la représentation
et la signification, sont — comme nos trois métaphores optiques
— autant d'étapes nécessaires, de strates d'activité dynamiques
pour accéder au développement en spirale de la philosophie des
formes symboliques. Le miroir et le reflet nous présentent le
matériau à partir duquel Cassirer va construire sa philosophie, l'esprit

et le langage. La réfraction nous aide à établir des relations
entre ces entités, comment elles se mettent en scène l'une par
rapport à l'autre. Enfin le kaléidoscope nous en livre la signification

et la portée, c'est-à-dire comment «le langage, le mythe et
l'art [font] sortir d'[eux-mêmes] un monde de formes particulières

qui doivent être comprises comme l'expression de l'activité

autonome de l'esprit, de sa "spontanéité"27».
Je ne puis qu'espérer que les métaphores optiques ne se

retournent pas contre leur utilisatrice : ne suis-je pas en effet passée
à la vitesse de la lumière sur la matière extrêmement vaste de la
PFS Ou, pire, ne suis-je pas victime, dans le cadre de la réfraction,

du principe de «réflexion totale», ayant attaqué avec un
angle trop plat, ne réussissant pas même à pénétrer la surface du
milieu? Mais n'est-ce pas le propre de la métaphore que de
sélectionner un certain nombre d'éléments utiles à la comparaison

tout en laissant à part les analogies qui ne seraient pas
opérantes

Nathalie Janz

27. PFS II, p. 254.




	Les métaphores optiques dans la Philosophie des formes symboliques d'Ernst Cassirer

