Zeitschrift: Etudes de Lettres : revue de la Faculté des lettres de I'Université de

Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1993)

Heft: 1

Artikel: Les métaphores optiques dans la Philosophie des formes symboliques
d'Ernst Cassirer

Autor: Janz, Nathalie

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-870492

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-870492
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LES METAPHORES OPTIQUES DANS LA PHILOSOPHIE
DES FORMES SYMBOLIQUES D’ERNST CASSIRER

La philosophie ne se constitue que par cette
affirmation de soi, dans la conviction qui la fait
se reconnaitre comme 1’organe propre de la con-
naissance du réel. [...] Plus la philosophie met
de rigueur a vouloir déterminer son objet, et
plus cet objet, pris dans cette détermination
méme, lui fait probleme!.

Les métaphores optiques introduisent a la lecture de La Philosophie des
formes symboliques du point de vue épistémologique, historico-philoso-
phique et stylistique. Les métaphores autour de la réflexion permettent de
rejeter la vision naive des anciens qui considéraient le langage comme mi-
roir du monde et de réorienter la philosophie sur la connaissance de 1’esprit
qui se réfléchit dans le langage et les formes symboliques comme le mythe,
la connaissance scientifique, etc. Les métaphores de la réfraction nous
livrent tout le spectre du symbole, sa composition en trois fonctions, 1’ex-
pression, la représentation et la signification. Enfin, le kaléidoscope permet
de caractériser ce double labyrinthe pluridisciplinaire que sont I’ceuvre de
Cassirer et la fameuse bibliothéque de Warburg ou il fit ses recherches.

Les métaphores optiques interviennent fréquemment dans la
philosophie en général. Qui n’a jamais entendu parler des «vues
de ’esprit» ou des «yeux de I’dme», du «miroir aux sortileges»
que constitue le langage pour les empiristes anglais ou, chez
Kant, des intuitions sans concepts qui sont «aveugles».

1. Ernst CASSIRER, La Philosophie des formes symboliques (PFS dans la
suite du texte), I: Le Langage, 11: La Pensée mythique, 111: La Phénomé-
nologie de la connaissance, tr. O. Hanson-Love et J. Lacoste, Paris:
Minuit, 1972. La citation en exergue est tirée de PFS III, p. 16.



130 ETUDES DE LETTRES

Dans La Philosophie des formes symboliques elles prennent
pourtant un relief particulier aussi bien du point de vue quanti-
tatif que qualitatif. Ernst Cassirer fait de la métaphore optique,
non pas un usage occasionnel mais régulier — la métaphore
devenant ainsi métaphore filée; de plus, il ne 1’emploie pas
comme une simple forme de rhétorique mais 1’éléve au rang de
style philosophique.

«Le miroir», «le reflet», et les «milieux réfringents» consti-
tuent un fil rouge pour la lecture de la PFS a au moins trois
titres : épistémologique, historico-philosophique et stylistique.
Les métaphores optiques introduisent premierement a la «phéno-
ménologie de la connaissance?» de Cassirer, & ce que ’homme
peut connaitre du monde et de 1’esprit. Un petit détour par la
terminologie allemande et la traduction frangaise de la PFS
permettra ensuite de montrer comment Cassirer rejette les méta-
phores optiques de la tradition philosophique antique et moderne,
puis comment il constitue, dans sa théorie des formes symbo-
liques, son propre réseau métaphorique autour de la réflexion3 et
de la réfraction. La métaphore est un outil privilégié pour mettre
en évidence les fonctions expressive, représentative et signifi-
cative du symbole. Enfin nous envisagerons la PFS dans sa
dimension «kaléidoscopique», a savoir dans son caractere
fonciérement pluridisciplinaire.

1. Les métaphores de la réflexion

Les métaphores de la réflexion, qui s’articulent principalement
autour des images du «miroir» et du «reflet», se trouvent dans les
deux premiers volumes de la PFS. Elles donnent a voir la rela-
tion entre 1’homme et le monde, comment le premier peut se
connaitre par le second. Ce qui frappe a premiere lecture, c’est
que ces métaphores sont insérées dans un contexte argumentatif
récurrent qu’illustre la citation suivante :

2. Au sens hégélien et husserlien du terme. Voir la définition donnée
infra (p. 139).

3. Le terme de réflexion est évidemment ambigu dans le double con-
texte philosophico-optique, il s’agit ici, ainsi que dans la suite du texte, du
phénoméne optique, du changement de direction des ondes lumineuses qui
rencontrent un corps interposé, du reflet d’un objet dans un miroir, et non
de la réflexion comme retour de la pensée sur elle-méme.



LES METAPHORES OPTIQUES CHEZ CASSIRER 131

La connaissance comme le langage, le mythe et 1’art: aucun
ne joue le role de pur miroir qui renverrait simplement, telles
qu’elles se produisent en lui, les images d’un donné de I’étre
extérieur ou de I’€tre intérieur; ce ne sont pas des milieux
indifférents, mais les véritables sources de lumiére, les condi-
tions du voir et I’origine de toute configuration visuelle4.

Cette formulation se divise nettement en deux parties mises en
opposition par le connecteur «mais», la premiére niant une théo-
rie réductionniste du miroir, ol la connaissance ne serait qu’une
simple reproduction, une copie des choses et la seconde pour-
suivant la métaphore optique notamment a 1’aide du terme de
«configuration» qui souligne la dimension constructive de la
connaissance, son organisation formelle, sa structure. On pourrait
étayer ce contraste en relevant 1’aspect passif des premiéres
images, 1’idée de quelque chose d’accompli et de statique, alors
que la connaissance est ensuite présentée dans son principe ori-
ginel, ce a partir de quoi quelque chose se crée une forme. Ce
principe dynamique est un leitmotiv de la philosophie de Cassi-
rer, principe sur lequel nous aurons I’occasion de revenir tout au
long de ce travail. -

De cette double définition de la connaissance que Cassirer
donne au moyen de métaphores optiques, la premiére négative et
la seconde affirmative, nous pouvons tirer des informations aussi
bien en épistémologie qu’en histoire de la philosophie. C’est
grice aux métaphores que nous pourrons saisir les rapports entre
I’homme et le monde puis entre les mots et les choses. De plus,
elles nous aideront a situer Cassirer dans sa rupture ou sa
continuité par rapport a ses prédécesseurs.

1. 1. Les métaphores de la réflexion comme instrument en
épistémologie

Dans la longue introduction au volume sur le langage (PFS I),
Cassirer expose trés clairement sa théorie de la connaissance en
termes de «miroir» et de «reflet». Il rejette I’idée commune selon
laquelle le langage est le miroir dans lequel le monde se reflete
et il lui substitue une perspective différente: c’est 1’esprit qui se
réfléchit dans le miroir que constitue pour lui le langage. Le mot
recéle donc non pas I’image de la chose mais I'image de la
conscience se rapportant a la chose.

4. PFS1,p. 35.



132 ETUDES DE LETTRES

Derriere ce revirement épistémologique radical, ce retourne-
ment du miroir qu’est le langage, du monde vers la conscience,
apparait un nouveau type de connaissance, I’homme cherchant
non plus a connaitre les choses mais son propre esprit, les struc-
tures de sa pensée auxquelles il peut avoir acces, sous forme de
traces, dans le langage. La position de notre auteur est, sur ce
point, d’inspiration kantienne. Le monde ne se livre pas dans ce
qu’il est, nous n’avons pas acceés a 1’en soi de la chose; il n’y a
pas de «donné brut» car dés le moment ol le sensible est percgu,
il est immédiatement organisé par la conscience. Puisqu’il ne
peut connaitre les choses en soi, le philosophe doit se concentrer
sur notre fagon de les appréhender, laisser de c6té 1’objet percu
pour se concentrer sur la perception.

Le principe de la dynamique se retrouve donc au cceur de
I’épistémologie cassirérienne: il ne s’agit plus d’étudier com-
ment le monde est organisé mais les différentes facons dont
’esprit organise ce monde.

1. 2. Les métaphores de la réflexion comme prise de position
en histoire de la philosophie

Si Cassirer s’inscrit clairement a la suite de Kant, il régle éga-
lement des comptes avec des traditions philosophiques plus an-
ciennes, et I’on ne peut concevoir I’épistémologie cassirérienne
que dans le contexte plus vaste de 1’histoire de la philosophie?.
L’introduction au premier volume de la PFS est avant tout une
critique de 1'idéalisme® et du sensualisme’. Deux arguments
contre la vision naive du miroir «idéaliste» vont nous servir a
affiner peu a peu la métaphore du «reflet»; Cassirer va substituer
a la simple image reflétée du monde une image construite des
structures de 1’esprit.

Etablissant un panorama historique du concept d’«étre»,
Cassirer s’oppose a 1’unité et a la simplicité de ce concept car

5. Précisons, comme nous allons le voir par la suite, que Cassirer ne
considére pas I’histoire de la philosophie comme une fin en soi, mais qu’il
’utilise de fagon dynamique: il faut a la fois enrichir la signification des
concepts tout en évitant les écueils qu'ont rencontré nos précecesseurs.

6. Cassirer ne limite pas son étude a 1’idéalisme de Platon mais étudie
cette pensée dans son évolution historique, jusqu’a 1’époque de Heinrich
Hertz et Helmholz qui donneront une nouvelle orientation a la théorie du
«reflet» («Abbildtheorie»).

7. Nous ne parlerons pas de la critique du sensualisme parce qu’elle
n’est pas faite au moyen de métaphores optiques.



LES METAPHORES OPTIQUES CHEZ CASSIRER 133

chaque manieére nouvelle de le considérer, chaque direction de
pensée inédite 1’enrichissent d’un moment nouveau. La rigidité
du concept d’étre disparait dans un flux et un mouvement
généralisés ; s’il est encore possible de penser 1'unité de 1’étre,
c’est comme un but & atteindre et nullement en tant qu’elle
serait déja présente i I’origine de ce mouvement8.

Cette analyse du concept d’«étre» a une incidence directe sur
la fagon dont on peut connaitre les choses. Il n’est plus possible
de considérer que la connaissance est un pur «reflet» de choses
données au départ (dans leur essence), c’est une image que nous
réélaborons sans cesse. On peut voir, derriere 1’élaboration pro-
gressive du concept d’«étre», une description de la construction
des concepts en général.

La critique de 1’idéalisme se poursuit par le fait que ses repré-
sentants ont toujours opposé le monde sensible au monde intel-
lectuel — ou procédé par dichotomies (sujet/objet, monde
interne /monde externe, etc.) — tout en cherchant a les délimiter
précisément. Or pour Cassirer I’accomplissement du spirituel ne
peut se trouver que dans le sensible.

Le seul moyen d’échapper a [la] dialectique de la théorie méta-
physique de I’étre est de comprendre dés le départ le «contenu»
et la «forme», I’«élément» et la «relation» comme des détermi-
nations qui ne sont pas indépendantes mais données ensemble
et pensées dans leur conditionnement réciproque®.

Cassirer décrit 1a la nouvelle tdche de la philosophie qui con-
siste a définir cette «vision du monde» ol il n’y a plus ni objet
pur, ni conscience pure mais une nouvelle forme de relation, une
organisation complexe de I’un et de I’autre.

On comprend dés lors que les métaphores du «miroir» et du
«reflet » (I’image du monde dans le langage ou la connaissance
comme copie des choses) des idéalistes sont d’une nature trés
différente de celles que Cassirer veut présenter. Cette différence
se manifeste a deux niveaux principalement, d’une part ce qui est
reflété, et d’autre part la maniere dont s’opere la réflexion: le
miroir idéaliste renvoie passivement une image des choses dans
leur essence, alors que, dans le miroir de Cassirer, c’est la fagon
dont ’esprit percoit et organise le monde qui se construit pro-
gressivement.

8. PFS1, p. 15.
9. PFST, p. 41.



134 ETUDES DE LETTRES

A ce point du développement, on peut se demander si ces deux
significations diamétralement opposées du principe de réflexion
ne devraient pas correspondre a des termes distincts. Or la tra-
duction frangaise ne posseéde qu’une seule terminologie. Il con-
vient donc maintenant de voir ce qu’il en est de l’original
allemand et dans quelle mesure il peut nous permettre de mieux
saisir les métaphores optiques.

1. 3. La terminologie allemande des métaphores optiques

L’un des reproches que 1’on peut faire aux traducteurs frangais
de la PFS est d’avoir considérablement aplati les nuances appor-
tées par Cassirer aux métaphores optiques. Par exemple, le terme
de reflet ne traduit pas moins de quatre notions allemandes :
«Spiegelbild», «Gegenbild», «Abbild», et «Spiegelung!%». Bien
que leurs significations puissent se rattacher a une isotopie com-
mune, ces termes ne sont pas synonymes: «image reflétée, re-
flet» (Spiegelbild), «pendant, copie» (Gegenbild), «image,
reproduction» (Abbild), «réflexion, réfléchissement» (Spiege-
lung). On ne peut pas, par exemple, réduire le processus (Spie-
gelung) au résultat (Spiegelbild), ni inversément.

Mais sans s’attarder sur les difficultés de la traduction philo-
sophique, il est indispensable d’attirer 1’attention du lecteur
francophone sur la maniére dont s’organise la terminologie de
Cassirer. Si I’on se limite aux trois termes-clés de «reflet», «re-
flété» et «miroir», il faut, pour chacun, distinguer deux traduc-
tions opposées correspondant chacune a un contexte précis. Dans
la critique de 1’idéalisme, Cassirer rejette la théorie naive de la
connaissance comme simple reflet du monde au moyen de quatre
notions : Abbild, Abbildtheorie, abbilden et Spiegel. 11 construit
par contre sa théorie du langage ou I’esprit se refléchit grace aux
termes de: Spiegelung, Gegenbild, Spiegelbild et widerspiegeln.
La traduction frangaise ne rend nullement 1’opposition entre
Abbild/Gegenbild, Spiegelungll ou abbilden/widergespiegeln!2,

10. On trouve aussi une occurence du terme «Gesammtanschauung»
(maniere de voir, point de vue global).

11. Cf. PFS 1, p. 15, 152, 175, 245, correspondant respectivement, dans
la version allemande Philosophie des symbolischen Formen, Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1988, aux p. 5, 150, 174, 248.

12. Cf. PFS 1, p. 151, 154, 262 et dans la version allemande citée ci-
dessus, p. 149, 152, 265.



LES METAPHORES OPTIQUES CHEZ CASSIRER 135

puisqu’elle traduit tous les termes de la premiére dichotomie par
«reflet» et les deux seconds par «reflété». On ne trouve pas
méme une note du traducteur pour signaler la distinction faite en
allemand.

Cette opposition terminologique est pourtant significative
puisque c’est en rejetant la métaphore naive du «reflet» que va se
déployer la philosophie des formes symboliques :

Il ressort avec constance que, loin de se borner a enregistrer et
a reproduire un agencement donné du réel, cette compréhen-
sion [du monde] implique une libre activité de I’esprit. Il n’y a
pas de véritable intelligence du monde qui ne repose ainsi sur
certaines directions non pas tant de contemplation que de for-
mation spirituelle!3.

Le probléme terminologique propre a la traduction frangaise
de la PFS pourrait trouver une ébauche de solution en réservant
les termes de «reflet», «refléter» pour la théorie naive de la
connaissance comme reproduction du monde (Abbildtheorie)
alors que le verbe «se réfléchir» décrirait le résultat des activités
de I’esprit tel que nous en trouvons les traces dans le langage
(widerspiegeln).

Enfin les métaphores du «miroir» et du «reflet» ont subi tant
de substitutions que 1’on peut se demander si Cassirer cherche a
les améliorer ou a s’en libérer. Le philosophe doit en fait se
garder des mauvais outils et créer de fagon autonome ceux qui
lui permettront de redéfinir le travail de 1’esprit et les principes
de la connaissance. L’esprit ne constitue pas ses «simulacres
internes!4» sur le mode d’une image reflétée mais au moyen de
symboles!>. L’avantage d’un tel concept peut se résumer en ceci
que le miroir ne nous donne qu’une image de 1’objet alors que le
symbole nous livre le résultat des opérations de 1’esprit.

Pour saisir toute la richesse de ce nouveau concept, la nou-
velle perspective cognitive qu’il nous ouvre et ce que les formes
symboliques nous apprennent sur la fagon dont I’esprit décrit la
réalité, Cassirer conserve les métaphores optiques mais change
de loi physique, passant de la réflexion a la réfraction.

13. PFS 111, p. 26; (ici comme par la suite les italiques sont de Cassirer).

14. PFS 1, p. 14.

15. Je renvoie ceux qui s’intéressent aux différences entre les signes et
les images reflétées dans un miroir a ’essai de Umberto Eco, «Sugli
specchi», in Sugli specchi e altri saggi, Milano : Bompiani, 1985, p. 9-37.



136 ETUDES DE LETTRES

2. Les métaphores de la réfraction

Le concept de «symbole» constitue le theme central des méta-
phores de la réfraction puisqu’il

se trouve pour le coup transformé en focus spirituel, en authen-
tique foyer du monde intellectuel. En lui convergent les lignes
directrices de la métaphysique et de la théorie générale de la
connaissance ; en lui se noue le lien entre les problémes de la
logique générale et ceux de chaque science théorique!6.

Les «milieux réfringents» que constituent les formes symbo-
liques, ainsi que leurs «indices de réfraction» que le philosophe
doit déterminer, ne se trouvent que dans le troisiéme volume de
la PFS sur la phénoménologie de la connaissance. Cassirer «veut
connaitre la nature particuliére des divers milieux réfringents,
percer a jour la constitution de chacun et les lois de sa struc-
turel7».

2. 1. Les milieux réfringents

Lorsqu’un rayon lumineux est doublement réfracté dans un
prisme, la lumiere se décompose en différentes couleurs. Analo-
giquement, le spectre de 1’organisation symbolique du réel se
caractérise par trois fonctions: 1’expression, la représentation et
la signification.

La fonction expressive correspond au niveau de la perception
des choses. On le voit nettement dans la constitution du mythe
qui nalt — par fascination ou par peur — de la distinction de
certaines choses par rapport & un fond. Le sacré ne nait pas de
I’objet mais du sentiment qui met en relief cet objet.

La fonction représentative s’étend aux relations entre les
choses. C’est le domaine de I’intuition, a mi-chemin entre la per-
ception purement sensible et la conceptualisation strictement in-
tellectuelle. Elle organise un monde fluide sans pour autant en
extraire des lois fixes. Il y a un certain détachement par rapport
aux choses qui ne sont plus pergues en elles-mémes, mais pour
les rapports spatiaux, temporels, numériques, etc. qu’elles entre-
tiennent.

16. PFS 11, p. 60.
17. PESTII, p. 13.



LES METAPHORES OPTIQUES CHEZ CASSIRER 137

La fonction significative est une pure pensée théorique, la
conceptualisation des relations pures, alors que les deux
fonctions précédentes fournissent des conceptions naturelles du
monde. Si nous avions une relation immédiate aux choses avec la
fonction expressive et médiate pour la fonction représentative, il
y a une séparation totale d’avec le sensible dans les concepts
scientifiques.

Les trois fonctions du symbole sont un parcours de tout le
champ de relations possibles entre ’homme et le réel, de la plus
directement sensorielle a celle hautement abstraite, de la sensi-
bilité corporelle a la conceptualisation intellectuelle. Le filtre
du milieu réfringent était nécessaire pour rendre visible toute
cette diversité de la perception et de son organisation en repré-
sentation.

Les métaphores de la réfraction n’ont pas pour seule vertu
de nous présenter tout le panorama des modes d’associations
particuliers de la conscience, elles permettent également de ca-
ractériser la spécificité des formes symboliques qui est particu-
lierement intéressante dans un contexte pluridisciplinaire comme
I’est 1a PFS.

2. 2. L’indice de réfraction

L’ceuvre de Cassirer est traversée par deux grandes démarches
théoriques complémentaires, la premiére étant une mise en évi-
dence des catégories invariantes que 1’on retrouve dans les dif-
férentes formes symboliques et la seconde consistant a montrer
que malgré cette structure commune, chaque forme découpe le
monde de maniére unique. Pour reprendre notre métaphore op-
tique, les formes symboliques ont ceci de commun qu’elles ont
toutes un indice de réfraction, mais que chaque indice est spéci-
fique a une seule forme.

Le langage permet d’illustrer cette double démarche: I’intui-
tion du temps se retrouve dans toutes les langues, mais exprimée
de fagons multiples. Le francais fait une séparation entre le pré-
sent, le passé et I’avenir, I’anglais distingue 1’action continue de
I’action achevée, tandis que le tlingit ne tient compte que du
«maintenant», fondant le passé et 1’avenir en un seul temps
«non-présent». Citons encore le bakairi qui ne posséde pas de
«temps» au sens que l’esprit européen donne a ce terme, rem-
placant les flexions verbales par des expressions modales dont il
est trés difficile de déterminer la valeur, ou encore certaines



138 ETUDES DE LETTRES

langues de «primitifs!8» qui comptent jusqu’a trente-huit formes
a I’indicatif.

La notion de «spécificité» de I’indice de réfraction est, a mon
sens, synonyme d’«irréductibilité». Margré leurs points com-
muns, les formes symboliques ne peuvent pas se réduire 1’une a
I’autre. L’intuition du nombre pour le kwakiutl qui n’a pas une
idée clairement développée de la pluralité est incomparable a
celle que peut avoir un mathématicien. On peut aussi imaginer
qu’un fait réel donne naissance a un roman et a un film. Or, le
langage et I’art sont deux formes symboliques qui vont réor-
ganiser cette matiére dans des perspectives trés différentes. La
présentation spatio-temporelle des personnages et des objets
suffira a2 nous en convaincre. Et un film tiré d’un roman n’est en
aucun cas la traduction de celui-ci.

2. 3. De la réflexion a la réfraction : une hypothése de travail

J’ai signalé que les métaphores autour de la réflexion se
trouvent principalement dans les deux premiers volumes de la
PFS et celles de la réfraction exclusivement dans le troisieme
tome. Ceci peut s’expliquer par le fait que la réflexion qui sert de
base historico-épistémologique doit logiquement précéder la
réfraction qui introduit a la théorie du symbole. Mais il y a un
autre point sur lequel il faut s’interroger: pourquoi les méta-
phores de la réflexion ne s’appliquent-elles qu’au langage!® alors
que celles de la réfraction s’étendent a toutes les formes
symboliques ?

La premiére réponse que j’apporterai, c’est que le langage a
une place particuliére en ceci qu’il est partie intégrante de toutes
les formes symboliques: le mythe est langage, la connaissance
scientifique est langage, la religion est langage. Or, le langage ne
constitue qu’une partie des formes symboliques, de méme que
I’esprit ne se réfléchit pas entierement dans le langage, nous
n’avons que des traces du résultat de ses opérations sans avoir

~

directement accés a son activité. Donc, la double perspective

18. PFS 1, p. 180.

19. J’ai indiqué plus haut que ’on trouve des métaphores autour de la
réflexion dans les deux premiers volumes de la PFS. Mais on ne trouve le
«miroir» et le «reflet» dans le mythe que quand on considére son aspect
strictement langagier ou se refléte, par exemple, la mise en scéne du monde
intérieur et extérieur, du subjectif et de 1’objectif.



LES METAPHORES OPTIQUES CHEZ CASSIRER 139

dans laquelle il faudrait travailler, pour prolonger le travail de
Cassirer, serait d’une part de saisir la partie non langagiére des
formes symboliques et, d’autre part de cerner les activités non
langagieres de I’esprit. Ce projet nous permettrait par ailleurs de
rapprocher Cassirer des travaux de J. Piaget et M. Minsky en
sciences cognitives.

3. La métaphore comme style philosophique

Nous avons tenté de montrer jusqu’ici que la métaphore est
I’instrument privilégié pour présenter la phénoménologie de la
connaissance construite par Cassirer, dans I’esprit qu’Hegel a
donné a ce terme:

la phénoménologie devient le présupposé primordial de la con-
naissance philosophique, qui doit embrasser la totalité des
formes de 1’esprit, totalité ne pouvant selon lui devenir visible
que dans le passage d’une forme 2 I’autre29,

La vision hégélienne de la phénoménologie se voit complétée
par les apports de Husserl qui a su écarter I’étude des formes
structurelles de 1’esprit des méthodes pratiquées en psychologie,
et distinguer les actes psychiques des objets auxquels ils s’ap-
pliquent. Cassirer fait fusionner la phénoménologie de Hegel et
de Husserl dans la méme volonté de redéfinir 1’étre de I’esprit
comme un «sujet?!» et non plus comme une «substance».

Mais la métaphore, outre son role d’introductrice a la phéno-
ménologie, n’est-elle pas aussi I’expression méme du style sym-
bolique dans la mesure ou elle nous aide a connaitre les choses
par les trois fonctions du symbole ? Premiérement, les métaphores
de la réflexion, dans leur fonction expressive, nous montrent
I’esprit dans le langage. Il serait par ailleurs bien difficile de
saisir cet objet sans avoir recours a des métaphores. Deuxi¢me-
ment, la fonction représentative est la fonction de la métaphore
par excellence puisqu’elle donne & voir la relation langage / esprit
par analogie avec celle qu’il y a entre le miroir et le reflet. Mais
la métaphore n’est pas qu’une simple comparaison ni une mise
en relation terme a terme. Elle trouve son accomplissement dans
la fonction significative, ol la réflexion et la réfraction ouvrent

20. Cf. PFS 11, p. 27 et 44.
21. PFS 111, p. 8.



140 ETUDES DE LETTRES

sur le renversement épistémologique et la nouvelle tiche de la
philosophie: la phénoménologie de la connaissance. La méta-
phore reproduit donc les trois paliers de la connaissance que
nous livre le symbole: celui des choses, celui des relations entre
les choses et celui des relations pures.

Avec Michel Serres22, nous dirons que le style a pour réle de
formaliser les idées quand les langages formels — par exemple
mathématique ou logique — ne peuvent le faire. On crée un style
quand, au lieu d’inventer un nouveau vocabulaire, on raffine le
langage quotidien au maximum. Ainsi, tel Platon qui recourt au
mythe plutét qu’aux termes techniques, Cassirer introduit aux
fonctions symboliques par le biais des métaphores optiques, tout
en nous mettant en garde sur le choix de celles-ci, certaines
devant étre abandonnées (métaphore naive du «reflet») au profit
des autres (métaphores de la réfraction). Dans le méme ordre
d’idées, Derrida signale utilement la double portée de 1’usure
propre a la métaphore :

I’effacement par frottement, 1’épuisement, 1’effritement, certes,
mais aussi le produit supplémentaire d’un capital, 1’échange
qui, loin de perdre la mise, en ferait fructifier la richesse pri-
mitive, en accroitrait le retour sous forme de revenus, de
surcroit d’intérét, de plus-value linguistique, ces deux histoires
du sens restant indissociables?23.

La métaphore idéaliste du miroir pourrait é&tre comparée a une
catachrése, une métaphore lexicalisée qui a progressivement
perdu son sens. En la modifiant et en ajoutant une dimension
réfractrice a celle de la réflexion, Cassirer réussit un véritable
coup de force: il fait passer les métaphores optiques du sens
négatif de I'usure a son sens constructif, il enrichit la signifi-
cation des métaphores optiques en leur conférant une «profon-
deur», un déploiement qu’elles ne pouvaient avoir avec le seul
reflet. Le principe dynamique propre a Cassirer se concrétise
donc a nouveau dans I’élimination des insuffisances de la
connaissance comme miroir du monde afin d’exposer tout le

spectre réfracté des symboles dans lesquels 1’esprit se saisit.

22. Michel SERRES, Eclaircissements. Entretiens avec Bruno Latour,
Paris : Frangois Bourin, 1992.

23. Jacques DERRIDA, «La Mythologie blanche», in Marges de la
philosophie, Paris : Minuit («Critique»), 1972, p. 268.



LES METAPHORES OPTIQUES CHEZ CASSIRER 141

4. La métaphore absente : «le kaléidoscope»

Pour mieux comprendre La Philosophie des formes symbo-
liqgues je pense qu’il faut la lire a la lumiére d’une troisi¢me
métaphore, celle du kaléidoscope. Elle ne se trouve pas sous la
plume de Cassirer mais elle permet d’en saisir toute la variété,
toute la qualité dans I’interdisciplinarité. Il est toujours impres-
sionnant de faire la liste des auteurs auxquels Cassirer fait réfé-
rence, car on ne semble jamais en voir le bout. Comment, en
effet, le suivre dans toute I'histoire de la philosophie et ses
connaissance encyclopédiques quand il explique les significa-
tions qu’ont pris les concepts a travers les siecles. On connait ses
lectures de Helmholtz, Humboldt et Herder pour le langage, de
Frazer, Lévy-Bruhl et Usener en anthropologie ou de Goldstein
et Gelb en psychologie, pour ne citer que les plus illustres. Enfin,
Cassirer ne s’est pas «limité» aux sciences humaines; rappelons
qu’il présenta a Albert Einstein un travail important sur la
théorie de la relativité que le physicien jugea d’un grand intérét.

Cette mosaique vivante de domaines de recherche et d’auteurs
que Cassirer fait graviter autour du symbole doit en fait étre
rattachée au kaléidoscope dont elle tire son origine, je veux par-
ler de la Bibliothéque de Warburg, ce lieu a mi-chemin entre «la
réalité fantastique et 1’utopie raisonnable?4». Cassirer, quand il
vint s’installer 2 Hambourg en 1919, déclara que cette biblio-
théque était dangereuse par 1’abondance de ses richesses et qu’il
fallait soit s’en tenir €loigné soit y rester enfermer pendant de
nombreuses années laborieuses. On imagine aisément qu’il ne
put résister a cette «documentation presque incomparable par sa
richesse et sa nature, dans les domaines de la mythologie et de
I’histoire des religions?3». Il faut préciser que la bibliothéque
répondait 2 un type de classement tout a fait particulier,
kaléidoscopique précisément. La loi du bon voisinage régnait
entre les ouvrages sur le mythe et la philosophie, la magie et la
logique, 1’astrologie et les sciences exactes, concourant a une
vaste «Encyclopédie du savoir, et [a I’] incarnation de 1’idée

24. Eveline PINTO, «Cassirer et Warburg: de I'histoire de l’art a la
philosophie de la culture», in Ernst Cassirer de Marburg a New-York, éd.
J. Seidengart, Paris: Cerf, («L’itinéraire philosophique»), 1990, p. 269.

25. Idem, p. 263.



142 ETUDES DE LETTRES

d’unité, de I’unité méthodologique de tous les champs et de tous
les courants de 1’histoire intellectuelle26».

Les deux principes d’organisation de la bibliotheéque, 1’exten-
sion des domaines et leur rattachement a un principe unifiant ne
sont pas sans rappeler la diversité des particules, tantdt projetées
tantdt rassemblées dans le kaléidoscope. Et ce double mouve-
ment se trouve également au sein de la démarche cassirérienne.
La bibliotheque de Warburg fut pour Cassirer un trésor consi-
dérable ou il put puiser une quantité monumentale de données
empiriques, par exemple dans les centaines d’ouvrages sur les
langues a travers le monde, sur le mythe dans différentes civi-
lisations ou sur le symbole dans de nombreuses cultures. Mais ce
recensement ne doit pas se limiter a une simple collection, une
liste d’exemples, il prend tout son sens dans 1I’imposant travail de
synthése théorique qu’opére Cassirer, définissant les invariants,
les structures intuitives (temporelle, spatiale, numérique, etc.)
qui sous-tendent chaque forme symbolique. Nous retrouvons ici
toute la dynamique propre a Cassirer dans une recherche qui
alterne I’analyse et la synthése. La métaphore optique de la
réfraction est une autre illustration de ces deux procédés puis-
qu’elle permet d’étudier le spectre lumineux dans tout son
déploiement, puis de déterminer 1’indice de réfraction propre a la
forme symbolique en question.

5. Conclusion

Ce qui me semble important et intéressant a retenir, c’est que
la PFS n’est pas tant un palais des miroirs qu’un vaste jeu de
prismes. Il faut se libérer d’une conception trop limitée de la
connaissance comme reflet du monde, car si quelque chose se
réfléchit, c’est I’esprit dans ses structures perceptives, intuitivo-
représentatives et relationnelles. La philosophie doit se libérer
des métaphores de la réflexion pour s’adonner a la caractérisa-
tion du symbole que nous livre la loi de la réfraction. On ne peut
connaitre qu’a travers la double démarche réfractrice consistant,
d’une part, a étudier le spectre lumineux décomposé en ses
multiples couleurs et, d’autre part, 2 déterminer la spécificité de
la nature du prisme, c'est-a-dire son indice de réfraction. Le sym-

26. Idem, p. 269.



LES METAPHORES OPTIQUES CHEZ CASSIRER 143

bole est le foyer de convergence par excellence de toutes les
formes de la connaissance, des multiples biais par lesquels
1’esprit rend compte de sa vision du monde.

Les trois fonctions du symbole, I’expression, la représentation
et la signification, sont — comme nos trois métaphores optiques
— autant d’étapes nécessaires, de strates d’activité dynamiques
pour accéder au développement en spirale de la philosophie des
formes symboliques. Le miroir et le reflet nous présentent le ma-
tériau a partir duquel Cassirer va construire sa philosophie, 1’es-
prit et le langage. La réfraction nous aide a établir des relations
entre ces entités, comment elles se mettent en scéne 1’une par
rapport a I’autre. Enfin le kaléidoscope nous en livre la signifi-
cation et la portée, c’est-a-dire comment «le langage, le mythe et
I’art [font] sortir d’[eux-mémes] un monde de formes particu-
lieres qui doivent &tre comprises comme 1’expression de 1’acti-
vité autonome de 1’esprit, de sa “spontanéité”27».

Je ne puis qu’espérer que les métaphores optiques ne se re-
tournent pas contre leur utilisatrice : ne suis-je pas en effet passée
a la vitesse de la lumiére sur la matiére extrémement vaste de la
PFS ? Ou, pire, ne suis-je pas victime, dans le cadre de la réfrac-
tion, du principe de «réflexion totale», ayant attaqué avec un
angle trop plat, ne réussissant pas méme a pénétrer la surface du
milieu ? Mais n’est-ce pas le propre de la métaphore que de
sélectionner un certain nombre d’éléments utiles & la comparai-
son tout en laissant & part les analogies qui ne seraient pas
opérantes ?

Nathalie JANZ

27. PFS1I, p. 254.



[ YT T T T T T T T o o Ty e T TR Pt
. s ol . » + - H N £ Y i, . = il
_ H L - .
v
i W \
i .
e T a .
. .
! ll
N
' -_. .
v
-
d E R
: B
- E
" B . L4 vh -
L " i




	Les métaphores optiques dans la Philosophie des formes symboliques d'Ernst Cassirer

