
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1993)

Heft: 1

Artikel: La place du signe dans le projet architectonique de Ch.S. Peirce

Autor: Hunziker, Pierre-Yves

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870490

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870490
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA PLACE DU SIGNE DANS LE PROJET
ARCHITECTONIQUE DE CH. S. PEIRCE

Je n'ai jamais été capable d'étudier quoi que ce fût
— mathématiques, morale, métaphysique, gravitation,

thermodynamique, optique, chimie, anatomie
comparée, astronomie, psychologie, phonétique,
économie, histoire des sciences, whist, hommes et
femmes, vin, métrologie, si ce n'est comme étude de

sémiotique.
Ch. S. Peirce, Lettre à V. L. Welby, 1908

Le pragmatisme n'est pas une Weltanschauung mais

plutôt une méthode de réflexion qui a pour but de

rendre les idées claires. „ •Ch. S. Peirce

A partir d'un tableau représentant l'organisation hiérarchique du savoir
selon Peirce (tableau que le philosophe-logicien proposa à Baldwin pour
son Dictionary of Philosophy and Psychology), nous tentons d'une part de
mettre en évidence la place privilégiée qu'occupe la sémiotique dans
l'ambitieux projet peircien de fondation de la science, et d'autre part de voir
quel en est l'enjeu philosophique majeur, pour Peirce au moins.

Ses recherches logiques et ses projets sémiotiques, doublés
d'un intérêt très marqué pour les mathématiques1, ainsi qu'une
formation et un travail de géo-physicien accompli durant trente
ans, ont sans doute conduit Ch. S. Peirce (1839-1914) à

philosopher dans un style qu'on appellera un demi-siècle plus tard

1. Il faut peut-être rappeler ici que Peirce était non seulement le fils
d'un mathématicien célèbre, au moins aux Etats-Unis, mais que lui-même
était au bénéfice d'une solide formation dans ce domaine.



96 ÉTUDES DE LETTRES

«analytique». Ses écrits conduisent ainsi le lecteur d'aujourd'hui
à situer les préoccupations du philosophe américain dans la
constellation de celles de Frege-Russell-Husserl-Wittgenstein. D'autre
part, comme on le sait, Peirce est considéré comme le fondateur
d'un courant non homogène (qui se prolonge jusqu'à Rorty et
Davidson en passant par Dewey et Quine) qu'on a appelé, sous
l'impulsion de William James, le pragmatisme. Il est aussi, de

par les nombreux concepts qu'il a introduits, l'inspirateur de
nombreuses recherches qui ont été poursuivies dans les domaines
de la logique, de la philosophie du langage ou des sciences du
langage (la pragmatique). Or, et on a tendance à l'oublier parfois,
la sémiotique (i. e. la logique peircienne) s'inscrit elle-même
dans un projet philosophique totalisant, plus vaste et plus
ambitieux, aux accents parfois (néo-)hégéliens ; projet qui aurait dû
prendre la forme d'un «Big Book»2. Dans son «Essai introductif»
aux Textes anticartésiens, J. Chenu relève «l'effort acharné pour
comprendre la nature de la signification (de la relation signe-
signifié, "sign-hood") poursuivi par Peirce durant toute sa vie et
jusqu'à ses dernières années», et précise que «c'était pour lui
l'une des tâches essentielles du philosophe et du logicien». Notre
question est la suivante: quelle place, dans son projet d'architec-
tonique, Peirce accordait-il à ses propres recherches sur l'essence
du signe? Par là nous tenterons de comprendre comment et en
quoi, au cœur d'un projet de fondation de la science, si cher à

l'idéalisme allemand mais si naïf et désuet du point de vue d'un
Rorty par exemple, Peirce rompt avec la conception traditionnelle

du signe pour ouvrir un nouvel espace de pensée.
Dans un fragment de 1896 environ (1. 176-1793), il fait l'apologie

de la philosophie architectonique : la philosophie doit être

2. Livre jamais écrit qui pour ainsi dire est à l'horizon de tous ses
«fragments» — i. e. plusieurs milliers de pages, d'articles très divers, de définitions,

de projets de livres, d'esquisses et de brouillons.
3. Collected Papers of Charles Sanders Peirce, vol. I-VII éd. C. Hart-

shorne et P. Weiss, vol. VII-VIII éd. A. W. Burks, Cambridge: Harvard
University Press, 1978; (les références sont en chiffres arabes). The New
Elements of Mathematics, by Charles S. Peirce, 4 vol., éd. Carolyn Eisele,
The Hague: Mouton, 1976; (les références sont en chiffres romains). Sont
traduits en français les choix de textes suivants: Charles S. Peirce: Ecrits
sur le signe, éd. et tr. G. Deledalle, Paris : Seuil, 1978. Peirce. Textes
anticartésiens, éd. et tr. J. Chenu, Paris : Aubier Montaigne, 1984. C. S. Peirce.
Textes fondamentaux de sémiotique, éd. et tr. B. Fouchier-Axelsen et
C. Foz, intr. D. Savan, Paris : Méridiens Klincksieck, 1987.



ARCHITECTONIQUE ET SIGNES CHEZ PEIRCE 97

«planifiée». Désireux d'«ériger un édifice qui survive aux
vicissitudes du temps» (1.1, 1898), le philosophe américain rédigea à

plusieurs reprises des plans pour une «somme» logico-
philosophique (un grand ouvrage de logique dont il fait encore
une fois état à son amie Lady Welby en 1908). Toutefois le seul

«ouvrage» jamais complété, The Grand Logic, est composé de

quelques articles qui ont été plus ou moins réajustés, en vue de
donner une certaine unité à l'ouvrage. Imprégné de la tradition
allemande, marqué par sa lecture des grands systèmes de l'idéalisme,

Peirce ne renonça jamais à ce projet d'écriture. Dans un
texte-préface de 1898, où il retrace son itinéraire intellectuel, il
se définit lui-même comme un philosophe spéculatif et architec-
tonique, et il déclare: «les premiers livres que j'ai lus étaient
ceux de l'école allemande classique, et je devins si profondément
imprégné de leur manière de penser que je ne pus jamais m'en
désabuser» (1. 4). Mais, soucieux apparemment de distinguer
deux traditions, il écrivait un peu plus bas : «J'en vins à trouver
la philosophie allemande bien faible du point de vue argumentativ

quoique je l'estime [...] comme une mine riche en suggestions

philosophiques. La philosophie anglaise, quoique maigre et
fruste dans ses conceptions, procède selon des méthodes plus
sûres et une logique plus exacte» (1. 4-5). La philosophie anglo-
saxonne devait sans doute mieux répondre à l'objectif de l'homme
de science qui en appelle à la revalorisation scientifique de la
philosophie, désormais exigeante tant sur sa méthode que sur
l'authenticité de ses problèmes, et tel est le but du «test prag-
matiste», qui n'a, soit dit en passant rien à voir, ou si peu, avec
une prétendue abolition (néo-)positiviste de la métaphysique. En
raison de la simplicité de ses questions, la philosophie requiert
selon Peirce une pensée tendue («hard thinking», 3. 406), comme
les mathématiques (mais celles-ci en raison de leur grande
complexité), qui se trouve à l'opposé de «la pensée relâchée dont
font si souvent preuve les philosophes, qui par là se discréditent
aux yeux des scientifiques» (3. 405, 1892). Se réclamant de cette
double appartenance, Peirce se donne tout naturellement pour
tâche préalable au déploiement de sa «philosophie positive»,
c'est-à-dire une «métaphysique purifiée», par le «test prag-
matiste» de fonder les sciences dans le cadre d'un vaste projet
architectonique.

A cette fin, il se soucia à plusieurs reprises d'opérer une
classification des sciences en général, à l'intérieur de laquelle la
sémiotique, science des signes, mais aussi projet unitaire et tota-



98 ÉTUDES DE LETTRES

lisant, occupe une place à dire vrai privilégiée et fondamentale
qu'il convient de restituer ici. Ce projet d'architectonique
philosophique consistait notamment à présenter, à l'instar d'Auguste
Comte, un tableau organisé et hiérarchisé des sciences. Tâche à

laquelle Peirce accordait une importance majeure dans la
mesure où il s'était fixé comme but, non seulement de classer les
sciences en général afin de s'assurer que celles-ci reposent sur
des fondements bien établis, mais d'œuvrer dans les disciplines
fondamentales, les mathématiques et la philosophie (dont la
logique fait partie), qui sont à la base de l'édifice du savoir.

Il faut maintenant nous arrêter sur la plus connue des
classifications que Peirce proposa à Baldwin pour le Dictionary of
Philosophy and Psychology. Pour organiser les sciences, il
adopte, «en l'améliorant», le principe d'Auguste Comte selon
lequel «les sciences forment une échelle qui descend dans le
puits de la vérité, chacune conduisant à une autre, les plus
concrètes et les plus spéciales tirant leurs principes de celles qui
sont plus abstraites et plus générales» (2. 120); c'est ce que
montre le tableau présenté dans le Dictionnaire de Baldwin :

Mathématiques

Philosophie

Science du temps

{NomologiqueClassificatoire
Descriptive

{Logique
Métaphysique

{NomologiqueClassificatoire
Descriptive

Science pratique

Ce tableau nous apprend que la logique (ou sémiotique) est
une partie de la philosophie et qu'elle ne présuppose que les
seules mathématiques — savoir dont aucun savoir humain ne
peut faire l'économie et dont dépendent toutes les autres
«sciences» et d'abord la métaphysique, car elle est elle-même
rénovée et transformée en science par application de la maxime



ARCHITECTONIQUE ET SIGNES CHEZ PEIRCE 99

pragmatiste, mais elle se distingue cependant nettement des
autres sciences en raison de la plus grande généralité de ses
questions. Selon Peirce il y a une subordination essentielle de la
philosophie à la logique, non seulement parce que «toute science
peut occasionnellement avoir besoin de recourir à une doctrine
logique, mais parce que les conceptions même de la métaphysique

sont empruntées aux analyses logiques» (IV, p. 35) — c'est
là l'enseignement majeur qu'il affirme tirer de Kant. Ce tableau
montre aussi que la place occupée par la logique dans cette
hiérarchisation des sciences est doublement privilégiée, quant au
statut de la logique par rapport à la métaphysique, et quant à son
statut par rapport à la psychologie. Critiquant avec virulence le
psychologisme allemand (notamment Erdmann et Wundt), Peirce
inverse l'ordre instauré par eux entre logique et psychologie : il
écarte aussi bien leur «logique psychologisée» que leur prétendue

«théorie de la connaissance» transcendantale mais fondée sur
la psychologie. Peirce leur substitue une Erkenntnislehre non
psychologique qu'il «appelle Grammaire spéculative, d'après le
titre d'un ouvrage de Duns Scot qui poursuit le même but»
(2. 83). Or si, comme le montre le tableau, la sémiotique ou la
logique occupe bien une position quasi autonome par rapport à

l'organisation du savoir, la Grammaire spéculative, elle, apparaît
comme la discipline fondamentale de cette même sémiotique que
Peirce subdivise hiérarchiquement en Grammaire spéculative,
Logique restreinte (ou logique de la vérité) et Rhétorique
spéculative.

C'est en 1865, lors de sa première conférence à Harvard (où il
souhaite réhabiliter le trivium médiéval), que Peirce introduit
cette tripartition ; il identifiera désormais la sémiotique ou
science des signes à la logique au sens large, quoiqu'il n'ait pas
encore donné à ce moment de signification univoque au terme
«logique»:

J'emploie d'une manière non scientifique le terme logique en
deux sens distincts. Dans son sens le plus étroit, c'est la
science des conditions nécessaires de l'obtention de la vérité.
Dans son sens le plus large, c'est la science des lois nécessaires
de la pensée [...] mieux encore, (la pensée se produisant
toujours au moyen de signes) c'est la sémiotique générale qui
traite non seulement de la vérité, mais aussi des conditions
générales auxquelles les signes sont des signes (c'est ce que
Duns Scot appelait grammatica speculativa), ainsi que les lois
de l'évolution de la pensée. Celle-ci, coïncidant avec l'étude



100 ÉTUDES DE LETTRES

des conditions nécessaires de la transmission des significations
[meanings], d'esprit à esprit par les signes et d'un état d'esprit
à un autre, doit s'appeler, pour profiter d'une vieille association

de termes, rhétorique spéculative ; mais que je me contente
d'appeler de façon imprécise logique objective parce que ce
mot suggère à juste titre une ressemblance avec la logique de

Hegel.
2.111,2.206

On comprendra mieux le sens d'une telle tripartition si l'on
rappelle que la sémiotique ne met pas seulement en jeu le rapport
des signes aux objets, mais fait intervenir aussi le rapport des
signes à leurs «interprétants». En passant ici par-dessus les variations

terminologiques et les remaniements successifs que Peirce
a apportés à son système philosophique, on peut dire que la tri-
partition de la sémiotique correspond à la triple caractérisation
du signe qu'il définit ainsi :

Le Signe, en général, est le troisième membre d'une triade,
étant premièrement une chose en tant que chose, deuxièmement
une chose en tant qu'elle réagit à une autre chose, et
troisièmement une chose en tant qu'elle en représente une autre pour
une troisième.

IV, p. 331

A travers cette définition du signe4, Peirce énonce du même

coup le principe qui va lui permettre d'engendrer non seulement
un certain nombre de triplets, mais aussi celui de la division de la
sémiotique en trois strates, chacune présupposant celle qui la
précède et qui la rend possible : 1) la Grammaire comme étude
des signes pris en eux-mêmes ; elle consiste à puiser dans les
différentes classes de signes en vue d'obtenir par combinaison la
proposition comme signification unitaire. En se fondant sur le
modèle de la proposition, cette grammaire est censée garantir la
grammaticalité des phrases ; elle se veut une «théorie générale de
la nature et de la signification des signes» (1. 191, Syllabus,
1903) qui traite «des conditions formelles auxquelles les
symboles ont une signification» (1. 559 et 4. 116). 2) La Logique, au
sens restreint, commence là où s'arrête la grammaire : elle étudie

4. Pour Peirce le signe est le paradigme de la relation triadique, tandis
que le symbole (ou signe de langage) est le plus «authentique» de tous les
signes.



ARCHITECTONIQUE ET SIGNES CHEZ PEIRCE 101

les rapports signe-objet, c'est-à-dire les conditions formelles de
la vérité des signes. Elle est «critique» de la validité des
arguments (déduction, induction, abduction), c'est-à-dire des infé-
rences nécessaires et probables (3. 430); elle «étudie ce que nous
pouvons nous promettre des différents genres de raisonnement et
dans quelles conditions nous le pouvons5»; elle détermine enfin,
après avoir classé les arguments, «la validité et le degré de force
de chaque sorte». 3) La Rhétorique spéculative ou formelle a

pour objet le rapport signe-interprétant et étudie la référence des
signes à l'interprétant, autrement dit l'argumentation et les
enchaînements argumentatifs. Mais elle se présente aussi comme
une «étude des méthodes à suivre dans la recherche, l'exposition
et l'application de la vérité» (1. 191), ou encore comme «étude
des conditions générales dans lesquelles un problème se présente
pour être résolu et celles dans lesquelles une question conduit à

une autre» (3. 430)6.
Il faut remarquer ici deux conséquences de ce redécoupage

sémiotique de la philosophie. La première est que l'analyse des
termes et des propositions se fera nécessairement à partir des

concepts de la sémiotique, ce qui conférera d'emblée une tournure

pragmatique à l'analyse propositionnelle7. Peirce se trouve
dès lors en rupture avec l'idéal frégéen d'une langue logique :

chaque énonciateur et chaque interprète complète le signe explicite

et, à ce titre, fait partie du signe dont les contours débordent
nécessairement ce qui est expressément dit — «le vague [...], on
ne saurait pas plus l'éliminer que le frottement en mécanique»
(5. 512). La seconde chose à remarquer est que, tout comme
Husserl au moment où il écrit sa «grammaire pure des significations»,

Peirce subordonne la logique non-formelle, c'est-à-dire la
logique en tant qu'elle est commandée par la valeur de vérité au

profit de la grammaire. De plus, relevons encore que c'est
seulement à ce second niveau parfaitement circonscrit et limité
qu'«agit» le test pragmatiste. L'objectif de Peirce n'est donc pas
un langage pris dans des conditions idéales, mais un langage
compris dans son espace de jeu (logique) et dont le modèle para-

5. Lettre à A. Robert de 1911, in Charles S. Peirce: Ecrits sur le signe,
p. 195.

6. Pour une présentation plus détaillée, cf. chapitre 7 des Philosophical
Writings of Peirce, New York : Dover Publications, 1955.

7. Aussi les distinctions peirciennes ne recoupent-elles pas celles
établie par Morris entre syntaxe, sémantique et pragmatique.



102 ÉTUDES DE LETTRES

digmatique est la proposition : tout symbole tendant à se
déterminer en engendrant des interprétants (qui assurent la relation à

l'objet) moins vagues que lui, «la logique est ce qu'il est nécessaire

d'admettre pour rendre l'univers intelligible. Et le premier
des principes logiques est que l'indéterminé se détermine lui-
même du mieux qu'il peut» (IV, p. 262).

Au fondement tout à la fois de la logique, de la métaphysique
et des sciences (à l'exception notoire des mathématiques), la
grammaire spéculative de Peirce mérite qu'on s'y arrête plus
longuement, car elle nous aidera peut-être à mieux comprendre
en quoi réside l'originalité de sa réflexion, du moins relativement
à la tradition philosophique dont il se réclame au beau milieu de
ce projet architectonique. Peirce ne rattache pas seulement la
grammaire spéculative à l'entreprise médiévale d'un Duns Scot,
mais, significativement, à la Transzendentalelementarlehre de
Kant qui lui apparaît comme la propédeutique en matière de

philosophie. Aussi, comme théorie transcendantale, la grammaire
pure devra fixer les conditions de possibilité a priori de la
représentation par signes en général et, notamment, les conditions a

priori auxquelles s'obtient une proposition à partir de signes plus
élémentaires : à la fois descriptive et normative, elle a pour tâche
de «déduire ce que doivent être les constituants de l'assertion de
la théorie de la vérité selon laquelle la vérité consiste en la
contrainte définitive s'exerçant sur l'intelligence scientifique
engagée dans la recherche» (2. 333)8. Si Peirce reprend bien dans
ce cadre le vocable néo-kantien à'Erkenntnislehre, il le fait
cependant, comme Frege, en rupture avec le courant des
logiciens allemands qui ont psychologisé le transcendantalisme
kantien, en inversant l'ordre «naturel» de subordination qui
existe entre la logique (avec la théorie du savoir qui s'appuie sur
elle) et la psychologie :

La seule psychologie fiable [sound] étant une science spéciale
qui devrait elle-même reposer sur une logique bien fondée,
c'est en vérité un cercle vicieux que de faire reposer la logique
sur une théorie de la connaissance entendue de cette façon.
Mais il y a une théorie beaucoup plus générale à laquelle le

8. Cette Grammaire formelle se trouve chez Peirce à l'état programmatique

et les analyses qu'il a faites sont très partielles et dispersées dans
son œuvre.



ARCHITECTONIQUE ET SIGNES CHEZ PEIRCE 103

nom de théorie de la connaissance pourrait être appliqué. Il
s'agit de la Grammaire Spéculative ou analyse de la nature de
l'assertion9.

Par ce geste, Peirce ne fait rien d'autre que transposer à la
grammaire pure le transcendantalisme kantien dont il évacue
silencieusement le sujet. Il déplace dès lors le point d'application
de la question transcendantale du sujet investi du pouvoir de
connaissance à l'ordre légal et objectif de la grammaire (pure,
transcendantale et formelle) — décision devant laquelle Husserl
reculera au sortir de la quatrième des Recherches Logiques. Par
«transformation» du kantisme, la fonction transcendantale se

trouve déplacée du sujet connaissant, de l'ego transcendantal à la
légalité objective de la Grammaire habilitée à fixer les conditions
de possibilité de la parole sensée. Affranchie du psychologisme
issu de Kant, la sémiotique, condition de la représentativité, ne
concerne plus une relation dyadique entre représentant et représenté

mais relève d'une relation triadique entre un signe, son
objet et son interprétant. Ce geste syncrétique qui unit d'un côté
la grammaire spéculative d'un Duns Scot, et d'un autre côté
l'exigence transcendantale d'un Kant, n'annonce-t-il pas ici la
version linguistique non subjectiviste du transcendantalisme
kantien C'est du moins ce qu'un philosophe comme K. O. Apel
a voulu mettre en évidence en vue d'assurer à la sémiotique le
statut d'une nouvelle philosophie première, un nouveau
paradigme pragmatico-transcendantal. Quoi qu'il en soit d'une telle
interprétation, Peirce, toujours soucieux du mésusage que l'on
pourrait faire de ses concepts, prévient :

Tout ce que la logique garantit, c'est un espoir, non une
croyance. On doit pourtant admettre que de tels espoirs jouent
un grand rôle en logique. Par exemple, quand nous discutons
une question controversée, nous espérons qu'il y a sur elle une
vérité dont on peut s'assurer et que la discussion ne durera pas
éternellement. Un transcendantaliste soutiendrait que c'est là
une «présupposition» indispensable qu'il y a une réponse à

toute question intelligible. Moi-même, j'ai parlé ainsi autre-

9. Le concept d'«intelligence scientifique» ne correspond ni à un sujet
kantien, ni évidemment au sujet cartésien, il n'est pas un «je pense». Entité
impersonnelle, simple agent, il est le corrélat de la sémiosis qui comme
processus virtuel n'a pas besoin de sujet. Ce qui ne veut pas dire que pour
fonctionner effectivement, elle n'ait pas besoin d'une quelconque «qualité
matérielle», par exemple un cerveau humain.



104 ÉTUDES DE LETTRES

fois, car lorsque j'étais un bébé en philosophie, mon biberon
était rempli de lait kantien. Mais aujourd'hui il me faut quelque

chose de plus substantiel.
2 jjß

Jusqu'ici nous avons conduit notre exposé comme si la
logique était au fondement de tout savoir ; or ce sont les mathématiques

qui le sont. Il faut maintenant prendre en compte cette
nouvelle donnée. Selon Peirce, grâce à son applicabilité à la
plupart des sciences particulières, la pensée mathématique est
fondatrice des autres savoirs. Elle est première, évidente par elle-
même, et ses procédures suivent une logique spontanée ou «acri-
tique» (tout comme d'ailleurs la «phanéroscopie» ou «phénoménologie»

qu'il placera, dans un tableau tardif, devant la logique).
A ce titre, les mathématiques sont en deçà des questions du sens
et du non-sens, du vrai ou du faux, ce qui, rappelle Peirce, n'empêche

nullement qu'elles soient parfaitement sûres, ce dont
personne d'ailleurs ne doute réellement. Les mathématiques
suivent en effet la logica utens, que Peirce oppose à la logica
docens qui en est la codification rétrospective. Dans cette
mesure, la pensée mathématique se légitime elle-même et n'a nul
besoin de recourir à une logica docens pour assurer ou fonder ses
démarches : les mathématiques ne sauraient en aucun cas être
«une branche de la logique»:

S'il y a une partie de la logique dont les mathématiques ont
besoin [...], cela ne peut être que la partie de la logique qui
consiste purement et simplement en une application des

mathématiques, de sorte que ce sera le recours, non des
mathématiques à une science logique première, mais des mathématiques

aux mathématiques. 247

On remarquera ici à quel point Peirce est éloigné, sur cette
question, des entreprises logicistes de Frege, de Russell, ou de

Husserl, qui n'auraient certainement pas manqué de demander
au philosophe-logicien en quoi sa logique est encore transcen-
dantale.

La pensée mathématique procède, selon Peirce, par
«expérimentations idéales», c'est-à-dire «en construisant une sorte de

diagramme» représentant ce qui est censé être accessible à

l'observation de toute «intelligence scientifique10». Or, promouvoir

10. 3. 432 ; «The Regenerated Logic», The Monist, VII (1896), et cf. aussi
2. 206, 1902.



ARCHITECTONIQUE ET SIGNES CHEZ PEIRCE 105

un style de «philosophie exacte» signifie traiter les problèmes
aussi mathématiquement que possible. C'est pourquoi la
philosophie en général n'exige aucun point de départ plus sophistiqué
que l'observation commune: ni cogito, ni epochè, ni aucune
décision dramatique de faire table rase de tout ce à quoi on croit
et dont il est en réalité impossible de douter ; il est des croyances
«indubitables» dictées par le sens commun, en amont desquelles
on ne saurait remonter. Eu égard aux mathématiques, on peut
précisément considérer l'élaboration du concept peircien de
signe comme un exemple type d'une construction «diagramma-
tique», dont le lecteur appréciera peut-être l'élégance, la rigueur
et l'originalité dans cette définition généralisée du signe :

La logique est la sémiotique formelle. Un signe est une chose
A qui met une chose B, son signe interprétant, par lui déterminé

ou créé, dans la même sorte de correspondance (ou dans

une sorte inférieure impliquée) avec une chose C, son objet,
que celle dans laquelle il se tient lui-même avec C. Cette
définition ne comporte pas plus de référence à la pensée humaine
que la définition de la ligne comme lieu où se tient une particule

pendant un certain laps de temps. C'est de cette définition
que je déduis les principes de la logique par raisonnement
mathématique, et par un raisonnement mathématique qui [...]
soutiendra une critique d'une sévérité weierstrassienne, et qui
est parfaitement évident. Le mot «formel» est aussi défini dans
la définition.

IV, p. 54

A la manière du mathématicien, Peirce produit un concept
technique de signe entièrement nouveau, libéré de tout lien
nécessaire avec l'esprit et qui ne garde qu'une référence à ce
qu'il appelle «une intelligence scientifique». Sous la forme d'une
épure, il ouvre à une plus large compréhension de l'essence du
langage. Ce concept doit permettre d'élucider les conditions de

possibilité de la signifiance en général, autrement dit de rendre
compte comment des pratiques signifiantes réelles sont possibles.
L'espace sémiotique, structuré par des relations triadiques, a la
particularité suivante : une règle de récursion est attachée au
troisième corrélat, l'interprétant, qui permet d'obtenir chaque
interprétant à partir de celui qui le précède. Etant donné deux
corrélats a et b (le signe et l'objet), ils sont dans une relation R
(«renvoyer à») telle que a R b si et seulement si il y a un
troisième corrélat c tel que c R b. Et ce, si et seulement si il y a un
quatrième corrélat d tel que d R b, et ainsi de suite à l'infini.



106 ÉTUDES DE LETTRES

Pour être signe, il suffit d'être interprétable et de déterminer de
nouvelles interprétations11. On le voit d'emblée, le signe s'ouvre
dès lors sur une chaîne indéfinie et infinie d'interprétants et ne se

contente pas de viser son objet. A l'intérieur de cette dynamique,
à l'opposé du signe-index, le symbole (le signe de langage)
n'entretient avec son objet qu'un lien très précaire, dans la mesure où
ce lien n'est assuré que par le signe-interprétant qui prend la
forme d'une règle d'association: «N'oublions pas que la valeur
significative du symbole consiste en une régularité d'association
telle que l'identité du symbole réside dans cette régularité»
(4. 500, 1903). L'habitude (règles, lois) garantit le lien du signe à

l'objet ou la signification : le symbole est un «signe qui est constitué

comme signe seulement ou principalement par le fait d'être
utilisé et compris comme tel, que l'habitude soit naturelle ou
conventionnelle, et abstraction faite des motifs qui ont présidé, à

l'origine, à son choix» (2. 307).
La sémiotique comme processus quasi autonome implique

ainsi une dynamique inhérente aux signes eux-mêmes, seuls
capables d'engendrer leurs propres interprétants. Le signe suppose
une double intentionnalité (Peirce utilise souvent le verbe «to
intend») : indéfiniment hors de soi, il est orienté vers ses
interprétants possibles sans que sa relation à l'objet ne se relâche
pour autant. Mais cet objet, pour respecter les conditions trans-
cendantales du procès sémiotique, doit être suffisamment homogène

au signe pour que le signe puisse le représenter : il doit être
lui-même un signe. L'objet réel, figurant en permanence à

l'horizon de l'espace sémiotique, est pour ainsi dire comme replié à

l'intérieur de celui-ci.
«We may say that thinking is essentially the activity of operating

with signs», écrit Peirce. C'est une thèse nominaliste, qui
n'est pas neuve. Pourtant, une fois réinscrite dans la réinvention
du concept peircien de signe, autrement dit au cœur de cette
machinerie complexe qu'est la sémiotique, cette thèse se radicalise,

au point de devenir méconnaissable, tant elle rompt avec la
tradition métaphysique. Très schématiquement, cette tradition
affirme l'antériorité logique de la pensée sur le langage, l'auto-

11. La définition du signe comme pouvoir de mise en relation de
corrélats s'inscrit dans un contexte philosophique surdéterminé — où
coexistent: analyse catégoriale, nominalisme, ontologie réaliste, thèse de
l'irréductibilité des relations triadiques — dont nous avons dû ici faire
abstraction.



ARCHITECTONIQUE ET SIGNES CHEZ PEIRCE 107

nomie de la pensée (processus-psychique) par rapport aux signes
qu'elle utilise — qu'elle les estime indispensables ou non, qu'ils
contribuent ou non à son effectuation. La conception du signe de
Peirce se caractérise au contraire par le refus d'opposer pensée et
signe, non pas en réduisant les universaux ou les concepts à de
simples signes physiques, mais en attribuant la triadicité au signe
pour le faire accéder au statut de pensée. La notion reconstruite
de signe et les notions créées quasi ex nihilo de sémiosis et
d'interprétant permettent à Peirce d'avancer le second volet de sa
thèse où il va identifier strictement la pensée aux signes : «toute
pensée est dans les signes», tout signe est une pensée et en tout
signe il y a de la pensée. C'est à la métaphore de l'oignon, plutôt
qu'à celle de l'artichaut, que Peirce a recours pour énoncer son
idée fondamentale :

Certains ont tenté de retirer à la pensée le vêtement de

l'expression, tentative analogue à celle d'ôter la peau d'un
oignon pour atteindre l'oignon lui-même. Le raisonnement
n'est pas autre chose que le discours de l'esprit à lui-même.
Dévêtez la pensée des signes, et elle cesse d'être la pensée;
elle devient, au mieux, la perception directe...

III/2, p. 119

La pensée n'est pas autre chose qu'un tissu de signe. Les objets
sur lesquels porte la pensée sont des signes. Essayer d'arracher
les signes pour atteindre la véritable signification, c'est comme
essayer de peler un oignon pour atteindre le véritable oignon12.

Le réinvention peircienne du concept de signe aboutit au rejet
de la distinction hiérarchique entre d'un côté l'esprit (si pur soit-
il), la pensée processus-psychique, premiers et autonomes, et
d'un autre côté un signe, inerte, simple tache d'encre ou bruit
laryngé — lettre morte qui, pour signifier, doit nécessairement
être animée par un souffle plus ou moins gazeux. Du point de

vue de la sémiotique, le signe n'est donc plus seulement
indispensable au bon fonctionnement de la pensée, comme l'ont
affirmé à plusieurs reprises des philosophes comme Hobbes ou
Leibniz, mais «le signe est l'essence de la pensée» (2. 220) —
«la pensée et l'expression sont en réalité une même chose»

12. Writing of Charles S. Peirce: A Chronological Edition, Vol. I,
éd. Peirce Edition Project, Bloomington: Indiana University Press, 1982,
Ms. 1334,1, p. 43-44.



108 ÉTUDES DE LETTRES

(1. 349)13. «Tout symbole est une chose vivante, en un sens très
strict qui n'est pas une simple figure de rhétorique. Le corps du
symbole change lentement, mais sa signification croît inévitablement,

incorporant de nouveaux éléments et rejetant des anciens»
(2. 222). Défini en termes de relations triadiques de façon
structurale et abstraite, l'homme apparaît comme étant une fonction
du symbole plutôt que le symbole une fonction de l'homme.

La question «qu'est-ce qui donne vie aux signes?» (et l'illusion

qui consiste à croire qu'il faut que s'ajoute au signe inerte
un élément immatériel, tout différent, qui lui donne vie) n'a pas
lieu d'être dans le contexte peircien. La sémiotique se situe
d'emblée hors de cette problématique qui est encore celle d'un
Husserl — ce qui ne veut pas dire que la conception peircienne
du signe ne génère pas de nouveaux problèmes...

L'espace sémiotique est décrit comme ne devant avoir ni
commencement, ni fin, ni interruption; chaque interprétant
développe ou explicite indéfiniment le signe qui l'a produit. Mais
inscrite dans une recherche logique, la chaîne interprétative ne
saurait pas ne pas être orientée téléologiquement : elle va en droit
dans le sens d'un approfondissement graduel de la connaissance
de l'objet qui est progressivement saisi sous de multiples points
de vue. En fait, Peirce le reconnaît, une telle progression indéfinie

des interprétants, tendue vers l'interprétant (logique) final,
est illusoire. Elle excède en effet de toute part sa finalité et ne
s'y perd pas ; aussi est-ce l'échec de toute tentative de saisir une
signification ultime et sans reste :

La signification d'une représentation ne peut être qu'une
représentation. En fait elle n'est que la représentation elle-même,
conçue comme dépouillée de son vêtement non pertinent. Mais
ce vêtement ne peut être complètement ôté; on ne le change
que pour quelque chose de plus diaphane. De sorte qu'il y a ici
une régression à l'infini. Finalement, l'interprétant n'est

13. La célèbre distinction peircienne entre type/token pourrait sembler
contredire une telle affirmation en raison de l'idéalité (ou la virtualité) des
signes types. Mais Peirce rappelle que les types ne s'actualisent que dans
des token, car chaque signe doit venir à l'expression (get uttered) pour
devenir signe: c'est de façon immanente et interne que les types (règles a

priori) «agissent dans leur répliques»; «la réplique ne serait pas signifiante
sans la loi qui la rend signifiante» (2. 246 v. 1903).



ARCHITECTONIQUE ET SIGNES CHEZ PEIRCE 109

qu'une autre représentation à laquelle on passe le flambeau de
la vérité ; et en tant que représentation, il a à son tour un
interprétant. D'où une autre série infinie.

1.339,1895

Peirce énonce dans ce passage, de façon très nette et élégante,
non seulement la thèse de l'essentiel inachèvement de la série
des signes interprétants, mais celle plus audacieuse que, s'il
devait y avoir un interprétant ultime, celui-ci ne terminerait pas
la série. La pratique signifiante n'est rien d'autre qu'une régression

à l'infini. C'est pourquoi l'interprétant logique final (ou la
signification) ne saurait être que «l'habitude» qui, en bloquant
provisoirement des significations avant de les remettre en jeu,
«interprète» sous une forme «vivante» le signe. L'interprétabilité
— habitudes, règles, lois — fait partie de l'essence du signe, et à

ce titre, accomplit la sémiosis sans toutefois l'achever. En
excluant la pensée a-symbolique, en déclarant que l'intuition pure
n'existe pas, en interdisant tout accès immédiat à une signification

pleine et entière, Peirce n'a-t-il pas lui-même construit le
plus gros obstacle à l'écriture du «Big Book», livre dans lequel
devaient être consignés les fondements stables et intangibles de
la science en général

Les sciences, écrit Peirce, forment une échelle qui descend
dans le puits de la vérité. Au moment de conclure on pourrait se
demander, peut-être, ce qu'il en est de la Vérité du point de vue
pragmatiste, mais n'est-il pas un peu tard pour en parler, et que
s'agissant de philosophie l'essentiel nous a échappé. En un sens
oui, mais c'est la définition peircienne du signe qui le veut. On

peut néanmoins encore demander à Peirce quel rapport il entretient

avec sa propre théorie de la vérité : il remarque d'abord que
c'est une simple définition, et ensuite que ce n'est rien d'autre
qu'un énoncé auquel on croit, un énoncé qu'il est prêt à soutenir
obstinément, ruat caelum, dit-il. Cette croyance, il l'illustre par
une anecdote qu'un «moricaud du Sud» (sic) lui raconta un jour,
et qu'il raconte à son tour dans une lettre à Lady Welby, qui
s'inquiétait de savoir ce que son correspondant entendait par
«certain»:

Vous savez, s'pas, Mossié, me dit-il, que le général Washington
et le général Jackson étaient de grands amis (le fait est que le
dernier était un opposant irréductible du premier, mais ne
devint une figure de la politique nationale que lorsque Washington

se fut retiré de la vie publique). Eh bien, un jour le général



110 ÉTUDES DE LETTRES

Washington disait au général Jackson : — Mon général, quelle
taille pensez-vous qu'a mon cheval? — Je ne sais, Mon Général,

dit le général Jackson, quelle taille a-t-il, Mon Général —
Ma foi, dit le général Washington, il a seize pieds. — Pieds,
Mon Général, dit le général Jackson, pieds, Mon Général?
Vous voulez dire paumes, Mon Général — Ai-je dit pied, Mon
Général? dit le général Washington. Voulez-vous dire que j'ai
dit que mon cheval avait seize pieds? — C'est bien ce que
vous avez dit, Mon Général. — Eh bien dans ce cas, Mon
Général, dit le général Washington, si j'ai bien dit pieds, s'il
est vrai que j'ai dit pieds, alors je le maintiens

Pierre-Yves Hunziker


	La place du signe dans le projet architectonique de Ch.S. Peirce

