
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1993)

Heft: 1

Artikel: Histoire et connaissance : notes sur la morphologie de la raison
historique

Autor: Merlini, Fabio

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870489

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870489
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


HISTOIRE ET CONNAISSANCE

NOTES SUR LA MORPHOLOGIE DE LA RAISON
HISTORIQUE

Lorsqu'on essaye de penser l'intelligibilité d'une discipline telle que
l'histoire, il faut se rappeler que l'épistémologie historique n'a longtemps
pas eu d'autre possiblilité que de statuer sur la certitude de ses énoncés
dans le cadre obligé d'une confrontation avec le formalisme logique des
langages scientifiques. C'est à partir du cadre conceptuel du discours
moderne sur la méthode que l'historiographie s'est interrogée sur la nature de
ses objets et sur la structuration formelle de ses explications.

Le sujet de la connaissance rapporté à l'historiographie, peut
être reconstruit le long de l'axe généalogique d'un ensemble de
vicissitudes qui remonte à la deuxième moitié du XVIe siècle,
quand l'irruption d'une conscience critique nouvelle sur la scène
de l'écriture historique eût pour effet d'orienter la recherche dans
la direction d'un idéal spécifique d'objectivité philologique. De
telle sorte que fut instituée, pour la première fois, entre le statut
de la connaissance de la réalité historique et celui de la légende,
une différence d'ordre ontologique, laquelle par la suite se
présentera pour ainsi dire comme un point de non-retour1.

Mais s'il convient de définir les termes de la question relative
au statut épistémologique de la connaissance historique, notre
point de départ doit être autre. Ce point de départ est le suivant :

nous partirons du débat qui, à cheval entre le XVIIe et le XVIIIe
siècle, anima toute l'Europe des savants et conduisit une grande
partie de la réflexion philosophique à poser la question de savoir

1. Cf. Jean Ehrard et Guy Palmade, L'Histoire, Paris : Armand Colin,
1965, p. 16-22.



86 ÉTUDES DE LETTRES

s'il était légitimité d'étendre les règles de la méthode de
Descartes à la connaissance des faits historiques — vu qu'à l'origine
l'histoire ne s'était pas présentée comme une connaissance
susceptible d'être intégrée dans l'idéal cartésien de l'encyclopédie
des sciences2.

Le rapport avec la philosophie de Descartes, et les différentes
positions théoriques, parfois opposées, qui ont été adoptées à

l'égard de la méthode analytique, développent à ce propos un
horizon épistémologique bien précis. Celui-ci se présente à la
manière d'un ensemble de préjugés spontanés, desquels
découlent en principe non seulement certains thèmes théoriques de
la tradition de l'historicisme allemand, mais aussi les discussions
du XXe siècle sur l'opportunité de réaliser l'unité méthodologique

des sciences3.
Ce que je veux dire, c'est que la réception de la pensée

cartésienne a eu pour conséquence d'imposer une direction bien précise

à l'étude des fondements de la connaissance historique. Il
fut possible, à l'exemple de Fontenelle, de s'assigner pour tâche
d'étendre à la totalité des disciplines l'idéal de la rigueur
géométrique, suivant la logique d'un réductionnisme qui universalise
la méthode. A l'inverse, l'on a aussi reconnu la nécessité de
compléter et de réviser la méthodologie cartésienne dans le but
d'établir l'autonomie de la connaissance historique (Arnauld). Il
fut possible aussi de démontrer, contre l'opposition cartésienne
entre connaissances de raison et connaissances acquises de
mémoire, qu'il existe un type de certitude bien précis au fondement
de la connaissance historique. Dans tous ces exemples, il s'agit
toujours, directement ou indirectement, de répondre à une même
question : est-ce que l'histoire peut être traitée selon cet
ensemble de régularités logiques qui définit les disciplines que l'on
appelle scientifiques

Il suffit par ailleurs de se rappeler les tentatives qui ont été
faites au cours de ces deux derniers siècles en vue de définir une
forme de légalité qui puisse dégager la structure de nécessité

2. Cf. Carlo Borghero, Conoscenza e metodo délia storia da Cartesio
a Voltaire, Torino: Loescher, 1990, p. 9-27.

3. Les pôles opposés, et peut-être aussi extrêmes, de ce débat peuvent
être indiqués par la perspective néo-positiviste du «coverig-law model» de
C. G. Hempel, «The Function of General Laws in History», The Journal of
philosophy, 39 (1942), p. 344-56, et par le modèle de l'explication rationnelle

de W. Dray, Laws and Explanation in History, Oxford : Oxford
University Press, 1957.



HISTOIRE ET CONNAISSANCE 87

immanente au procès historique, ou en vue de rendre légitime
la procédure de généralisation des données empiriques, pour
constater la présence de cette même question chaque fois que la
réflexion se pose le problème du statut cognitif de l'historiographie.

Cette hypothèse s'applique également aux discours de
nature ontologique et méthodologique qui ont été opposés aux
mêmes tentatives susmentionnées ; il en va ainsi de la distinction
qui fut opérée entre explication et compréhension, entre savoirs
qui visent au général (sciences nomothétiques) et savoirs qui
visent à l'individuel (sciences idiographiques). Tout s'est passé
comme si l'épistémologie historique n'avait pendant longtemps
pas eu d'autre possibilité que celle de penser à la certitude de
ses objets dans le cadre obligé d'une confrontation avec le
formalisme logique des langages scientifiques. Mais ceci est très
probablement une destinée cognitive qui concerne le style
méthodologique de la ratio moderne dans son ensemble : c'est-à-
dire ce processus global de rationalisation des disciplines qui a
entraîné la possibilité même du criticisme.

Il appartient donc à la disposition épistémique de signe
équivalent soit de se livrer à la discussion sur la nature spécifique des

analyses historiques, soit de diagnostiquer l'insuffisance des

procédures de vérification historiographique au regard du modèle
de la science positive. Et il en va ainsi des débats relatifs à la
scientificité de la méthodologie des sciences de l'homme, tels
qu'ils se développent à travers le marxisme, la sémiotique et la
psychanalyse.

En toutes ces occurrences, il est toujours possible de se
demander ce que signifie — ou à quels effets idéologiques obéit —
le fait que cette nécessité réitérée de légitimation soit passée, et
en principe passe encore, à travers une demande de reconnaissance

scientifique4. Ce qui dans le cas particulier de l'historiographie

conduit à deux démarches :

- d'un côté, repérer les effets qui ont été produits sur le plan
de la connaissance (effets de légitimité, de pouvoir, de
hiérarchisation, d'institutionnalisation, etc.), chaque fois qu'a été attribuée

une scientificité à la structure rationnelle de la discipline
qui ne pouvait être rapportée à l'objectivité du discours
scientifique strictu sensu.

4. Cf. Michel Foucault, Difendere la società, Firenze: Ponte aile
grazie, 1990, p. 19-29.



88 ÉTUDES DE LETTRES

- de l'autre côté, repérer ce qu'on a cherché à qualifier, et
respectivement à disqualifier, au moment où cette irréductibilité
de l'histoire à la mathesis universalis a été niée au nom de la
nécessité d'universaliser le modèle de l'explication logico-
mathématique.

Quand on parle de l'intelligibilité d'une discipline telle que
l'histoire, il faut donc avoir conscience de ce cadre conceptuel.
De même qu'il faut comprendre que c'est à partir de ce cadre
conceptuel que l'historiographie a pu être orientée dans la triple
direction d'une réflexion : a) sur la nature de ses objets, b) sur
l'efficacité de ses méthodes et c) sur la structure de ses explications.

Ce que l'on doit rechercher, c'est par quel moyen la
diffusion de l'idéal cartésien de la mathesis universalis, et sa
transformation en l'idéal positiviste et néopositiviste d'un seul
ensemble de critères de formalisation, ont pu être institués
progressivement comme une obligation.

La critique de la raison historique est le discours à travers
lequel cette obligation normative a donné le jour aux trois lignes
d'analyse historiographique susmentionnées (ontologique,
méthodologique, épistémologique), indépendamment de la disposition

à concevoir la rationalité scientifique en tant que paradigme
de toute connaissance.

La référence à la mathesis et au modèle de la rationalité
scientifique constitue, de ce point de vue, un fait qui permet d'expliquer

pourquoi l'historiographie a pu mettre au centre de sa
réflexion le sujet de l'objectivité. S'il y a donc un impératif
gnoséologique commun aux différents moyens de mener la
réflexion sur la prétention de vérité avancée par la méthode historique,

celui-ci s'identifie sans doute avec ce phénomène moderne
de la rationalité qu'on peut désigner comme Y ethos de la scien-
tificisation des connaissances. Là où «impératif gnoséologique»
ne signifie cependant pas simplement l'obligation de se conformer

à une forme de rationalité donnée comme universelle mais,
bien plus radicalement, la condition de la méthodologie historique

même. Qu'on puisse s'interroger sur le régime d'objectivité

d'une discipline telle que l'histoire, ce n'est certainement
pas une possibilité susceptible d'être imposée sans aucune
médiation. Ce n'est ni une évidence directe, ni une nécessité
absolue. L'ensemble des questions qui, dans une pareille analyse,



HISTOIRE ET CONNAISSANCE 89

conduisent à problématiser la forme de la connaissance historique,

est déjà le produit d'une sélection, qui a décidé de leur
propre pertinence sur la base d'un idéal méthodique précis : le
langage de la îheoria. A ce propos, le phénomène même de
l'auto-réflexion du savoir historique, antérieurement à la direction

dans laquelle il s'est développé, doit son existence à la
solidarité qui s'est de plus en plus affirmée entre certitude de la
connaissance et méthode scientifique.

L'événement de l'affirmation universelle de la conscience
scientifique, à partir du XVIIe siècle, est aussi une vicissitude à

travers laquelle s'est amorcé un procès de hiérarchisation au sein
des formes traditionnelles du savoir. Face à la constatation selon
laquelle toutes les disciplines ne peuvent faire montre d'un degré
de certitude identique, s'est développé un débat sur la nature des
différentes formes de la connaissance. Débat qui en principe n'a
pas pu éviter de se confronter avec ce problème méthodologique
de la vérifiabilité qui a été inauguré par le modèle des sciences
positives.

Le problème de la connaissance historique appartient à ce
débat. Il ne serait en effet pas possible de comprendre le phénomène

de la prise de conscience logique du savoir sur l'histoire,
sans se rappeler que la rationalité scientifique a joué le rôle
conditionnant d'un paradigme capable d'une diffusion quasi
illimitée5.

Or, l'impossibilité de fonder la critique du savoir historique en
dehors de l'analogie avec la méthode des sciences naturelles a
entraîné un certain nombre de conséquences doctrinales, pour
lesquelles peuvent valoir les deux observations suivantes.

La première, c'est que le refus cartésien de concevoir l'histoire

à l'intérieur de l'encyclopédie des sciences — justifié par
l'opposition entre raison et mémoire, entre savoirs capables de

mener à la vérité et savoirs limités à la vraisemblance — ouvre
une perspective analytique qui, bien que d'une manière non
unitaire, sera répétée au moins jusqu'à l'épistémologie
néopositiviste. L'opposition science/non-science, dont on a parlé au

5. Hans-Georg Gadamer, Wahrheit und Methode, Tübingen : Mohr,
1972.



90 ÉTUDES DE LETTRES

début, révèle en fait la résistance rencontrée par la maîhesis au
cours des deux derniers siècles ; on la retrouve en grande partie
dans cette démarcation entre science et quasi-science, qui peut
être dérivée de la tentative accomplie par Hempel pour distinguer

la structure de l'explication de la structure de la
pseudoexplication et de l'«explanation sketch» (ébauche d'explication).
Hempel ne reconnaît aucune différence de principe entre monde
historique et monde naturel : les événements de l'un et ceux de
l'autre peuvent très bien être subsumés sous un même modèle
d'explication6. La question consiste à se demander si, d'un point
de vue épistémologique, le type de connaissance, c'est-à-dire le
type d'armature logique normalement employé pour objectiver le
monde historique, correspond à la structure saisie comme
universelle de l'explication. Si, autrement dit, il répond aux données
minimales de couverture requises par une explication : description

des conditions initiales (la cause ou l'ensemble de causes
d'un événement) et énonciation d'une hypothèse de type
universel, c'est-à-dire d'une généralisation sous forme de loi (si...
alors).

Ce qui nous intéresse ici n'est cependant pas de discuter,
comme l'ont fait par exemple W. Dray7 et G. H. von Wright8, les
présupposés théoriques selon lesquels Hempel refuse à l'explication

historique un degré d'évidence logique égal à celui de

l'explication scientifique. Il nous paraît plus décisif d'observer
que, du point de vue du modèle nomologique, l'objectivité de

l'histoire, en tant que problème général de la légitimité d'une
discipline, est conditionnée par la reconnaissance de, et par
l'adhésion à une forme bien précise de légalité méthodologique,
compte tenu du fait que l'horizon scientifique est configuré
d'une façon apte à en dériver un modèle rationnel capable
d'assurer des connaissances certaines et contrôlées9. Reconduire la
garantie de l'objectivité de l'histoire à un ensemble de conditions

6. Pour une analyse de la structure de l'explication dans le modèle de

Hempel, cf. P. Ricœur, Temps et récit, t. 1, Paris : Seuil, 1984.
7. Cf. W. Dray, Laws and Explanation in History.
8. Cf. Georg Henri von Wright, Explanation and Understanding,

London : Routledge and Kegan Paul, 1971.
9. Sur le problème de la production du modèle fondamental de la

rationalité scientifique et sur l'idéologie cachée derrière cette même tentative,

cf. F. Papi, «Sulla razionalità filosofica e le topologie délia ragione»,
Materiali filosofici, 2/3 (1975), p. 113-43.



HISTOIRE ET CONNAISSANCE 91

méthodologiques à valeur universelle, exige que l'on soulève une
question qui va bien au-delà de la discussion sur le niveau de
scientificité de la discipline historique. Car à l'instant même où
le modèle de l'explication scientifique se transforme en modèle
universel d'intelligibilité, se produit immédiatement une
uniformisation du statut ontologique de la vérité. La notion de vérité
prend ainsi la forme d'une expérience univoque, pour laquelle il
n'y a qu'une voie d'accès légitime: la méthode de la connaissance

positive.

La deuxième observation : la critique inhérente à la considération

cartésienne des savoirs de mémoire constitue le point de

départ d'un programme d'analyse qui emploie le modèle de la
certitude scientifique pour saisir d'une façon différentielle la
nature des stratégies de la connaissance historique. Ici, la
conscience méthodologique des sciences naturelles du XVIIe siècle
agit par choc en retour : en tant que conscience réactive au fait
que même l'histoire doit subordonner sa portée véritative à une
réglementation méthodique des procédures de la connaissance.
Il ne s'agit donc plus d'une méthode spécifique qui doit être
imposée comme norme générale de vérité, mais d'un principe
méthodologique qui survient — au-delà du problème de son
universalisation, et plutôt en référence à l'exemplarité de sa

rigueur — en réponse aux problèmes posés par une double relation

: a) celle que la pluralité des savoirs entretient avec l'idée de

certitude, b) celle qui lie la cohérence des premiers à la possibilité
de multiplier les formes de légitimité de la seconde. L'opposition

datant du XVIIe siècle entre connaissances de raisonnement

et connaissances de fait et le refus de rejeter l'histoire en
tant que discipline dépourvue d'une évidence propositionnelle
semblable à celle assurée par la méthode cartésienne, représente

un premier pas dans cette direction. Pascal, Jean Le Clerc,
Antoine Arnauld et Pierre Nicole sont tous des auteurs qui, dans
la deuxième partie du XVIIe siècle, reproduiront une division du
domaine du savoir en connaissances de raisonnement et connaissances

de fait, sans accepter toutefois l'idée de la nécessité de
soumettre les procédures cognitives des premières à un travail
d'amendement qui puisse les homologuer à celles des secondes.
La distinction entre science et mémoire est au contraire le signe
d'une partition entre univers cognitifs irréductibles, vu qu'à ces
deux univers on fait correspondre deux dispositions analytiques
différentes qui attestent d'une hétérogénéité qui empêche toute



92 ÉTUDES DE LETTRES

tentative d'uniformisation. Le problème se pose de savoir alors
comment légitimer cette irréductibilité. La réponse consistera
précisément à juxtaposer la valeur de la connaissance historique
à celle de la méthode scientifique, c'est-à-dire la validité d'une
procédure méthodique qui, bien que d'une façon dichotomique,
doit pouvoir revendiquer une objectivité de même degré. On voit
clairement ici que, pour le moment, le thème de la légitimité de
l'autonomie de la science historique n'est pas pensable en-dehors
d'une réflexion qui se répète toujours sous la forme d'une
réflexion sur la méthode.

Deux siècles après c'est encore dans le cadre de cette dichotomie

que Dilthey s'interrogera à nouveau sur la méthode de
l'activité scientifique en général, en cherchant à le situer par
rapport au modèle de la science de la nature. Bien que cet auteur
s'efforce de fonder l'autonomie gnoséologique des sciences
humaines, sa démarche confirme malgré tout l'observation de
Gadamer, selon laquelle le siècle des lumières accomplit le
mouvement d'une «historische Aufklärung». Mais le penseur qui
permet d'apprécier le mieux les conséquences théoriques de cette
solidarité non-réfléchie entre méthode et connaissance est Max
Weber10. Chez Weber, l'ancienne différence entre connaissances
de raisonnement et connaissances de fait est transformée en une
partition qui décompose l'horizon scientifique en deux sous-
ensembles complémentaires : les sciences de nature générique et
les sciences de nature typique. Le refus de rapporter la science à

un modèle unitaire d'explication n'est cependant pas à concevoir
en tant que démonstration d'une extranéité totale entre procédures

de compréhension historique et procédures d'explication
dans les sciences naturelles. Du moins, pas au sens d'une différence

qui ferait apparaître deux expériences de vérité incommensurables

— ainsi qu'il arrive, par exemple, dans l'ontologie
herméneutique de H. G. Gadamer. L'objectivité de la connaissance

reste encore chez Weber une tâche qui ne peut être
accomplie qu'à une seule condition : en souscrivant à l'idée de la
méthode. S'il y a une différence dans la façon d'atteindre la
connaissance, cette différence n'appartient ni à la nature des

objets, ni à la structure de la relation entre sujet et objet. La
connaissance est toujours et encore une question de méthode ;

10. Cf. Max Weber, Gesammelte Aufsätze zur Wissenschaftslehre,
Tübingen: Mohr, 1973.



HISTOIRE ET CONNAISSANCE 93

laquelle consiste à se demander par quelle procédure l'on rejoint
tel ou tel aspect de la même expérience. Connaissance naturelle
et connaissance historique ne sont donc pas nécessairement le
chiffre d'une différence d'objets, mais elles renvoient à une
différence dans la logique même par laquelle s'objective le contenu
d'une ontologie, qui n'admet aucune approche méthodologique
exclusive.

Il devient alors évident qu'instituer simplement une différence
de méthode entre connaissance naturelle et connaissance historique

conduit à infirmer la thèse de l'univocité de la structure
logique de la connaissance et, a fortiori, la thèse selon laquelle
une telle structure pourrait être déduite du modèle de l'explication

scientifique. Du reste, c'est précisément la limite que représente

ce modèle, pour ce qui concerne la compréhension de
l'individualité des événements singuliers et des rapports entre
événements singuliers qui, pour Weber, justifie la complémentarité

d'un autre idéal logique à l'égard de l'idéal de la science
positive.

Mais naturellement, il ne serait même pas vraisemblable
d'imaginer le redoublement de la connaissance en sciences de
nature générique et sciences de nature typique en dehors de ce
projet de la rationalité moderne, pour lequel, faire l'épreuve
d'une expérience quelconque comme certitude de ses contenus
est toujours un problème qui ne peut recevoir exclusivement sa
solution qu'a l'intérieur de la méthode.

Fabio Merlini




	Histoire et connaissance : notes sur la morphologie de la raison historique

