
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1993)

Heft: 1

Artikel: Sciences et nihilisme

Autor: Favre, Patrick

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870487

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870487
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCIENCES ET NIHILISME

Dans son essai de 1949 intitulé Über die Linie, Ernst Jünger définit le
nihilisme — qui n'est plus «devant la porte», comme disait Nietzsche, mais
qui a désormais envahi la maison de l'homme et menace par là l'homme en
son être — par le mouvement de réduction que subissent tous les domaines
de la réalité. Or, dans sa méditation sur le nihilisme, Jünger ne répond pas à

la question des causes de cette réduction ; un chemin reste donc ouvert pour
la pensée et c'est ce chemin que cette étude se propose de parcourir. Elle
tentera de montrer que la réduction a son origine dans les sciences
modernes qui, poussées par la volonté de puissance, cherchent à dominer la
réalité, et qui pour ce faire simplifient cette réalité en la réduisant à l'uni-
vocité, à son aspect purement quantitatif, de telle sorte qu'elle soit mesurable,

calculable et par là maniable. Il s'avérera toutefois que les arts, dans
leur attention à l'unique, à l'individuel, s'opposent à cet appauvrissement
de la réalité et qu'ils se présentent ainsi comme un contre-poids, un frein au
mouvement nihiliste.

Le titre indique qu'ici s'engage une méditation sur le rapport
entre les sciences et le nihilisme. Or, affirmer l'existence d'un
lien entre les sciences et le nihilisme, cela ne surprend sans doute
plus dans le monde actuel de la technique moderne. En effet, si le
nihilisme c'est un néant qui s'étend et anéantit ce qui était là
auparavant, les sciences ne sont-elles pas elles-mêmes responsables

de certaines forces de destruction et d'anéantissement?
Pourtant, le néant dont il sera question ici est moins «visible»,
mais peut-être plus essentiel pour le destin de l'homme ; et le
rapport qu'il entretient avec les sciences, lui aussi moins évident,
n'en est pas moins fondamental pour comprendre ce qu'il en est
de l'homme dans le monde de la technique moderne.

Cette étude prendra comme point de départ un essai de Ernst
Jünger intitulé Über die Linie, qui a paru en 1949 comme contribution

à un volume en l'honneur du 60e anniversaire de Martin
Heidegger. Dans cet essai, Jünger traite pour la première fois de



56 ÉTUDES DE LETTRES

manière thématique du nihilisme, un thème qui traverse
cependant toute son œuvre et sa pensée. C'est que le nihilisme
n'est pas pour Jünger un phénomène parmi d'autres; il est bien
plutôt «un grand destin, une force originelle, à l'influence de

laquelle nul ne peut se soustraire1».
Or, le mouvement nihiliste a pris une telle ampleur qu'il est

aujourd'hui de dimension planétaire — alors qu'il était en son
début un phénomène exclusivement européen ; si autrefois des
civilisations entières restaient intactes, le nihilisme désormais
«embrasse le monde entier2». Notons en passant que selon
Heidegger lui-même, le grand mérite de Jünger est justement
d'avoir mis au jour le caractère planétaire du nihilisme : «Vous
dites avec justesse: "C'est le tout qui est en jeu", "il y va de la
planète"3».

Le nihilisme est ainsi parvenu à son épanouissement, il a
désormais atteint une telle force que l'homme est aujourd'hui
menacé par son «caractère envahissant4». Or envahir, cela veut
dire pénétrer de vive force dans un territoire, puis l'occuper et
s'y étendre. Le nihilisme n'est donc plus seulement «devant la
porte5», comme disait Nietzsche, mais il a maintenant pénétré
dans la maison de l'homme. Jünger constate, quatre ans après la
fin de la deuxième guerre mondiale, que les pensées de Nietzsche
quant au mouvement nihiliste «se sont, chemin faisant, chargées
d'un contenu, de vie vécue, d'actes et de souffrances. L'aventure
spirituelle s'est confirmée et reproduite dans la réalité6».

Le nihilisme apparaît ainsi comme étant un phénomène essentiel

qui détermine le destin de l'homme contemporain : «le plus
inquiétant de tous les hôtes7» se trouve désormais dans notre
maison. Or, la maison de l'homme, c'est son monde environnant,
et les rapports qu'il entretient avec ce monde sont dès lors menacés

par l'irruption du nihilisme.

1. Ernst Jünger, «Passage de la ligne», in Essai sur l'homme et le
temps, tr. H. Plard, Paris : Christian Bourgois, 1970, p. 523-80.

2. Ibid., p. 551.
3. Martin Heidegger, «Contribution à la question de l'être», in Questions

I et II, tr. G. Grand, Paris : Gallimard, 1968, p. 202.
4. E. Jünger, «Passage de la ligne», p. 531.
5. Friedrich Nietzsche, Fragments posthumes, in Œuvres philosophiques

complètes, éd. et trad. G. Colli et M. Montinari, Paris : Gallimard,
1967, fr. 25 (470).

6. E. Jünger, «Passage de la ligne», p. 523.
7. F. Nietzsche, Fragments posthumes, fr. 2 (127).



SCIENCES ET NIHILISME 57

Or selon Jünger, la possibilité de surmonter le nihilisme est
liée à une compréhension suffisante de ce phénomène. Certes, les
tentatives de répondre à la question du nihilisme n'ont pas manqué

en ce XXe siècle, mais c'est justement leur profusion qui
nous égare: la notion de nihilisme, si elle est aujourd'hui l'une
des plus débattues, est en même temps l'une des moins claires et
des plus confuses.

Pour expliciter sa tâche, Jünger a recours à une image médicale

: le nihilisme est une maladie dont on ne peut guérir que si
l'on en connaît les symptômes. Or, qu'est-ce qu'un symptôme?
Le mot vient du grec «avu»: «avec», et «ttltttu.»>: «tomber,
arriver». Il désigne donc ce qui arrive avec la maladie, ce qui
l'accompagne tout en étant son signe visible. Il va donc s'agir pour
Jünger de dépeindre, de décrire les signes visibles qui
accompagnent le nihilisme. C'est donc bien, comme le dit Heidegger,
«dans la description bien comprise que se rassemble ce qu'il y a

de fructueux dans la parole de Jünger8».
Toutefois, dans cette parole fructueuse, un chemin reste ouvert

pour la pensée. En effet, Jünger affirme à plusieurs reprises qu'il
ne cherche pas les causes du nihilisme, mais s'en tient à la
simple description du phénomène : «il convient de dépeindre des

symptômes, non des causes9», et «les causes véritables de notre
situation nous échappent10».

Ainsi, c'est à la question des causes du nihilisme que ce
travail va tenter d'offrir une modeste contribution. Mais avant cela,
il convient de présenter brièvement le phénomène du nihilisme
tel que l'a décrit Jünger.

1. Le nihilisme chez Jünger : la réduction

Nous avons vu qu'il s'agissait pour Jünger dans son essai
Über die Linie de dépeindre les symptômes du nihilisme, c'est-
à-dire les signes visibles de ce phénomène. Or le signe essentiel
du monde nihiliste, c'est pour Jünger le fait qu'il est «un monde
réduit11» («eine reduzierte Welt»). C'est par le terme de «réduc-

8. M. Heidegger, Contribution à la question de l'être, p. 206.
9. E. Jünger, «Passage de la ligne», p. 548.

10. Idem, p. 557.
11. Idem, p. 548.



58 ÉTUDES DE LETTRES

tion» («Schwund») que Jünger saisit le phénomène du nihilisme.
Mais que faut-il entendre par cette réduction Le mot allemand
«Schwund» nous en donne une première indication ; il vient du
verbe «schwinden», qui veut dire: se réduire, s'amoindrir, dépérir,

disparaître. Or tous ces verbes indiquent un processus: le
nihilisme, c'est-à-dire la réduction, n'est donc pas un état, mais
bien un mouvement; le monde nihiliste «continue à se réduire12».
Ces verbes nous laissent également entendre que dans le
mouvement de recul qu'ils décrivent, il s'ouvre un espace toujours
plus grand pour le néant qui s'installe : or un néant qui s'étend et
s'installe, c'est bien là le nihilisme.

Il s'agit maintenant de mieux comprendre ce qu'il en est de
cette réduction. Jünger, en la caractérisant de manière générale,
nous dit que «l'abondance se tarit13». Le mouvement de réduction

se présente donc comme un mouvement d'appauvrissement:
une abondance était là, qui se trouve menacée par le néant qui
s'étend. Mais quelle était cette abondance? C'était simplement le
monde, la réalité avec ses nuances, son caractère multiple et
complexe. Or, dans le processus de réduction, cette réalité riche
et abondante dans sa multiplicité tend à être toujours plus
simplifiée, ou, comme le dit Jünger, «ramenée à un commun
dénominateur14». La réduction se présente ainsi comme un
appauvrissement, une simplification du monde, de la réalité.

Or, pour mieux saisir ce qu'il en est de cette simplification de
la réalité, il nous faut voir comment la réduction se développe
dans un domaine particulier de la réalité. Parmi les domaines qui
subissent la réduction, Jünger mentionne l'art, l'érotisme, la
politique, la santé, les sciences, ainsi que la vie économique, morale
et religieuse. Certes, cette liste n'était pas exhaustive dans l'esprit

de Jünger; il est en effet un exemple de réduction dont
Jünger ne parle pas, et qui pourtant est selon Heidegger essentielle

et particulièrement menaçante pour le destin de l'homme :

c'est la réduction linguistique qui a lieu dans le monde de la
technique moderne. Dans la conférence qu'il a tenue en 1962 et
qui a été publiée en 1989 sous le titre Überlieferte Sprache und
Technische Sprache, Heidegger affirme que dans le monde de la

12. Idem, p. 548.
13. Idem, p. 548.
14. Idem, p. 549.



SCIENCES ET NIHILISME 59

technique moderne, «le propre de la langue est réduit, c'est-à-
dire rétréci à la production de signes, à l'envoi de messages15».

En effet, alors que le propre de la langue est d'être un dire qui
rend manifestes les choses, les porte au paraître, la langue
technique, qui repose sur la production de messages (ou signes,
codes) dont le sens doit être absolument clair et univoque,
élimine tout ce qui ne peut être réduit à de tels messages clairs et
univoques : seules l'univocité et la clarté des messages rendent
possible une communication qui doit être rapide et certaine et
ainsi apte «à couvrir la latitude d'informations la plus vaste
possible16». La langue est désormais exclusivement information : le
langage des poètes est remplacé peu à peu par le langage des
machines. La langue se trouve donc bien dans un processus
d'appauvrissement.

La simplification et l'appauvrissement de la langue dans le
monde de la technique moderne apparaît ainsi comme un bon
exemple de la réduction qui caractérise le processus nihiliste. Or
cet exemple nous en dit plus encore quant à la compréhension de
la réduction (et donc du nihilisme) et notamment du lien possible
entre les sciences et le nihilisme ; en effet, nous avons vu que
l'appauvrissement de la langue s'accompagne en même temps
d'un accroissement de la vitesse de transmission des informations,

d'une amélioration de leur clarté, et surtout d'une augmentation

de la quantité des informations émises et reçues. Or il
s'agit là d'un phénomène que Jünger avait vu dans la réduction
en général, dans tous les domaines de la réalité: l'appauvrissement,

l'effritement de la réalité n'est pas accompagné, comme on
pourrait le penser, d'un affaiblissement, mais bien plutôt d'un
«déploiement de force et d'une puissance de choc qui s'augmenteront

sans cesse17». Jünger constate ainsi que l'effritement
de la réalité est en même temps «accélération [...] et surcroît
d'intensité18».

La question qui se pose dès lors est la suivante : comment un
appauvrissement de la réalité peut-il aller de pair avec une
augmentation de force, de puissance

15. Martin Heidegger, Langue de tradition et langue technique,
tr. M. Haar, Bruxelles : Lebeer-Hossmann, 1990, p. 42.

16. Idem, p. 40.
17. E. Jünger, Passage de la ligne, p. 548.
18. Idem, p. 552.



60 ÉTUDES DE LETTRES

Pour répondre à cette question, il nous faut revenir à l'exemple
de la réduction linguistique tel que l'a développé Heidegger.
Heidegger montre que dans le monde de la technique moderne, il
s'agit de fournir et de recevoir des informations toujours plus
nombreuses, plus rapides et plus sûres ; or des informations
sûres, ce sont des informations sur lesquelles on peut compter et
donc s'appuyer; des informations rapides, ce sont des informations

qui permettent d'être aussi vite que possible en rapport
avec telle ou telle région de la réalité ; des informations toujours
plus nombreuses enfin permettent de saisir le monde dans sa
totalité, de sorte que plus rien n'échappe à notre contrôle. La
recherche de telles informations indique clairement qu'une
volonté de maîtrise, de domination de la réalité est à l'œuvre dans
le monde de la technique moderne. Or, Heidegger a bien montré
que l'émission d'informations toujours plus sûres, rapides et
nombreuses n'est possible que si les messages sont simplifiés à

l'extrême (il cite l'exemple du morse), c'est-à-dire réduits à

l'univocité. La simplification du langage — et par là son
appauvrissement — apparaît ainsi comme une conséquence de la
volonté de l'homme de dominer la réalité, de «mobiliser le
monde» (selon la formule utilisée à maintes reprises par Jünger
dans son œuvre majeure, Der Arbeiter). Or, ce qui est vrai pour
la réduction linguistique l'est tout autant pour les autres
domaines de la réalité. Là aussi, c'est la volonté de dominer la
réalité dans sa totalité qui est à l'origine de la simplification de

cette réalité, de sa réduction à l'univocité, à un commun
dénominateur. Or cette réalité simplifiée, appauvrie, ce monde
réduit à l'uni-vocité, n'est-ce pas là le monde de l'homme uni-
dimensionnel dont parlait Herbert Marcuse

2. Sciences et volonté de puissance

Nous avons ainsi vu que c'est la volonté de dominer la réalité
qui est à l'origine du mouvement de réduction dont parle Jünger,
et donc du nihilisme. Il s'agit maintenant de mieux saisir en quoi
consiste cette volonté de domination de la réalité, puisque c'est
en elle que réside la cause du nihilisme.

Une fois encore, l'exemple de la réduction linguistique est fort
instructif. En effet, Heidegger montre dans sa conférence —
adressée à des ingénieurs — que c'est l'informatique qui rend
possible l'émission et la réception de messages toujours plus



SCIENCES ET NIHILISME 61

clairs, rapides et nombreux, et donc une domination croissante de
la réalité sur le plan de l'information. Or ce qui est vrai pour
l'informatique dans le domaine de l'information l'est tout autant
pour les autres sciences en ce qui concerne les autres domaines
de la réalité : ce sont les sciences qui rendent possible la
«mobilisation du monde19» («Mobilmachung der Welt»), la domination
totale de la réalité; c'est par le truchement des sciences que la
volonté de mobiliser le monde accomplit sa tâche à son plus haut
degré d'effectivité.

Or, l'exemple de Heidegger sur la réduction linguistique a
bien montré que les sciences ne peuvent accomplir pleinement et
efficacement leur mission de mobiliser le monde que si elles ont
auparavant simplifié la réalité, si elles l'ont réduite à l'univocité,
ramenée à un commun dénominateur, de telle sorte qu'elles aient
affaire à des choses une, analogues, comparables et donc mesurables

et calculables ; car en effet, les sciences ne peuvent
exercer leur domination sur un monde multiple, complexe et en
perpétuel devenir.

Or l'impossibilité pour les sciences de saisir un monde en
perpétuel devenir, c'est là un des problèmes fondamentaux de la
pensée platonicienne; selon Platon en effet, il n'y a de sciences
possibles que si l'esprit s'élève au-dessus de ce monde en devenir

pour diriger son regard exclusivement vers les Idées, c'est-à-
dire vers les choses en leur essence. Or ne saisir de la réalité que
les Idées, et écarter ce qui n'appartient pas à l'Idée, c'est-à-dire
ce qui caractérise chaque chose individuelle, ses qualités propres
qui la différencient des autres choses d'une même espèce
(comme deux arbres), n'est-ce pas là déjà une réduction de la
réalité? Et ne contempler que les Idées, qui sont l'Un, l'Identique,

l'Immuable, n'est-ce pas là déjà en quelque sorte la réduction

à l'uni-vocité dont parlent Jünger et Heidegger? N'est-ce
pas ramener les choses, comme le dit Jünger à propos de la
pensée nihiliste, à un commun dénominateur Le temps manque
ici pour répondre à la question d'une possible origine de la
réduction nihiliste dans la théorie platonicienne des Idées. Quoi
qu'il en soit, le mode de penser platonicien s'est tellement
imposé dans notre civilisation occidentale que ce sont aujourd'hui
les sciences qui, dans leur tâche de maîtriser la réalité, écartent le

19. Ernst Jünger, Le Travailleur, tr. J. Hervié, Paris : Christian Bourgois,
1989, p. 203.



62 ÉTUDES DE LETTRES

côté qualitatif des choses pour n'en retenir que le côté
quantitatif, c'est-à-dire mesurable, calculable et dont maniable. Les
sciences s'avèrent ainsi être à l'origine de cette réduction de la
réalité, qui d'une part rend certes possible la puissance sur cette
réalité, mais qui d'autre part ouvre un espace libre au néant qui
s'étend et s'installe : elles sont donc bien la cause du mouvement
nihiliste qui menace l'homme en son être et son rapport au
monde environnant.

Ainsi, lorsque nous parlions dans l'introduction d'un néant
peu «visible», nous entendions la réduction de la réalité,
l'appauvrissement du monde à l'époque de la technique moderne qui
aboutit au monde de l'homme unidimensionnel ; et quant au lien
que ce néant entretient avec les sciences, nous voyons que c'est
la volonté de domination de la réalité propre aux sciences
modernes qui est à l'origine de la simplification de la réalité, et
donc du nihilisme.

Notre méditation sur le lien entre sciences et nihilisme a ainsi
abouti à un premier résultat: c'est bien dans les sciences
modernes qu'il faut chercher la cause du nihilisme, de la réduction
de la réalité qui ouvre un espace pour le néant qui nous envahit.
Or, si les sciences modernes sont bien la cause du nihilisme, une
question essentielle ne peut manquer de surgir en ce moment de

la méditation: que sont les sciences en leur être pour qu'elles
puissent être à l'origine du mouvement de réduction propre au
nihilisme? Nous avions vu que ce qui caractérise les sciences
modernes, c'est leur volonté de maîtriser la réalité, de dominer le
monde de telle sorte qu'elles aient la puissance sur ce monde. Or,
avoir la maîtrise, la domination, la puissance sur la réalité
environnante — et cela par le truchement des sciences —, n'est-ce
pas là le propre de la volonté de puissance telle que l'a définie
Nietzsche? Et s'il en était ainsi, ne serait-ce pas alors la volonté
de puissance elle-même qui serait à l'origine du mouvement
nihiliste C'est ce qu'il s'agit de voir maintenant.

Or, qu'est-ce que la volonté de puissance («Wille zur Macht»)
telle que l'a définie Nietzsche Pour le comprendre, il faut écouter

le terme allemand «Macht» (puissance); il vient du verbe
«machen», qui veut dire «faire», mais dans le sens de
«construire», «façonner», «former». La volonté de puissance se
présente ainsi comme une volonté de construire, de façonner la
réalité. Et c'est ce façonnement de la réalité qui rend possible la
puissance, c'est-à-dire la domination de la réalité: car on maîtrise

d'autant mieux quelque chose qu'on l'a construit soi-



SCIENCES ET NIHILISME 63

même, à sa propre convenance, formé à sa propre mesure. Qu'il
en soit ainsi, c'est là ce que confirme Nietzsche lorsqu'il dit que
«nous ne pouvons comprendre («begreifen») d'autre monde que
celui que nous avons fait nous-mêmes20». Le verbe allemand
«be-greifen» montre bien que com-prendre le monde, c'est en
quelque sorte déjà le prendre, le saisir fermement et donc avoir la
puissance sur lui. Il apparaît ainsi que l'homme, dans sa volonté
de puissance, façonne le monde de telle sorte qu'en le comprenant,

il ait la puissance sur lui. Or qu'en est-il de ce façonnement
de la réalité qui rend possible la domination sur cette réalité
Qu'est-ce qui le caractérise Ecoutons Nietzsche lui-même :

Volonté de puissance comme connaissance

ne pas «connaître», mais schématiser, imposer au chaos assez
de régularités et de formes pour satisfaire à nos besoins. [...]
Ce n'est que lorsque nous voyons les choses grossièrement
simplifiées et égalisées qu'elles deviennent pour nous calculables

et maniables21.

Or qu'est-ce qui ressort de cette citation? Tout d'abord que le
façonnement de la réalité est l'œuvre de la connaissance
humaine, connaissance qui se présente donc d'une part comme
partie intégrante de la volonté de puissance, et qui d'autre part
s'avère être nullement théorique, mais purement pratique en
ce qu'elle cherche exclusivement à satisfaire les besoins des
hommes. Or en quel sens, comment la connaissance humaine
façonne-t-elle la réalité Nietzsche nous dit que nous ne pouvons
avoir la puissance sur une chose que lorsque cette chose nous
apparaît de manière simplifiée, que nous ne pouvons dominer la
réalité si cette réalité nous apparaît telle qu'elle est, multiple,
complexe, chaotique, mais uniquement si elle nous apparaît de
manière schématisée, simplifiée. De tout cela il ressort clairement

que la connaissance humaine, dans sa volonté de dominer
la réalité, ne peut le faire que si auparavant elle façonne cette
réalité, la schématise, et cela en la simplifiant, en la réduisant à

l'univocité. Ce n'est que lorsque la réalité est ramenée à un
commun dénominateur, comme disait Jünger, qu'elle devient
compréhensible, et par là calculable et maniable.

20. F. Nietzsche, Fragments posthumes, fr. 25 (470).
21. Idem, fr. 14(152).



64 ÉTUDES DE LETTRES

Ainsi, si c'est bien, comme nous l'avons vu, la volonté de

puissance qui, dans sa volonté de façonner la réalité pour mieux
la saisir et avoir la puissance sur elle, simplifie cette réalité et

par là se trouve être la cause du nihilisme que Jünger avait défini
comme un appauvrissement de la réalité, il apparaît maintenant
que c'est dans l'appareil de connaissance humain que la volonté
de puissance a son plus haut degré d'effectivité ; et s'il en est
bien ainsi, ce serait alors cet appareil de connaissance, ou plus
simplement l'intelligence humaine, qui dans sa tâche de simplifier

le monde afin de le comprendre et par là de le dominer,
poussée en cela par la volonté de puissance qui agit en elle, ce
serait donc l'intelligence humaine qui serait à l'origine du
mouvement nihiliste. Or, qu'il en soit bien ainsi est confirmé par
Nietzsche lui-même :

Tout l'appareil de connaissance est un appareil d'abstraction et
de simplification — qui n'est pas axé sur la connaissance, mais
sur la maîtrise des choses22.

ou encore

La connaissance: ce qui rend possible l'expérience, par
l'extraordinaire simplification des événements effectifs, tant du côté
des forces qui y contribuent que de notre côté, de nous qui les

façonnons : de telle sorte qu'il paraît y avoir des choses
analogues et identiques. La connaissance est falsification de ce qui
est polymorphe et non dénombrable en le réduisant à l'identique,

à l'analogue, au dénombrable. Donc la vie n'est possible
que grâce à un tel appareil de falsification23.

Il apparaît donc que c'est pour survivre que l'homme est
contraint de falsifier la réalité, de la façonner de telle sorte que
le qualitatif s'efface et que s'affirme toujours plus nettement
l'identique, le comparable, bref le nombre. Car qu'est-ce que le
nombre si ce n'est l'univoque par excellence, l'immuable, l'unité
une et identique qui écarte d'elle tout ce qui est individuel, qualitatif,

incomparable. Il s'avère donc que c'est dans le nombre que
le processus d'appauvrissement et de domination de la réalité
atteint son plus haut degré de réalisation : lorsque dans une
civilisation le nombre domine et détermine la réalité, «le plus inquié-

22. Idem, fr. 26 (61).
23. Idem, fr. 34 (252).



SCIENCES ET NIHILISME 65

tant de tous les hôtes» est dans notre maison.
Ainsi, le mouvement nihiliste, c'est-à-dire le mouvement de

réduction et d'appauvrissement de la réalité, a son origine dans
l'appareil de connaissance de l'homme qui, poussé par la
volonté de puissance qui agit en lui et qui, par le truchement des
sciences, cherche à dominer la réalité, simplifie cette réalité
en la réduisant à l'univocité, au nombre. Il semble donc que
l'homme en son être sécrète le néant, et que le mouvement nihiliste

soit inévitable. Or il n'en est rien, et c'est ce qu'a montré
Henri Bergson. Le philosophe français affirme certes que
l'intelligence humaine est telle qu'elle est

réduite à éliminer du réel un grand nombre de différences
qualitatives, d'éteindre en partie nos perceptions, d'appauvrir
notre vision concrète de l'Univers24.

Ainsi,
Mes sens et ma conscience ne me livrent de la réalité qu'une
simplification pratique. Dans la vision qu'ils me donnent des
choses et de moi-même, les différences inutiles à l'homme sont
effacées, les ressemblances utiles à l'homme sont accentuées
[...]. Nous faisons une différence entre la chèvre et le mouton;
mais distinguons-nous une chèvre d'une chèvre, un mouton
d'un mouton ?25

Toutefois, il est selon Bergson une manière de saisir la réalité
qui s'oppose à celle de l'intelligence humaine poussée par la
volonté de puissance: c'est celle de l'artiste. L'artiste, en effet, ne
cherche pas à dominer la réalité, mais il se «contente» d'en
observer la richesse pour nous la dépeindre ; ainsi, loin de simplifier

la réalité pour la réduire à l'univoque, à l'identique, au
comparable, au nombre, il «enrichit notre présent26» en nous
montrant l'individualité des choses, l'unique et l'incomparable.

L'antagonisme entre les sciences et les arts, qui avait déjà
occupé la pensée de Platon — avec le résultat de l'exclusion des
arts au profit des sciences — apparaît ici dans sa plus grande
évidence : les sciences, dans leur tâche de maîtriser la réalité,
sont à l'origine du mouvement nihiliste d'appauvrissement et de

24. Henri Bergson, La Pensée et le Mouvant, Paris: PUF, 1975, p. 148.
25. Henri Bergson, Le Rire, Paris : PUF, 1983, p. 116.
26. H. Bergson, La Pensée et le Mouvant, p. 175.



66 ÉTUDES DE LETTRES

réduction de la réalité qui menace l'homme en son être et le
rapport qu'il entretient avec le monde environnant; quant aux arts,
dans leur attention à tout ce qui est individuel, équivoque, qualitatif,

ils se présentent comme un frein et un contre-poids au
mouvement d'anéantissement (entendu au sens d'appauvrissement)

qui menace le monde ; le poète, par sa parole, sauvegarde
un monde qui se réduit toujours plus. Il se pourrait bien que
l'artiste soit plus que jamais le gardien de la richesse du monde.

Patrick Favre


	Sciences et nihilisme

