
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1993)

Heft: 1

Artikel: Philosophie et positivisme des sciences : l'émancipation des sciences
empirico-analytiques selon la Critque de la faculté de juger de Kant

Autor: Schüssler, Ingeborg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870485

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870485
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PHILOSOPHIE ET POSITIVISME DES SCIENCES

L'ÉMANCIPATION DES SCIENCES EMPIRICO-
ANALYTIQUES SELON LA CRITIQUE
DE LA FACULTÉ DE JUGER DE KANT

«L'émancipation» des sciences par rapport à la philosophie, qui aboutit

au «Positivisme», est couramment considéré comme un processus qui
s'accomplit uniquement du fait des sciences. De plus, elle est considérée
comme une «libération» par rapport à des «dogmes métaphysiques». Pourtant,

selon Kant, cette «émancipation» repose sur une double fondation
philosophique: 1. Selon la Critique de la raison pure (CRP), la philosophie

fonde la science comme telle dans la mathématique pour lui assurer
l'objectivité de la connaissance. Cette fondation sépare la science de
l'Ontologie métaphysique (oùata), mais elle demeure toujours ontologico-
transcendantale. 2. Selon la Critique de la faculté de juger (CFJ), la
philosophie fonde les sciences particulières, empirico-analytiques, sur le principe

«régulatif» de la méthode pour assurer qu'elles puissent s'établir sous
forme de système. Cette fondation constitue la séparation proprement dite
des sciences par rapport à toute Ontologie, même transcendantale. Cette
«émancipation» des sciences par rapport à l'ovata abrite, selon Kant,
l'essence de la technique moderne.

L'épistémologie, telle qu'elle s'est développée avec l'avènement

des sciences positivistes à partir de la 2e moitié du XIXe
sciècle, est la réflexion de celles-ci sur elles-mêmes : elle est la
description de leurs procédés et de leurs structures factuels '.
Selon cette description, ces sciences — et nous considérons ici
en particulier les sciences empirico-analytiques — procèdent de
la façon suivante2. Elles s'orientent préalablement sur certaines

1. Cf. E. Ströker, Einführung in die Wissenschaftstheorie, Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1973, «Einleitung», en part. p. 4 et 7.

2. Cf. la description succincte, idem, p. 13-68, et la présentation du
«rationalisme critique» de K. Popper, p. 80-109.



18 ÉTUDES DE LETTRES

données empiriques dont les rapports présentent une certaine
régularité ; elles les décrivent par le langage exact de la
mathématique ; elles établissent à leur égard une hypothèse dans la
syntaxe d'un calcul logico-mathématique empiriquement
interprété; elles déduisent analytiquement à partir de celle-ci un
certain rapport nécessaire observable, pour vérifier ce dernier
par l'observation méthodique des données empiriques, c'est-
à-dire par Y expérimentation. Dans la mesure où le rapport déduit
se trouve confirmé, elles reconnaissent les rapports observés
comme loi empirique et attribuent à l'hypothèse concernée une
vérité provisoire (car il n'est pas exclu que certains faits inconnus

jusqu'ici la contredisent); si le rapport déduit ne se trouve
pas confirmé, elles revoient l'hypothèse, c'est-à-dire la modifient
ou la remplacent par une autre pour procéder par rapport à celle-
ci de la même façon. Et de même qu'elles ont déduit les lois
empiriques particulières à partir de l'hypothèse générale, de même
elles cherchent à expliquer les hypothèses générales par une
hypothèse ou un ensemble d'hypothèses plus générales, c'est-à-dire
par une théorie, etc. Le but final de tout ce procédé consiste à

réunir toutes ces lois empiriques, hypothèses et théories dans le
Tout d'un «système hypothético-déductif3». En vue de ce but, les
sciences empiriques développent, chacune, certaines méthodes
qui leur permettent d'établir, dans leur domaine spécifique, un tel
système.

Le procédé des sciences empirico-analytiques consiste donc en
ce qu'elles élaborent elles-mêmes, par un processus de révision
continuelle, leurs fondements sous la forme d'hypothèses, théories

et méthodes. Les sciences ne reçoivent donc plus leurs
fondements de la part de la philosophie. En ce sens, leur
autofondation positiviste a remplacé l'ancienne fondation des
sciences par la philosophie. On appelle cette «séparation» des
sciences d'avec la philosophie 1'«émancipation» («Verselbst-
ständigung») des sciences4 et on la comprend comme une
«libération» par rapport à des «dogmes métaphysiques5».

3. Cf. idem, p. 46.
4. Par ex. W. Schulz, Philosophie in der veränderten Welt, Pfullingen :

G. Neske, 1972, p. 12.
5. Par ex. le Néokantisme (d'où cette expression provient), l'Ancien

Positivisme (A. Comte), le Cercle de Vienne, le Rationalisme critique
(K. Popper).



PHILOSOPHIE ET POSITIVISME DES SCIENCES 19

Le plus souvent, on se contente de constater cette «émancipation»

comme un simple fait6. On ne cherche pas à comprendre
comment elle est elle-même possible et on ne se pose même
pas cette question. Pourtant, comprendre cette «émancipation»
dans les fondements de sa possibilité, c'est là une tâche nécessaire7.

En effet, conformément à la fondation originaire des
sciences particulières telle qu'elle a eu lieu, à la suite de Platon,
chez Aristote8, ces sciences n'ont d'existence consistante
(Bestand) que dans la mesure où la philosophie établit, par une
fondation originelle, leurs fondements sous la forme de «définitions»

et d'«axiomes». En effet, la «définition», Y ôptopôç de
Y ovota, est la délimitation de l'essence propre de l'«étant» {ou)
qui forme la «région» spécifique de la science concernée ; et les
à^tcopara, comme par exemple celui de l'identité, sont les
fondements nécessaires de la consistance formelle du savoir, du
Aôyos\ comme tel. Ce n'est que parce que la philosophie sous la
forme de Y Ontologie métaphysique fonde, par une fondation
originelle, l'«étant» comme tel dans Y ovota, qu'elle présente cet
«étant» dans la ferme déterminité de l'identité et de la spécificité
de son essence propre, de sorte que les sciences «ontiques»
particulières peuvent se fonder dans celui-ci comme leur ferme
fondement: elles peuvent alors «dé-montrer» par YànôSetÇtç ce

qu'il en est de cet étant, c'est-à-dire ses attributs et ses relations,
et donc se déployer, comme sciences «ontico-apodeictiques», en
une consistance, en une autonomie {Selbst-ständigkeit) propre.
C'est pourquoi la «séparation» des sciences d'avec la philosophie

telle qu'elle se manifeste dans le Positivisme des sciences
contemporaines, loin d'aller de soi, représente bien plutôt — au
moins à la considérer à partir d'Aristote — une énigme ontolo-

6. Par ex. W. Schulz, Philosophie, p. 12 et p. 88.
7. Nous avons consacré à cette tâche les écrits suivants: — 1. Aristoteles.

Philosophie und Wissenschaft. Das Problem der Verselbständigung
der Wissenschaften, Frankfurt a. M.: V. Klostermann, 1982; — 2. Philosophie

und Wissenschaftspositivismus. Die mathematischen Grundsätze in
Kants Kritik der reinen Vernunft und die Verselbständingung der
Wissenschaften, Frankfurt a. M.: V. Klostermann, 1979; — 3. «L'émancipation
des sciences selon les Regulae de Descartes», Freiburger Zeitschrift für
Philosophie und Theologie, 33/3 (1986), p. 553-96.

8. Nous résumons les résultats que nous avons obtenus dans : Aristoteles.



20 ÉTUDES DE LETTRES

gique. Car cette séparation priverait les sciences de leur
existence consistante (Bestand).

Pourtant, c'est à partir de cette même fondation originaire des
sciences par la philosophie chez Aristote que s'ouvre aussi la
solution suivante: s'il est bien vrai que la philosophie a établi le
ferme fondement des sciences ontico-apodeictiques, et ce par des

principes ontologiques, alors il faudrait qu'elle établisse également

le ferme fondement des sciences «positivistes», et ce, cette
fois, par des principes «non-ontologiques». Dans ce cas, la
«séparation» des sciences d'avec la philosophie ne serait plus à

comprendre comme une «libération», mais bien plutôt comme
une transformation de l'essence même de leur «autonomie», de
leur existence consistante (de leur Selbst-ständigkeit). Leur
ancienne «autonomie» fondée de façon ontologique aurait cédé
sa place à une «autonomie» fondée de façon non-ontologique.

La question se pose de savoir quels pourraient bien être de tels
principes «non-ontologiques». Ces principes, la philosophie,
l'Ontologie métaphysique, devrait les contenir, dès son début, en
elle-même, au moins de façon germinale. Or, de tels principes
sont :

1. le iidQqiia comme principe de la mathématique ;

2. les axiomes logiques comme principes d'une axiomatique
logico-formelle.

En effet, le pddqiia, l'Un mathématique (povdç), se constitue
dans la mesure où l'on fait abstraction (dfalpeuLç) de Y ovula
elle-même pour ne la «thématiser» et ne la retenir qu'en son
caractère d'unité et donc comme vide, «Une9». Et l'axiomatique
purement logique et formelle accompagne toujours, comme
possibilité, l'axiomatique ontologique. Car le Xôyoç a bien une
consistance formelle, non seulement quand il se fonde dans
l'identité de Y ovula de l'étant dont il est le Xôyoç, mais également

quand il se fonde, sans prendre égard à cet étant en son
ovula, dans l'identité de son propre être, c'est-à-dire dans l'axiome

logique, formel, de la non-contradiction10. Ainsi donc —
c'est là une possibilité qui s'esquisse, au moins en germe, chez
Aristote — de même que le padqpa pourrait remplacer Y ovula
comme principe des sciences, de même une axiomatique logico-

9. Aristote, Met. XIII, 2; 1077b 9 sq. Aristote détermine le statut du
pâQqpa en b 12 sq. et avant tout ch. 3.

10. Met. IV, 3.



PHILOSOPHIE ET POSITIVISME DES SCIENCES 21

formelle pourrait remplacer l'axiomatique ontologique comme
leur principe, de sorte que les sciences seraient alors fondées
dans des principes non-ontologiques. Bien plus, la mathématique
et l'axiomatique logico-formelle ayant pour trait commun de
laisser de côté Y ovata, de passer sur elle en une sorte d'«indifférence»,

la possibilité s'esquisse, — en raison de cette affinité
ontologique, leur indifférence à l'égard de l'être (ou «indifférence

ontologique»), — qu'elles pourraient s'unir et former, par
leur union, une padr/mç universalis fondée de façon axiomatico-
logique. La possiblité s'esquisse donc qu'au lieu de l'ancienne
Ontologie métaphysique universelle (=ovata), cette /iddqatç
logico-formelle pourrait être le fondement des sciences. Si cette
possibilité devenait effective, les sciences ne se mouvraient plus
dans la dimension de Y ovata, mais elles seraient «séparées» de
celle-ci, «indifférentes» à l'égard de celle-ci ou de l'être: elles
auraient pour «objet» non plus 1'«étant», mais uniquement ce qui
est «donné» (positum) et se déploieraient donc comme «sciences
positives».

*

Pourtant, une telle pàdqatç qui n'est plus fondée dans Y ovata,
mais uniquement par une axiomatique logico-formelle, apparaît
bien — au moins à la considérer à partir d'Aristote — comme un
simple fauraapa sans être. Dans la dimension de la philosophie
aristotélicienne, elle ne pourrait donc jamais être le fondement
solide pour des sciences qui se rapportent à une «réalité objective».

Cela ne serait possible qu'à la condition que cette pdOqatç
se trouvait assurée d'abord elle-même de son rapport à la réalité
objective. Or cela n'a lieu que lorsque l'«étant» devient Y objet
du sujet moderne cartésien, qui, certain de soi dans la conscience
de soi, n'admet plus comme «étant» que ce qui est certain. En
effet, c'est à ce sujet que 1'«étant» se présente nécessairement
d'abord comme pddqpa\ car la mathématique se distingue par
l'exactitude, par une nécessité rigoureuse et donc par une «objectivité»

certaine. Ainsi, le pddqpa — loin d'être un simple fdu-
Taapa sans être — sera au contraire la détermination
fondamentale des objets de la connaissance certaine du sujet. C'est en
ce sens que Kant, dans sa Philosophie transcendantale, a assuré
le paOqpa de son rapport à la réalité objective par des preuves
transcendantales rigoureuses, et ce dans la partie centrale de la
Critique de la Raison pure: «Le Système des principes de l'en-



22 ÉTUDES DE LETTRES

tendement pur» («System der Grundsätze des reinen Verstandes»)11.

La preuve du premier principe, intitulé «Axiomes de

l'intuition», montre que le pddqpa est la condition nécessaire de

l'objectivité («Gegenständlichkeit») de la forme des phénomènes
possibles, c'est-à-dire de leurs rapports spatio-temporels.

Tous les phénomènes sont, quant à leur intuition [c'est-à-dire
quant à leur forme spatio-temporelle], des quantités extensives.

CRP, A 162

Le pdQqpa est donc la détermination fondamentale, V dpxq, de

l'objectivité des objets empiriques, qui régira celle-ci de part en

part. Ainsi la preuve du deuxième principe, intitulé «Anticipations
de la perception», montre que le padqpa est la condition

nécessaire de l'objectivité du contenu des phénomènes possibles,
contenu qui est celui de la sensation.

tous les phénomènes [sont, quant au contenu de la sensation,

des] quantité[s] intensive[s] (c'est-à-dire [ils ont] un
degré).

CRP, A 166

Le paOr/pa détermine donc l'objet aussi bien quant à sa forme
que quant à son contenu, c'est-à-dire dans l'ensemble des
éléments qui sont constitutifs de ce qu'il est (essentia) : l'essence de

l'objet est mathématique.
Selon le premier principe, le pdOqpa est assuré de son rapport

à la réalité objective, et ce comme tel, en général, et donc
également en sa fondation dans l'axiomatique logico-formelle : la
paOricnç axiomatico-logique est désormais le fondement solide
dans lequel les sciences peuvent se fonder. Selon le deuxième
principe, le pddtjpa est constituif du proprement «physique»
(«des Physischen», CRP, A 723/B 741) dans les objets
empiriques : les sciences peuvent désormais interpréter la pddtjOLÇ

par des quantités intensives, «physiques». La philosophie trans-
cendantale a donc établi, avec 1'«essence» mathématique des

objets empiriques, le fondement solide dans lequel les sciences
peuvent se fonder comme sciences de la nature (au sens large du
terme). Cela signifie qu'elles peuvent produire (rendre présent) a

priori, par des constructions mathématiques, les possibles
«essences» des objets empiriques (cf. CRP, A 178/B 221 sq.).

11. Nous résumons les résultats que nous avons obtenu dans Philosophie
und Wissenschaftspositivismus (cf. note 7).



PHILOSOPHIE ET POSITIVISME DES SCIENCES 23

Pourtant, Y existence effective des objets empiriques, — les
sciences ne pourront pas se la procurer a priori par de telles
constructions. L'existence ne peut que se donner d'elle-même:
elle demeure bien l'exposant proprement dit de la «nature»
{(pvaLç) (cf. CRP, ibid.). Mais cette existence des objets, en soi
contingente, doit être assurée, elle également, de son objectivité
nécessaire et constante (de sa «Gegen-jtà'nJ-lichkeit»). Or cela
n'est évidemment pas possible de façon immédiate, eu égard à

l'existence du phénomène concerné (A), mais uniquement de

façon médiate, par le truchement de sa relation à l'existence d'un
autre (B). En effet, dans la mesure où cette relation est de l'ordre
d'un rapport de dépendance nécessaire (comme par exemple la
relation de cause à effet), c'est alors que — quand l'existence de
B est donnée — celle de A est donnée avec nécessité également.
Ainsi la preuve d'un troisième principe, intitulé «Deuxième
Analogie de l'expérience12», montre que le rapport de causalité
est une condition nécessaire de l'objectivité des phénomènes eu
égard à leur existence :

Tout ce qui arrive (commence d'être) suppose quelque chose à

quoi il succède d'après une règle.

CRP, A 189

Cela signifie que les sciences peuvent établir a priori, par
des calculs physiquement interprétés, les possibles rapports de
l'existence des objets empiriques. Ces calculs qui sont, pour
ainsi dire, les conditions transcendantales (ontiquement modifiées)

concernant la possibilité des rapports objectifs de Y

existence, sans pouvoir pour autant procurer par eux-mêmes cette
existence elle-même, — ces calculs ont alors le statut de simples
hypothèses, qui requièrent d'être vérifiées par l'observation des
données empiriques, c'est-à-dire par l'expérimentation. La
philosophie transcendantale a donc établi — par la pddtjOLÇ ou le
calcul (physiquement interprété) des possibles rapports objectifs
de l'existence — le fondement solide pour les sciences en tant
que sciences mathématiques hypothético-expérimentales de la
nature en général. Dans la mesure où elles se fondent dans celui-
ci, elles sont assurées de leur rapport à des possibles objets
empiriques en leur essence et existence objectives.

12. Nous en avons présenté une interprétation dans: «Causalité et
Temporalité dans la Critique de la raison pure de Kant», Archives de
philosophie, 44 (1981), p. 43-62.



24 ÉTUDES DE LETTRES

Or, un tel calcul — vu à partir d'Aristote — est séparé de

/'ouata, et en ce sens «sans être » («seins-los»). C'est donc avec
la fondation transcendantale des sciences, telle qu'elle a lieu
chez Kant dans le «Système des principes de l'entendement pur»,
que se produit la séparation des sciences d'avec la Philosophie
comme Ontologie métaphysique (qui est centrée sur Y ovola). Les
sciences ne sont alors plus fondées dans Y ovola ou dans l'être,
mais à sa place dans le calcul «sans être» (i. e. la pddqoiç
axiomatico-logique) qui les assure de leur rapport à des possibles
objets.

*

Pourtant, cette fondation ne sera que la première étape de leur
séparation d'avec la philosophie. En effet, si les sciences sont
bien séparées, par leur fondation dans le calcul, d'avec Y ovola,
c'est néanmoins ce calcul lui-même qui a toujours — selon les
principes transcendantaux dans le «Système des principes de
l'entendement pur» de Kant — une signification d'ordre onto-
logico-transcendantale: il est constitutif du rapport objectif de la
connaissance à des possibles objets ou bien de Y objectivité (de
1'«être-objet») des possibles objets pour la connaissance. C'est
pourquoi les sciences ne seraient séparées absolument de la
philosophie (même comme Ontologie transcendantale) que quand
elles seraient fondées dans un principe absolument non-ontologique

qui n'a donc plus de signification constitutive concernant
les objets comme tels. Or, un tel principe serait un principe
d'ordre purement régulateur de la propre méthode des sciences
elles-mêmes. Ce n'est que quand les sciences seront fondées
dans un tel principe que se produira leur séparation proprement

dite et définitive d'avec la philosophie. La séparation des
sciences d'avec Y ovola, par leur fondation dans le calcul,
demeure néanmoins la première étape nécessaire pour qu'elles
puissent être fondées dans un principe purement régulatif de leur
propre méthode. Or, cette fondation a lieu également dans la
philosophie transcendantale de Kant, et cela avant tout dans
1'«Introduction» de la Critique de la Faculté de juger (sections
IV-VI)13.

13. Critique de la faculté de juger, tr. A. Philonenko, Paris: Vrin, 1979.
Dans les citations, nous ajouterons entre crochets (<...>) la pagination de



PHILOSOPHIE ET POSITIVISME DES SCIENCES 25

La question se pose d'abord de savoir en quel sens la fondation

ontologico-transcendantale des sciences dans le calcul ou la
liàdt)GLç n'est pas encore suffisante, mais requiert d'elle-même
son propre dépassement par une fondation ultérieure. Or, cette
fondation ontologico-transcendantale assure certes les sciences,
par le calcul, de leur rapport à des objets. Mais le calcul, même
s'il est interprété «physiquement» par le concept des quantités
intensives, n'a pour autant qu'un caractère universel: il n'établit
que les possibles rapports de dépendance dans l'existence des

objets empiriques en général. Or, ces rapports d'ordre général ne
sont alors que formels. Comme rapports purement formels, ils
n'ont pas d'existence effective. Cette existence effective, ils ne
l'auront que grâce à un contenu spécifique empirique (qui
spécifiera les quantités intensives) donné par la perception sensible.

l'édition de l'Académie prussienne des sciences. — Les titres des sections
sont les suivants : IV : De la faculté de juger comme faculté législative a
priori. V : Le principe de la finalité formelle de la nature est un principe
transcendantal de la faculté de juger. VI: De la liaison du sentiment du
plaisir avec le concept de la finalité de la nature. Nous suivrons avant tout
le texte de la section IV, en insérant des références des sections V et VI.
Toutes les traductions données ont été revues par nos soins, et c'est nous
qui soulignons. — Dans le cadre de la CFJ elle-même, la fondation trans-
cendantale des sciences empiriques par le principe «régulateur» de la
«finalité formelle» de la nature s'intègre dans le projet général que la CFJ
poursuit: de même que les autres principes «régulateurs» de la finalité de
la nature (la finalité esthétique et la finalité organique), la finalité
«scientifique» est censée rendre possible le passage entre la législation de
l'entendement, c'est-à-dire la nécessité de la nature (l'objet de la CRP) et la
législation de la raison pratique, c'est-à-dire la liberté de la volonté
humaine (l'objet de la CRP), de rendre ainsi possible une «méta-physique »
et de fonder par là l'unité de la philosophie (cf. CFJ Introduction, en
particulier sections I-III et IX; cf. également à ce propos notre étude: «Der
Wahrheitscharakter der Metaphysik in Kants Kritik der Urteilskraft», in
Perspektiven der Philosophie, éd. R. Berlinger et al., Amsterdam : Rodopi,
1989, t. 15, p. 51-88). Mais à considérer cette fondation des sciences
empiriques à partir de l'horizon du Positivisme des sciences contemporaines,
elle gagne une signification propre : la fondation dans un principe purement
«régulateur » de la méthode revient à la séparation proprement dite des
sciences d'avec la philosophie (comme Ontologie sous toutes ses formes).
— Nous devons cette thcse au philosophe allemand K. H. Volkmann-
Schluck (1914-1981) qui l'a exposée brièvement dans un cours sur
«Grundzüge des gegenwärtigen Zeitalters», professé au semestre d'été
1974 à l'Université de Cologne.



26 ÉTUDES DE LETTRES

Ainsi le calcul «formel» des rapports universels de l'existence
des possibles objets renvoit, par lui-même, à une multiplicité,
peut-être même infinie, de modifications spécifiques empiriques
de lui-même. Ce n'est que par celles-ci qu'il aura une existence
effective. Pour le dire avec Kant : la loi transcendantale de la
causalité, fondement de l'objectivité de l'existence des possibles
objets en général, renvoie, par elle-même, à une multiplicité
infinie de lois de causalité spécifiquement déterminées,
empiriques :

Pour la nature en général (comme objet de l'expérience
possible), cette loi [celle de la causalité] est donc reconnue comme
absolument nécessaire. — Or, outre [la] condition formelle du
temps [c'est-à-dire outre la succession temporelle des déterminations

des objets, qui, condition de l'applicabilité de la loi
causale, est à la fois rendue objective par celle-ci]14, les objets
empiriques sont encore déterminés — ou, pour autant qu'on
puisse en juger a priori, déterminables — de maintes manières
spécifiques, de telle sorte que des natures spécifiquement
différentes, indépendamment de ce qu'elles ont de commun, comme
appartenant à la nature en général, peuvent être des causes de
manières infiniment variées ; et chacune de ces manières
spécifiques doit (selon le concept d'une cause en général) avoir
sa règle, qui est une loi, impliquant par conséquent de la
nécessité...

CFJ, «Introduction», section V, <XXXII>

Outre la loi de la causalité en général, il existera donc toute
une multiplicité de lois causales spécifiquement déterminées qui
seront l'affaire des sciences spécifiquement «régionales»,
particulières. Or, les lois fondamentales de la nature matérielle qui e-
st l'objet de la physique mathématique, sont déductibles a priori
à partir des lois fondamentales ontologico-transcendantales de la
nature en son objectivité en général. Kant a montré dans les
«Premiers principes métaphysiques de la science de la nature»
qu'elles résultent de l'application de ces dernières au concept de

l'objet externe, celui de la «matière» comme «le mobile dans
l'espace», qu'il faut présupposer en raison de l'«affection ex-

14. La loi de la causalité est, comme l'indique le titre de la Deuxième
Analogie l'expérience, une loi de la succession objective de l'existence
dans le temps. Voir notre étude sur «Causalité et Temporalité» (cf. n. 12).



PHILOSOPHIE ET POSITIVISME DES SCIENCES 27

terne» (qui est un fait)15. Mais on ne pourra pas déduire a priori
les lois des domaines spécifiques de la nature matérielle, comme
par exemple celles de la chimie, de la biologie, etc. Car l'entendement

de l'homme est fini : en pensant les lois transcendantales,
universelles, des objets possibles, il n'a pas d'emblée présentes
leurs spécifications empiriques, — comme l'aurait bien un
entendement infini, «intuitif» (ou productif). Pour un entendement
fini, la connaissance des lois spécifiques n'est possible que par
l'observation empirique des phénomènes donnés en leur spécificité

propre: elle est la tâche de la recherche empirique des
sciences empiriques. La science — qui, conformément à sa
fondation ontologico-transcendantale, était d'abord une pddqaiç de
la nature en général — existe donc nécessairement sous la forme
de sciences empiriques particulières. Découvrir, par l'observation

empirique, eu égard à un effet spécifiquement chimique (par
exemple la dissolution d'une certaine combinaison d'éléments) la
cause spécifiquement chimique, c'est la tâche de la recherche de
la chimie; découvrir eu égard à un effet spécifiquement biologique

(par exemple une certaine réaction du système immunitaire
d'un certain organisme) la cause spécifiquement biologique, c'est
la tâche de la recherche de la biologie, etc. Cette recherche
empirique sera au préalable conduite, comme nous l'avons vu, par
les lois de la pàOqatç transcendantale, universelle, des possibles
objets, et même par des calculs déterminés, d'ordre ontico-hypo-
thétique, des possibles rapports de dépendance nécessaire dans
l'existence des quantités intensives («physiques»). Ce qui importera

donc dans cette recherche empirique, — c'est de reconnaître
les multiples rapports de dépendance empiriquement observés en
leur «légalité», c'est-à-dire de trouver, à leur égard, la loi empirique

particulière, en sa spécificité propre.
Or, c'est ici qu'intervient — selon Kant — une certaine faculté
de connaître: la «faculté de juger réfléchissante» qui est à

distinguer de la «faculté déjuger déterminante» (CFJ, «Introduction»,

section IV, <XXV>). La faculté de juger comme telle
appartient à la faculté de connaître de l'entendement fini. La
finitude de l'entendement consiste en ce qu'il n'a pas présent le
particulier par la seule pensée du général, mais ne le reçoit que
par une autre faculté : la sensibilité. Or, la faculté de juger
appartient bien à cet entendement : elle est la faculté qui se meut

15. Premiers principes métaphysiques de la science de la nature, A 1-2.



28 ÉTUDES DE LETTRES

justement dans la différence entre le général et le particulier pour
les rapporter l'un à l'autre :

La faculté de juger en général est la faculté [capable] de penser
le particulier comme compris [enthalten] sous le général.

CFJ, «Introduction», section IV, <XXV>

Cette faculté de juger pourra alors s'accomplir sur deux modes
différents : quand le général est donné, elle n'a qu'à subsumer le
particulier sous celui-ci; elle va donc déterminer le particulier
par le général et sera une faculté de juger «déterminante». Mais
quand ce n'est que le particulier qui est donné, elle a besoin de
chercher le général et sera seulement une faculté de juger
«réfléchissante»: elle va élever la multiplicité du particulier au niveau
du «concept» commun («auf den Begriff bringen16») en
«comprenant» (ou «con-cevant») cette multiplicité, par la «réflexion»,
dans l'unité de la conscience. Dans la mesure où l'entendement
dispose toujours des concepts universels des possibles objets
(des catégories), la faculté de juger est déterminante: elle ne fait
que subsumer a priori sous ceux-ci les possibles phénomènes
comme possibles objets. Mais quand il y va pour elle de
découvrir, à partir de l'observation empirique d'une multiplicité de
certains effets ainsi que de leurs causes spécifiques, leur loi
causale générale (en sa spécificité propre), alors la faculté de

juger n'est que réfléchissante. La faculté de juger réfléchissante
est donc l'organe proprement dit de la connaisance des sciences
empiriques :

il y a tant de formes diverses dans la nature, pour ainsi dire
autant de modifications des concepts transcendantaux universels

de la nature, qui restent indéterminées par les lois que
l'entendement pur donne a priori — ces lois ne concernant que
la possibilité d'une nature (comme objet des sens) comme telle
— que pour cela il doit y avoir aussi des lois [...] La faculté de

juger réfléchissante a l'obligation [Obliegenheit] de remonter à

partir du particulier dans la nature au général...
CFJ, «Introduction», section IV, <XXVI>

Or, la loi empirique, que la faculté de juger vient de trouver à

partir de certains phénomènes empiriquement donnés, est
déterminée par une certaine tension-, en tant qu'elle est une loi,
c'est-à-dire un rapport de dépendance nécessaire, elle comporte

16. L'expression se trouve CRP A78/B103.



PHILOSOPHIE ET POSITIVISME DES SCIENCES 29

en elle-même une nécessité; mais en tant qu'elle est empirique,
elle n'est que «contingente» (ibid.). Car il n'est pas du tout
nécessaire que certains phénomènes spécifiques, empiriquement
donnés et donc contingents, se prêtent à être réunis dans l'unité
d'une loi générale. Cette contingence de la loi empirique contredit

évidemment la nécessité qu'elle comporte en elle-même
comme loi. Cette nécessité interne implique en effet que cette
loi, prise dans son ensemble, soit elle-même nécessaire. Or, on
ne pourra reconnaître cette loi comme nécessaire que dans la
mesure où l'on réussit à trouver, à partir d'elle — ainsi qu'à partir
d'autres lois particulières respectives —, une loi supérieure, plus
générale, pour la fonder ou déduire à partir de celle-ci. Mais
cette loi supérieure sera déterminée par la même tension. Ainsi la
faculté de juger réfléchissante se trouvera obligée de monter à

des lois toujours plus hautes, toujours plus générales, pour
établir, si possible, à partir d'une loi suprême, un système de toutes
les lois particulières dans leur ensemble. Mais ce système, lui
aussi, doit être nécessaire. S'il n'était que contingent, toutes les
lois, réunies en lui, seraient foncièrement contingentes. Or, cette
nécessité du système comme tel ne pourra plus être reconnue par
une réflexion qui monte encore plus haut. La réflexion, en sa
recherche de lois plus hautes, repose bien plutôt elle-même sur
1' «idée» de cette nécessité de Y unité systématique de toutes les
lois particulières. Car cette nécessité est la source dont se nourrit
originairement le caractère de nécessité de toutes ces lois. Ainsi
doit-il donc y avoir un certain principe grâce auquel cette unité
systématique est nécessaire. Et ce principe, la faculté de juger
réfléchissante doit bien l'avoir toujours en vue : c'est de lui que
dépend le caractère de nécessité des lois particulières et c'est de
lui qu'elle reçoit elle-même l'élan dans son mouvement de

monter à des lois toujours plus hautes :

Les lois [des formes diverses de la nature, c'est-à-dire les
lois particulières empiriques] [...] peuvent, certes, comme lois
empiriques, être contingentes selon la connaissance de notre
entendement, mais pour mériter d'être dites des lois [...] elles
doivent pouvoir être considérées commes nécessaires à partir
d'un principe d'unité du divers.

CFJ, «Introduction», section IV, <XXVII>

La question se pose de savoir d'où la faculté de juger prend ce
principe dont dépend la nécessité de l'unité systématique des lois
particulières empiriques principe qu'elle a toujours en vue. Elle



30 ÉTUDES DE LETTRES

ne peut pas le recevoir de l'expérience. Ce qu'elle obtient de

celle-ci, ce sont précisément les lois empiriques en leur contingence.

Or ce principe est censé de fonder en dernière instance
non seulement la nécessité des lois particulières, mais également
la possibilité de leur subordination systématique. Mais la faculté
de juger ne peut pas non plus le reprendre à l'entendement
comme faculté des lois transcendantales universelles des
possibles objets comme tels. Dans ce cas, notre faculté de juger
serait une faculté de juger a priori «déterminante» non seulement
par rapport à la nature en son objectivité en général, mais également

par rapport aux phénomènes déterminés de cette nature en
leur spécificité propre : tout comme les lois transcendantales des

possibles objets, le principe en question (et, avec lui, l'unité
systématique des lois particulières empiriques) serait alors un
principe constitutif de la nature. Mais la nature, telle qu'elle est
donnée à notre entendement fini, ne se règle pas sur les conditions

a priori de notre faculté de juger réfléchissante: l'unité
systématique des lois particulières empiriques demeure pour
cette nature toujours contingente. C'est au contraire notre faculté
de juger réfléchissante qui doit se régler sur la nature pour
pouvoir trouver les lois particulières empiriques et les réunir, si
possible, dans une unité systématique.

La faculté de juger réfléchissante ne peut donc emprunter le
principe en question ni à l'expérience ni à l'entendement (comme
principe constitutif). D'autre part, ce principe rend initialement
possible la connaissance des lois empiriques (en soi
contingentes) en leur nécessité: il est un principe transcendantal,
indispensable. Ainsi — c'est la seule possibilité qui reste —
la faculté de juger ne pourra puiser ce principe que dans elle-
même et se le donner a priori elle-même comme principe de sa

propre manière de procéder (de son «Verfahren»; cf. section V,
<XXXIV>) par rapport à la nature.

Un tel principe transcendantal, la faculté de juger réfléchissante

ne peut que se le donner comme loi à elle-même.

CFJ, «Introduction», section IV, <XXVII>

La faculté de juger réfléchissante, l'organe des sciences
empiriques, dispose donc elle-même d'un principe transcendantal,
c'est-à-dire d'un principe a priori qui rend initialement possible
la connaissance. C'est Kant qui l'a découvert par l'analytique du
procédé des sciences empiriques (qui est, à vrai dire, une auto-
élucidation des sciences elles-mêmes). Mais ce principe n'est pas



PHILOSOPHIE ET POSITIVISME DES SCIENCES 31

un principe constitutif de la nature comme possible objet de la
connaissance comme telle. Il n'est qu'un principe «régulateur»
(cf. CFJ, ch. 76, <344>), que la faculté déjuger réfléchissante se
donne par rapport à son propre procédé (cf. CFJ, «Introduction»,
section IV, <XXVIII>). Or, dans la mesure où ce principe est un
principe purement régulateur de la méthode, il s'annonce bien
être un principe de la séparation proprement dite des sciences
d'avec toute Ontologie, y comprise l'Ontologie transcendantale.

Toutefois, la question se pose d'abord de savoir ce que ce
principe représente à proprement parler, c'est-à-dire quel est son
«contenu». Or, les lois transcendantales universelles de la nature
comme objet possible ont leur fondement dans notre entendement.

Car l'entendement (le «Ver-stand», la faculté de connaître
les choses comme des «Gegenstände», comme des objets nécessaires,

constants) est bien la faculté des lois. Ainsi les lois
particulières de la nature, qui sont les modifications spécifiques
de ces lois transcendantales, et comme telles, elles également,
des lois, — ces lois particulières, en leur spécificité propre,
devraient avoir également leur fondement dans un entendement.
Mais cet entendement ne pourra pas être l'entendement fini de
l'homme. Sinon, ce dernier, par la seule «législation» transcendantale,

serait également constitutif de la nature en ses lois
particulières. Mais pour un entendement fini, ces lois particulières,

empiriques, sont inévitablement contingentes. Ainsi la
faculté de juger réfléchissante doit considérer les lois particulières

de la nature — eu égard à leur nécessité comme lois, c'est-
à-dire eu égard à leur unité systématique nécessaire — de telle
manière qu'elles lui apparaissent «comme si» («als ob») un
entendement les avait données en vue d'elle-même, afin qu'elle
puisse les connaître, par la réflexion, en leur unité systématique :

ce principe ne peut être autre que le suivant: [...] les lois
particulières empiriques doivent être considérées [...] suivant
une unité telle [qu'elles apparaissent] comme si [als ob ] [...]
un entendement (non le nôtre il est vrai) les avait données en
vue de notre faculté de connaître afin de rendre possible un
système de l'expérience selon les lois particulières de la nature.

CFJ, «Introduction», section IV, <XXVII>

La faculté de juger ne suppose donc pas, de façon «dogmatique»,

qu'un tel entendement ait donné «réellement» {ibid.) les
lois particulières à la nature de sorte que cette nature soit, selon
sa propre constitution ontologique, un tout systématique. Mais



32 ÉTUDES DE LETTRES

elle considère la nature uniquement de telle manière qu'elle
apparaît «comme si» un entendement les lui avait données. La
formule «comme si» réfute donc la prétendue «réalité» d'un tel
entendement. Mais cela ne signifie pas que la supposition de cet
entendement soit une simple «hypothèse» ou encore un principe
simplement «heuristique» qu'on pourra échanger, si besoin est,
contre d'autres. Car le principe par lequel la nature se présente,
quant à ses lois particulières, en une unité systématique nécessaire,

est un principe transcendantal et donc nécessaire : il rend
initialement possible que les lois particulières puissent être
connues, par la faculté de juger réfléchissante, comme des lois.
La supposition d'un entendement — comme principe de l'unité
systématique des lois particulières de la nature — est donc
inévitablement nécessaire pour la faculté de juger réfléchissante,
de telle sorte pourtant qu'il ne s'agit — comme l'indique le
«comme si» — que d'une représentation conformément à

laquelle elle considère la nature.
Il convient d'élucider encore plus le «contenu» de ce principe.

Or, notre faculté de juger — comme faculté d'un entendement
fini — va se rendre compréhensible cet entendement comme
principe de l'unité systématique des lois particulières de la
nature de la manière suivante : dans la «réflexion» sur elle-même,
c'est-à-dire sur notre propre entendement fini et sa manière de

produire un tout systématique, elle va supposer que cet
entendement là produise le tout systématique des lois particulières
d'après un concept qu'il en a conçu par avance. Or, un concept,
conçu par avance comme principe de la production d'un objet,
est une «fin» {idem, <XXVIII>). La faculté de juger va donc
considérer la nature, en ses lois particulières, de telle manière
que cette nature se présente pour elle «comme si» un
entendement l'avait produite d'après un concept final (et ce d'ailleurs
en vue d'elle-même : pourqu'elle puisse les connaître comme des

lois). Autrement dit: elle considère la nature de telle manière
qu'elle lui apparaisse, quant au rapport de ces lois entre elles, et
donc quant à leur forme, comme si elle était con-forme à ce

concept final. Or, ce qui, quant à sa forme (phénoménale), est
con-forme à une fin, c'est là ce qui est «zweck-mässig»
(formellement adéquat à une fin). Le principe transcendantal de la
faculté de juger réfléchissante est donc la «finalité» formelle,
phénoménale («Zweckmässigkeit») de la nature quant à ses lois
particulières en vue d'elle-même (la faculté de juger) pour
qu'elle puisse les connaître comme un tout systématique. Or,



PHILOSOPHIE ET POSITIVISME DES SCIENCES 33

comme l'indique le mot «finalité formelle» («Zweckmässigkeit
der Form»; idem, <XXVIII>), la nature n'est pas censée, ici non
plus, être déterminée «réellement», en sa propre constitution
ontologique, par cette finalité, mais il ne s'agit ici que d'une
«finalité idéale» («idealische Zweckmässigkeit», section VI,
<XLI>) que la faculté de juger réfléchissante projette, comme
une sorte de reflet miroitant, dans la nature pour rendre possible
sa propre manière de procéder : celle de repérer, par la réfléxion,
les lois particulières de la nature, dans le but de les réunir en un
tout systématique nécessaire. Le principe de la «finalité
formelle» de la nature n'est donc pas un principe «constitutif» de la
nature elle-même, mais uniquement une «règle» («Regel»), une
«régulation» («Regelung») de la nature par la faculté de juger
réfléchissante elle-même par laquelle elle rend initialement
possible son propre procédé : il est bien un principe «régulateur»
de la faculté déjuger réfléchissante (cf. CFJ, ch. 76, <344>).

Par là, nous avons élucidé en quel sens la faculté de juger,
l'organe des sciences empiriques, dispose elle-même originellement

d'un principe transcendantal a priori. Elle est donc elle-
même originellement une faculté «législative», — à même titre
que l'entendement et la raison. Mais la législation de l'entendement

aussi bien que celle de la raison sont d'ordre
«constitutif» ou «autonome». L'entendement donne la loi — les lois
transcendantales de l'objet — à la nature elle-même: il la rend
constitutifement possible en sa nécessité, en sa cohérence nécessaire

comme objet de l'expérience. La raison pratique donne la
loi — la loi morale qui lui est inhérente — à la volonté humaine
elle-même : elle la rend constituivement possible en sa liberté. La
faculté de juger, par contre, donne sa loi — celle de la «finalité
formelle» de la nature en ses lois particulières — non pas à la
nature elle-même, mais elle ne lui la donne qu'«à un point de vue
subjectif», en vue de pouvoir la connaître par son propre procédé
«réfléchissant»: elle donne cette loi comme principe «régulateur»
à elle-même par un acte de «héautonomie».

La faculté de juger réfléchissante possède donc, elle aussi, en
elle-même — mais uniquement à un point de vue subjectif —
un principe a priori de la possiblité de la nature, par lequel elle
prescrit la loi — non pas à la nature (comme autonomie) —
mais à elle-même (comme héautonomie) en vue de la réflexion
sur la nature.

CFJ, «Introduction», section V, <XXXVII>



34 ÉTUDES DE LETTRES

Kant appelle cette loi également la «loi de la spécification de
la nature par rapport à ses lois empiriques» {ibid.). Cette formule
ne peut pas avoir pour sens que le rapport de ces lois soit
l'ancien rapport platonico-aristotélicien du «genre» et de
1'«espèce», mais elle aura pour sens que chacune de ces lois ait sa
place déterminée à l'intérieur de l'ordre du système, — place qui
se définit par les rapports de ces lois les unes aux autres. Car
cette loi n'est pas un principe constitutif (ontologique) de la
nature elle-même, mais uniquement un principe régulateur de la
faculté de juger réfléchissante, par lequel celle-ci établit
originellement le fondement, aussi bien de la nécessité que de la
possibilité, de son propre procédé. Et cette loi fonctionne comme
règle qui procure à la faculté de juger un «fil conducteur» {idem,
V, <XXXVI>) pour repérer dans la nature, en la multiplicité infinie

de ses lois empiriques contingentes, ces lois de telle manière
qu'elles puissent bien former un système nécessaire.

Le principe transcendantal de la faculté de juger réfléchissante
s'avère donc bien être un principe que celle-ci ne se donne qu'à
elle-même pour rendre possible son propre procédé. La
signification de ce principe n'est que la méthode-, il est un principe
absolument non-ontologique.

Or, la faculté de juger réfléchissante est — comme nous
l'avons dit — l'organe des sciences empiriques. Ainsi, la
philosophie, lorsqu'elle établit explicitement ce principe — par
l'«auto-élucidation» transcendantale de la faculté de juger
réfléchissante — comme le fondement du procédé de celle-ci,
fonde donc ces sciences empiriques dans un principe absolument
non-ontologique. C'est par là que se produit la séparation
proprement dite et définitive des sciences d'avec toute Ontologie,
même transcendantale. Les sciences se déploieront dès lors en
une «autonomie» («Selbständigkeit») absolument non-ontologique.

C'est l'accomplissement de leur «émancipation»
(«Verselbständigung»), dont la possibilité était contenue, de façon
germinale, dans l'Ontologie métaphysique d'un Aristote, —
accomplissement qui, pourtant, ne saurait être anticipé à partir de
celle-ci.

*



PHILOSOPHIE ET POSITIVISME DES SCIENCES 35

En guise de conclusion, Kant relève encore une fois le caractère

non-ontologique, purement méthodique du principe propre à

la faculté de juger réfléchissante : lorsqu'on représente,
conformément à celui-ci, la nature en ses lois particulières empiriques
au préalable comme un système nécessaire, alors

on ne prescrit point par là une loi à la nature, et l'on
n'apprend pas non plus de sa part une loi par l'observation [...] Ce
n'est point, en effet, un principe de la faculté de juger
déterminante, mais seulement de la faculté de juger réfléchissante.
On veut seulement [man will nur], quelque soit l'ordre de la
nature suivant ses lois universelles, qu'on doive [rauss]
absolument repérer [aufspüren] ses lois empiriques suivant ce
principe [...], parce que nous ne pouvons progresser dans
l'expérience et acquérir de la connaissance par l'usage de notre
entendement que dans la mesure où nous procédons de cette
façon.

CFJ, «Introduction», section V, <XXXVII>

Lorsqu'on représente donc au préalable la nature en ses lois
particulières empiriques comme un système nécessaire, «on veut
seulement» («man will nur») — «quel que soit l'ordre de la
nature...» («die Natur mag [...] eingerichtet sein, wie sie will») —
que la faculté de juger, l'organe des sciences empiriques, doive
(«muss») absolument repérer, suivant la «règle» de cette
représentation, au «fil conducteur» de celle-ci, les lois empiriques de
la nature. L'auto-législation de la faculté déjuger est donc investie

d'une volonté impérieuse qui passe, avec indifférence, sur la
constitution ontologique propre (ovaia) de la nature et l'écarté.
La question se pose de savoir quelle est l'essence de cette
volonté et quelle est sa provenance. Selon Kant, cette volonté est
d'abord une volonté de connaissance. Car on ne pourra connaître
les lois empiriques de la nature comme des lois — c'est-à-dire
dans les fondements de leur nécessité — qu'à la condition de

présupposer leur unité systématique nécessaire. Mais cette
connaissance de la nature quant à ses lois particulières empiriques,
en leur connexion nécessaire, — cette connaissance est de cet
ordre

[qu'elle est] le progrès depuis l'analogie universelle d'une
expérience possible en général à l'analogie particulière.

CFJ, «Introduction», section V, <XXXV>



36 ÉTUDES DE LETTRES

Cette connaissance accomplit donc un «progrès»: par la
connaissance transcendantale de la nature comme possible objet on
a déjà connu cette nature — au fil conducteur du rapport de
causalité en général — comme connexion nécessaire de l'existence
des phénomènes en général; par la connaissance en question, on
connaît cette nature de plus — au fil conducteur du système des

rapports de causalité spécifiquement déterminés — comme
connexion nécessaire de l'existence des phénomènes spécifiquement
déterminés, concrets. Cette connaissance déploie donc la pâQrj-
cnç ontico-transcendantale (le calcul des rapports des dépendances

«ontiques» possibles) concrètement dans la nature. Or,
cela signifie qu'on peut dès lors disposer de Vexistence de la
nature en ces phénomènes spécifiques, concrets. En effet,
lorsqu'on a reconnu un tel phénomène comme l'effet spécifique
d'une cause spécifique — et ce au fil conducteur d'un certain
rapport causal spécifique appartenant à la connexion systématique

de rapports de causalité respectifs — on est alors par
principe en mesure — pourvu qu'on ait mis à disposition,
conformément à ces rapports, les moyens techniques respectifs — de

produire ce phénomène et de l'amener donc en tout temps dans
Y existence11. Ainsi, la volonté impérieuse, investie dans
l'autolégislation de la faculté de connaître réfléchissante, se révèle
donc être une volonté qui veut finalement la disponibilité
universelle de la nature comme connexion nécessaire de l'existence
concrète. Mais dans le caractère impérieux de cette volonté se
manifeste à son tour un «commandement» («Geheiss») (cf. VI,
<XLII>) duquel elle est elle-même tributaire : c'est — comme l'a
pensé M. Heidegger — l'appel («Geheiss») de l'être lui-même
en tant qu'il régit l'«étant» sur le mode de la «disponibilité»
(«Bestellbarkeit») de son existence. Comme tel, l'être provoque
l'homme à traquer la nature et à la transformer ainsi en un
«fonds disponible» («bestellbarer Bestand»). M. Heidegger a

reconnu, dans cet «appel» provoquant, Y essence de la technique
moderne: «l'arraisonnement» («Gestell»)18. La volonté
impérieuse qui régit l'autolégislation de la faculté de juger réfléchis-

17. Cette possibilité s'equisse chez Kant lui-même; cf. CRP, A194 et
A 200. (Cf. notre étude sur «Causalité et Temporalité», p. 60.)

18. Dans «La question de la technique», in Essais et Conférences, Paris :

Gallimard, 1958, p. 9-48. Le texte original (Die Frage nach der Technik)
est de 1954.



PHILOSOPHIE ET POSITIVISME DES SCIENCES 37

santé est donc elle-même régie par l'appel provoquant de
l'essence de la technique moderne. Cela signifie que la technique
moderne n'est pas une conséquence des sciences empiriques (ni
de la physique mathématique) — comme il peut bien paraître à

un point de vue chronologique —, mais ces sciences empiriques
(comme la physique mathématique) sont elles-mêmes à la suite
de l'essence de la technique, de 1'«arraisonnement». Or,
^émancipation» des sciences, leur «séparation» d'avec Yoùata, telle
qu'elle s'esquisse préliminairement chez Aristote, s'accomplit
dans le Positivisme des sciences empiriques. Ainsi le processus
de l'émancipation des sciences tout entier serait donc finalement
à la suite de l'appel de l'essence de la technique moderne.

Ingeborg Schüssler




	Philosophie et positivisme des sciences : l'émancipation des sciences empirico-analytiques selon la Critque de la faculté de juger de Kant

