
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1992)

Heft: 4

Artikel: Montaillou n'est pas une île : les derniers Cathares, Pierre Clergue et
Pierre Maury, devant leur juge

Autor: Tremp, Kathrin Utz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870451

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870451
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MONTAILLOU N'EST PAS UNE ÎLE :

LES DERNIERS CATHARES, PIERRE CLERGUE
ET PIERRE MAURY, DEVANT LEUR JUGE

En 1975, l'historien français Emmanuei Le Roy Ladurie publie son livre
«Montaillou, village occitan, de 1294 à 1324», sorte de chronique d'un
village cathare, basée sur le registre d'inquisition de l'évêque Jacques
Fournier de Pamiers (1317-1326). Au cours de l'année académique 1991/
1992, Mme Kathrin Utz Tremp a dirigé à l'Université de Lausanne un
séminaire d'histoire médiévale de «re-lecture critique» de l'ouvrage de Le
Roy Ladurie, en privilégiant une approche davantage centrée sur les acteurs
dans une perspective historico-biographique. Le fait que tous les
témoignages sont autant d'aveux consentis devant l'évêque inquisiteur Jacques
Fournier, ne doit jamais être perdu de vue. Il constitue le filtre au travers
duquel il faut écouter les dépositions de deux des accusés cathares, dont Le
Roy Ladurie avait fait les «héros» de son livre : Pierre Clergue, curé de
Montaillou, et Pierre Maury, simple berger.

1. Introduction

En 1975 parut à Paris un ouvrage auquel non seulement les
spécialistes, mais également le grand public réservèrent un
accueil enthousiaste : en peu de temps plus de deux cent mille
exemplaires furent vendus1. Traduit par la suite en italien,
américain, anglais, allemand et hollandais2, son succès fut
remarquable. Nous voulons parler de «Montaillou, village occitan de

1. Pierre assouline, «Ont-ils vraiment lu Montaillou?», L'Histoire, 15

(sept. 1979), p. 94-95.
2. Storia di un paese : Montaillou. Un villaggio occitanico durante l'in-

quisizione (1294-1324), Milano: 1977; Montaillou. The promised land of
error, New York: G. Braziller, 1978; Montaillou, Cathars and Catholics
in a French village, 1294-1324, tr. B. Bray, London: Scolar Press, 1978;

Montaillou. Ein Dorf vor dem Inquisitor, 1294-1324, Berlin : Propyläen,
1980; Montaillou, een ketters dorp in de Pyreneeë, Amsterdam : B. Bakker,
1984.



144 ÉTUDES DE LETTRES

1294 à 1324», livre que nous devons à l'historien français
Emmanuel Le Roy Ladurie3, connu depuis sa thèse sur les paysans
du Languedoc4. Lors de ce travail, Le Roy Ladurie constata
douloureusement que, s'il pouvait tout connaître des conditions
matérielles des paysans du Languedoc au début de la période
moderne, ceux-ci ne se livraient en fin de compte jamais à lui.
En effet, ces paysans ne se sont jamais exprimés eux-mêmes et
ils restaient définitivement muets. En exploitant le registre de

l'inquisition de l'évêque de Pamiers Jacques Fournier (1317-
1326) pour son nouveau livre, Le Roy Ladurie pensait avoir
rencontré des paysans qui ont ouvert la bouche et parlé, et ce

pour le Moyen-Age déjà5.
Le registre d'inquisition de l'évêque Jacques Fournier fut

édité en 1965 par Jean Duvernoy6, grand spécialiste des
Cathares; la traduction française fut publiée en 19787. Depuis, les
médiévistes se sont également penchés sur ce document et c'est
ainsi que le livre d'Emmanuel Le Roy Ladurie a été soumis à une
critique plus sévère8. Au cours de l'année académique 1991/
1992, un séminaire d'histoire médiévale ayant pour thème «Mon-
taillou — une re-lecture» fut organisé à l'Université de

Lausanne, et nous voudrions présenter ci-après quelques résultats de
ces travaux9.

3. Emmanuel Le Roy Ladurie, Montaillou, village occitan de 1294 à
1324, Paris: Gallimard (Bibliothèque des histoires), 1975. Edition en
format poche: Gallimard (Coll. Folio Histoire), 1982.

4. Emmanuel Le Roy Ladurie, Les Paysans du Languedoc, Paris/La
Haye/New York: Mouton, 1966.

5. E. Le Roy Ladurie, Montaillou, p. 9: «le témoignage, sans intermédiaire,

que porte le paysan sur lui-même».
6. Le Registre d'inquisition de Jacques Fournier, évêque de Pamiers

(1318-1325) (Manuscrit Vat. Latin n° 4030 de la Bibliothèque Vaticane),
éd. J. Duvernoy, Toulouse: Privat (Bibliothèque méridionale 2e sér., vol.
41/1-3), 1965.

7. Le Registre d'Inquisition de Jacques Fournier (Evêque de Pamiers)
1318-1325, tr. J. Duvernoy, 3 vols., Paris/La Haye/New York: Mouton
(Civilisations et sociétés 43), 1978, cité ci-après RF 1-3.

8. Matthias Benad, Domus und Religion in Montaillou, Tübingen :

Mohr (Spätmittelalter und Reformation, Neue Reihe, 1), 1990.
9. Le séminaire était dirigé par Mme Kathrin Utz Tremp, les travaux sur

Jacques Fournier, Pierre Clergue et Pierre Maury étaient présentés par
Georg Modestin, Véronique Wezranowska-Jacot, ainsi que Eva Maier et
Ruth Pfeiffer, qui ont également rédigé les parties respectives de cet article.
Ruth Pfeiffer a de plus traduit en français l'introduction rédigée par Mme
Kathrin Utz Tremp et assuré la rédaction finale. Le présent article s'appuye



MONTAILLOU 145

Avant toute chose, précisons que l'activité inquisitoriale de

l'évêque Jacques Fournier dans le diocèse de Pamiers (France du
Sud-Ouest) ne s'est pas limitée aux seuls Cathares, mais touchait
également les Vaudois ainsi que des hétérodoxes de toute sorte.
Sur la centaine de cas dont il s'est occupé, le quart (25) provient
d'un seul et même lieu : Montaillou, village situé au pied des

Pyrénées. On peut admirer Le Roy Ladurie d'avoir su reconnaître
d'emblée tout l'intérêt d'un tel matériel, mais beaucoup moins
qu'il ait estimé nécessaire d'en tirer une «monographie
villageoise10». II déborde d'ailleurs constamment le cadre contraignant

qu'il s'est lui-même imposé, à savoir les limites du village
cathare Montaillou, pour se servir sans aucune gêne d'autres cas
de l'évêque Jacques Fournier. Pour ses digressions sur l'amour il
a ainsi recours à l'épisode de l'homosexuel Arnaud de Ver-
niolles, dont l'origine urbaine, en l'occurrence la ville épiscopale
Pamiers, ne fait aucun doute. Pire, dans son chapitre «L'outre-
tombe et l'autre monde», Le Roy Ladurie parle des représentations

de l'au-delà d' Arnaud Gélis, sorte de messager des âmes,
comme étant celles des Cathares de Montaillou11.

Mais revenons d'abord à notre point de départ. Le livre
d'Emmanuel Le Roy Ladurie sur Montaillou comporte deux parties de
taille inégale, la première, qui compte environ 200 pages a pour
titre «Ecologie de Montaillou : La maison et le berger», et la
seconde, d'environ 400 pages, est intitulée «Archéologie de
Montaillou : Du geste au mythe». Par le mot-clé «écologie», dont
le sens s'est entre-temps modifié, Le Roy Ladurie décrit l'élément

qu'il place au centre de cette première partie (comme
d'ailleurs de tout le livre), la «maison», la domus\ elle revêt, à

ses yeux, une importance centrale pour les paysans de
Montaillou12. Selon lui, la vie sociale du village se résumait à édifier
par tous les moyens la puissance de sa propre domus, soit en
s'associant pour ce faire à d'autres familles, soit en les

également sur les travaux des autres participants au séminaire, parmi
lesquels nous ne pouvons que mentionner Sarah Burkhalter: Emmanuel Le
Roy Ladurie et le registre d'inquisition de Jacques Fournier (présenté le
27 avril 1992) et Frédéric Pletzscher: Emmanuel Le Roy Ladurie et ses
critiques (présenté le 4 mai 1992).

10. E. Le Roy Ladurie, Montaillou, p. 19-21.
11. Ibid., chap. VIII, XXVII. Voir aussi la critique de David herlihy,

Social History, 4 (1979), p. 517-20.
12. E. Le Roy Ladurie, Montaillou, p. 52, note 1.



146 ÉTUDES DE LETTRES

combattant jusqu'au sang. Dès lors, du moins en ce début du
XIVe siècle, l'appartenance de la domus à telle ou telle croyance
— en l'occurrence la foi cathare ou la foi catholique —jouait un
rôle déterminant dans la constitution des différentes factions. La
maison la plus puissante du village était celle de la famille
Clergue, qui occupait, par ses fils Bernard et Pierre, les fonctions
de «bayle» et de curé, ce qui ne les empêchait nullement d'être
parmi les adeptes les plus enthousiastes du dogme cathare. C'est
dans le chapitre III de la première partie, que Pierre Clergue,
prêtre catholique professant la doctrine cathare, fait sa première
apparition. L'étalage, en seconde partie, de sa vie amoureuse
déréglée, a sans doute contribué pour beaucoup au succès du
livre13.

Dans la même première partie il est question d'un tout autre
monde encore, celui des «petits pâtres» des «grandes
transhumances» entre la France du Sud et l'Espagne. C'est là que les
jeunes garçons du village de Montaillou paissaient les troupeaux
de moutons ; généralement les animaux appartenaient à des

propriétaires des deux côtés de la frontière, plus rarement au
berger ou à sa famille. Avec la pression grandissante de l'inquisition

en France du Sud, l'Espagne devint toujours plus un pays
d'accueil, une terre d'exil, ce qui n'a pas empêché Le Roy
Ladurie de parler d'idylle bucolique14. Il veut pour témoin principal

le berger Pierre Maury, dont il cite abondamment les
aveux(!), très complets, auprès de l'inquisiteur Jacques Fournier
et dont la «mentalité» se mue d'abord généreusement en une
«mentalité pastorale», pour aboutir finalement à une «philosophie

de Montaillou» par excellence. Celle-ci consisterait en un
certain fatalisme paysan (ou méditerranéen ou encore
islamique et, de surcroît, elle serait commune à Pierre Maury et
Pierre Clergue15.

Dans la seconde partie, «archéologique», de son livre, Le Roy
Ladurie approfondit les choses et examine tout ce qui se présente
(ou ne se présente pas), depuis le berceau jusqu'au cercueil. A ce
titre, il a réalisé un très beau chapitre sur l'amour des enfants au
Moyen-Age, que Philippe Ariès a contesté dans son livre sur

13. Voir P. Assouline (cité note 1).
14. E. Le Roy Ladurie, Montaillou, p. 130: «Le souper [...] fut d'une

sobriété digne de l'antique: viande, lait, fromage. Un repas de bergers de

Virgile».
15. Ibid., p. 190 sq.



MONTAILLOU 147

«L'Enfant et la vie familiale sous l'Ancien Régime» (1960).
Dans cette seconde partie, Le Roy Ladurie revient aussi au curé
Pierre Clergue et décrit (dans le chapitre IX) ses conquêtes
féminines, dont le nombre aurait fait honneur à un laïc, sans parler
d'un curé! Mais, nous l'avons dit, Pierre Clergue n'était pas un
prêtre catholique ordinaire, il justifiait son comportement par des

arguments principalement cathares, donnant ainsi raison à ceux
des polémistes catholiques qui accusent les cathares d'immoralité16.

Pierre Clergue était ainsi non seulement un grand
théoricien de la moralité (ou immoralité) cathare, mais aussi un grand
praticien — et simultanément il représentait dans le village
l'église catholique (et partant, l'inquisition : une situation qui
n'est pas sans poser problème et dont on ne peut se débarrasser
en ayant simplement recours, et de manière tout à fait anachronique,

à Nietzsche17. Nous pouvons encore moins souscrire au
chapitre XXVII qui traite des représentations de l'au-delà, et où,
ainsi que nous l'avons déjà mentionné, les convictions particulières

à un petit groupe urbain, qui se retrouvait autour du
sacristain Arnaud Gélis18, sont appliquées à toute la région; de
surcroît, la domus serait à nouveau constitutive de l'interprétation

de cette vision de l'au-delà19. Pourtant, le ciel cathare
n'avait rien, mais vraiment rien d'une domus\

16. Il suffit de consulter Pierre des Vaux-de-Cernay, Histoire
albigeoise, tr. P. Guébin & H. Maisonneuve, Paris: Vrin (L'Eglise et l'Etat au
Moyen-âge 10), 1951, p. 7: «Ceux qu'on appelait "croyants des hérétiques"
s'adonnaient à l'usure, à l'homicide, aux plaisirs de la chair, au parjure et à

toutes les perversités : ils péchaient avec une sécurité et une frénésie
d'autant plus grandes qu'ils croyaient faire leur salut, sans restitutions de
leurs vols, sans confession ni pénitence, pourvu qu'à l'article de la mort il
pussent réciter le Pater Noster et recevoir de leurs maîtres l'imposition des
mains (le consolamentum)\ p. 8 : «Nous ne croyons pas devoir passer sous
silence que certains hérétiques disaient que personne ne pouvait pécher à

partir de l'ombilic et plus bas [...]; ils disaient encore qu'il n'y a pas plus
de péché à dormir avec sa sœur qu'avec n'importe quelle autre femme...».

17. E. Le Roy Ladurie, Montaillou, p. 227.
18. Pour Arnaud Gélis, voir Kathrin Utz Tremp, «Waldenser und Wiedergänger.

Das Fegefeuer im Inquisitionsregister des Bischofs Jacques Four-
nier von Pamiers (1317-1326)» in Katalog zur Ausstellung Himmel, Hölle,
Fegefeuer, éd. E. & P. Jezler, Zürich: Landesmuseum, 1994 (à paraître).

19. E. Le Roy Ladurie, Montaillou, p. 611: «Le paradis sera comme une
immense domus de Montaillou, où les Montalionais s'aimeront sans
frontières, comme s'ils étaient les domiciliés les uns des autres. Comme
s'ils étaient tous pères, mères, frères, sœurs, parties intégrantes d'un ostal
gigantesque et unique à l'échelle de l'humanité».



148 ÉTUDES DE LETTRES

L'un des problèmes majeurs20 du livre d'Emmanuel Le Roy
Ladurie sur Montaillou est qu'on ne peut distinguer, sur la base
du registre d'inquisition de Jacques Fournier, ce qui relève du
catharisme de ce qui est de Montaillou. Le Roy Ladurie dit
clairement que son but n'est pas de faire une étude du catharisme,
mais bien de la «mentalité rustique»21. Dans le cas de Montaillou,

cette mentalité ne peut, à nos yeux, être dissociée du
catharisme. Un exemple : Le Roy Ladurie parle d'un folklore
«anti-eucharistique» largement répandu dans les Pyrénées ; le
registre, lui, nous apprend que ce «folklore» s'enracine dans le
catharisme22.

S'interroger sur la part du catharisme amène nécessairement à

se poser la question de 1'«historicité» de cette culture. Le catharisme

était-il présent à Montaillou depuis son apparition dans le
Sud de la France, soit depuis le XIIe siècle23, ou seulement
depuis la fin du XIIIe, depuis l'activité missionnaire des frères
Pierre et Guillaume Authié, lesquels, après une conversion
tardive (aux environs de 1295) et une période de «formation» de

plusieurs années en Lombardie, parcouraient le Haut-Pays du
comté de Foix pour y répandre le catharisme ?24 Contrairement
aux affirmations de Le Roy Ladurie, Montaillou n'était pas une
île, ni dans l'espace, ni dans le temps25, mais se rattachait bien à

20. Pour notre critique, nous ne mentionnerons pas les fautes «artisanales»

(allant de grossières erreurs de traduction à de grossières erreurs de

compréhension) et renvoyons pour cela aux critiques de Leonard E. Boyle,
«Montaillou revisited : Mentalité and Methodology», in Pathways to
Mediaeval Peasants, éd. J. A. Raftis, Toronto : Pontifical Institute of
Mediaeval Studies (Papers in Mediaeval Studies 3), 1981, p. 119-40, et de
D. Herlihy (cité note 11).

21. E. Le Roy Ladurie, Montaillou, p. 346: «Ruralisée de la sorte,
l'hérésie albigeoise me fournit l'occasion d'étudier non point le Catharisme
en lui-même, qui n'est pas mon sujet, mais tout bonnement la mentalité
rustique».

22. Ibid., p. 230; cf. RF 1, p. 260, 261, 262, etc.
23. Elie Griffe, Les Débuts de l'aventure cathare en Languedoc (1140-

1190), Paris,Letouzey et Ané, 1969; le même, Le Languedoc cathare de
1190 à 1210, Paris: Letouzey et Ané, 1971; le même, Le Languedoc
cathare au temps de la croisade (1209-1229), Paris: Letouzey et Ané,
1973 ; le même, Le Languedoc cathare et l'inquisition (1229-1329), Paris :

Letouzey et Ané, 1980, fournissent une bonne vue d'ensemble.
24. Jean Duvernoy, «Pierre Authier», Cahiers d'études cathares, 21,

n° 47, (1970), p. 9-49.
25. E. Le Roy Ladurie, Montaillou, p. 430: «Les Montalionais vivent



MONTAILLOU 149

une réalité contextuelle géographique et historique précise. Le
Roy Ladurie a, en fait, tenté de changer en «longue durée» une
«courte durée» — qu'il définit lui-même dans le titre de son
livre: «Montaillou, village occitan de 1294 à 1324» — faisant de
Montaillou une «île» et qualifiant son ouvrage de «monographie
villageoise». Il a employé des méthodes empruntées aux sciences
sociales, ainsi qu'à l'ethnologie pour les appliquer à un objet
lequel, dans son «historicité», ne s'y prête pas ou alors seulement
en partie.

A ce conditionnement du village par l'histoire ne participe pas
seulement le catharisme, mais également et pour une grande part
l'inquisition, car elle a non seulement enregistré et transmis la
situation de Montaillou, bien plus, elle a marqué de son
empreinte et transformé le village de manière décisive. Si tous ces
paysans parlaient autant de religion, apparemment en toute
liberté, c'était non seulement parce que la mission des frères
Authié avait ravivé leur croyance, mais avant tout parce que
l'inquisiteur les interrogeait (pour les juger!) précisément sur
leurs opinions religieuses. Dans ce sens, la première vague
d'arrestations (1309), dirigée encore à ce moment-là par l'inquisition

de Carcassonne ainsi que l'entrée en fonctions de l'évêque
inquisiteur Jacques Fournier en 1317 constituaient des changements

importants de la vie villageoise ; ce n'est pas pour rien que
ces événements ont été rappelés à maintes reprises dans l'exil
espagnol. En aucun cas, le registre d'inquisition de Jacques
Fournier ne nous offre un «témoignage, sans intermédiaire, que
porte le paysan sur lui-même26». Il y a bel et bien eu un intermédiaire,

et cette présence change tout, car l'intermédiaire a pour
nom Jacques Fournier. C'est pourquoi nous lui avons accordé la
première place dans cet article : il est en quelque sorte le filtre au
travers duquel on est contraint d'écouter et le prêtre Pierre
Clergue et le berger Pierre Maury.

En ce qui concerne ces deux personnages, nous pensons qu'il
est davantage en accord avec la source de présenter d'abord la

donc dans une "île du temps"; elle est coupée du passé, plus encore que du
futur; aux horizons de cette île n'émergent, vers l'amont et vers l'aval, que
les Borromées lointaines du paradis perdu, et de la résurrection pour finir»;
p. 445 : «Au terme de cette recherche métrologique, puis territoriale et
géographico-culturelle, se définit, après 1' "île de temps", 1' "île d'espace",
au sein de laquelle s'inclut Montaillou».

26. E. Le Roy Ladurie, Montaillou p. 9.



150 ÉTUDES DE LETTRES

personne, avec son caractère propre, ou — dans le sens de
l'inquisition — de les traiter en cas individuels, et non pas, comme
l'a fait Emmanuel Le Roy Ladurie, en représentants de mentalités

n'ayant probablement jamais existé en tant que telles. C'est
justement cette démarche, qui consiste à isoler un personnage
dans sa perspective historico-biographique, qui permettra de

dégager et distinguer d'éventuels similitudes ou parallélismes.
Pierre Clergue serait peut-être à placer dans une série de renégats

générée par le combat contre l'hérésie; ce qui le distingue
d'autres renégats est le fait qu'en son cœur il soit cependant resté
un cathare ; sa «conversion », en effet, relève du pur opportunisme,

il s'agissait de placer un Clergue à la cure du village.
Quant à Pierre Maury, nous supposons chez ce personnage une

influence franciscaine. Bien que cette hypothèse semble d'abord
absurde à l'égard d'un adepte du catharisme, dont l'adhésion à

cette croyance n'était pas liée au seul fait d'une tradition
familiale, mais qui a vécu une véritable conversion à une époque
où cela ne constituait plus la norme, nous voulons renvoyer à cet
endroit aux racines communes du catharisme et du francis-
canisme dans le mouvement de pauvreté du XIIe siècle. Par
ailleurs, l'église catholique envisageait justement de reconquérir
(ou simplement de conquérir?) le haut-pays du comté de Foix, et
ce au moyen de la force aussi bien que de la conviction. Il est
certain que Pierre Maury a eu des contacts avec ceux que Pierre
Clergue et les gens de Montaillou avaient pour habitude de

nommer les «loups» et les «chiens», à savoir des frères d'ordres
mendiants. Aussi bien Pierre Maury que Pierre Clergue — et
c'est cela et non le fatalisme qu'ils ont en commun — se
situaient à la frontière du catholicisme (re)naissant et d'un catharisme

exsangue, et les deux hommes, chacun à sa manière, sont
restés fidèles au catharisme.

2. Jacques Fournier, évêque-inquisiteur, ou la difficulté
de parler inquisition

Comment parler inquisition à une époque qui nous permet de
chanter à haute voix les vertus de droits tels la liberté religieuse,
la liberté de conscience ou la libre expression Comment
approcher une institution qui nous semble aller à rencontre de tous
ces droits, une institution que nous sommes facilement tentés
d'associer à tous les instruments de répression dont le passé ne



MONTAILLOU 151

fut pas dépourvu et dont notre siècle est si riche (du moins en ce
qui concerne leur efficacité, notre ère a permis un degré de
perfection sans précédent)? En d'autres termes, avec quels yeux
percevons-nous la silhouette du chasseur, nous, dont la
sympathie est acquise à la proie, tant au contestataire averti des
conséquences de ses convictions (du moins au contestataire mort,
auréolé par l'histoire), qu'à la victime égarée dans les rouages
d'un mécanisme dont elle ne saisit ni les contours, ni les enjeux

De telles questions s'imposent à chaque fois qu'on sort de
l'ordre du général, si confortablement brumeux, pour aborder le
destin d'un inquisiteur particulier (qui dit que seules les victimes
aient des «destins»?). Ces questions s'imposent d'autant plus
lorsqu'il s'agit d'un personnage qui — comme Jacques Fournier
— semble défier tous nos clichés au sujet de «l'inquisiteur».

La carrière inquisitoriale de Jacques Fournier, à l'époque
encore évêque de Pamiers, et qui sera cardinal en 1327, et pape
avignonais sous le nom de Benoît XII en 1334, se situe dans le
cadre d'un catharisme tardif, qui — presque un siècle après la fin
de la Croisade albigeoise — embrase une dernière fois quelques
contrées de la France méridionale. Les événements se déroulent
dans le comté de Foix, couvert de nos jours en partie par le
département de l'Ariège. Le comté de Foix est un pays à la structure

géographique contrastée. Au sud, il s'appuie contre les
Pyrénées. Au nord, une large plaine dotée d'un climat
relativement doux s'ouvre en direction de la ville de Toulouse,
supposant ainsi à la partie montagneuse, peu accueillante. Dans cette
partie où le taux des précipitations dépasse toute l'année celui du

pays plat limitrophe, les sommets peuvent atteindre plus de 3000
mètres, et les températures approcher les moins dix degrés en
hiver. Le nombre des jours de gelée y est ainsi comparable à

celui des Alpes. Même aujourd'hui, ce pays à caractère périphérique

est peu peuplé et le trafic s'y fait rare.
A une époque où l'inquisition avait fait rage en d'autres

contrées plus accessibles, sa situation isolée faisait de ce pays
montagneux un lieu rarement fréquenté par des inquisiteurs (si
l'on fait abstraction de quelques irruptions sporadiques de
tribunaux ambulants27), et donc un foyer propice aux dernières

27. Citons l'exemple des raids de l'inquisiteur dominicain de
Carcassonne, Geoffroy d'Ablis, qui semait la crainte au cours de ses
«rafles» qui le menaient à Pamiers, voire même dans les régions



152 ÉTUDES DE LETTRES

flambées d'un catharisme tardif, qui avait gardé de ses ancêtres
le souvenir de certaines formes plutôt que l'édifice spirituel. De
plus, quelles résistances les adeptes avaient-ils à craindre de la
part des pouvoirs féodaux locaux, dont la dynastie elle-même
n'était pas tout à fait exempte de la suspicion d'hérésie...? Quant
au bras épiscopal, Toulouse, centre de l'immense diocèse auquel
appartenait le comté de Foix, il était loin, et la visite pastorale
difficile à accomplir.

Suite à cette situation particulièrement insatisfaisante, Boni-
face VIII fit créer en 1295 un nouveau diocèse, qui regroupait
précisément les districts les plus atteints par les agissements des

hérétiques. La ville de Pamiers se vit attribuer la dignité de siège
épiscopal, qui fut en plus doublé d'un ressort inquisitorial
propre. A notre connaissance, la mise en place de cet appareil
répressif resta sans grand lendemain : les archives inquisitoriales
restent muettes pour les années d'après 1302, et les deux
premiers évêques de Pamiers demeurèrent passifs face à l'hérésie.

Le jeune abbé du couvent cistercien de Fontfroide, originaire
de la région en question (avec tous les avantages que ce fait
implique) et théologien averti formé à Paris, parut à Jean XXII
être l'homme capable de remédier aux maux dans ces contrées.
Jacques Fournier28, nommé évêque de Pamiers en 1317, ne déçut
pas. A peine deux ans après son avènement, l'inquisition s'installa

le 10 décembre 1318 de façon formelle à Pamiers, de concert

avec l'inquisiteur dominicain de Carcassonne, Jean de

Beaune, successeur de Geoffroy d'Ablis, et conformément au
décret Multorum, conclu durant le concile de Vienne en 13 1 229.

Ce décret attribue à l'inquisition monastique et à l'évêque du
diocèse en question des pouvoirs égaux et mutuellement
subordonnés, cela aussi bien dans le souci de faire cesser les conflits
survenus entre les deux partenaires que de légaliser les dispositions

antérieures.

montagneuses d'Ax et de Montaillou. Lors des dépositions devant Jacques
Fournier, une vingtaine d'années après, le souvenir de cet inquisiteur
étaient encore bien vivant.

28. A propos de Jacques Fournier, voir la dernière étude parue: Jacques
Paul, «Jacques Fournier inquisiteur», Cahiers de Fanjeaux, 26 (1991),
p. 39-67.

29. A propos du concile de Vienne, voir Jean leclerc, Vienne, Paris :

Editions de 1 Orante (Histoires des Conciles Œcuméniques 8), 1964; Ewald
MÜLLER, Das Konzil von Vienne 1311-1312, Münster: Verlag der
Aschendorffschen Verlagsbuchhandlung, 1934.



MONTAILLOU 153

Assisté par le substitut de l'inquisiteur de Carcassonne, frère
Gaillard de Pomiès, dominicain de Pamiers, l'évêque, dont le
zèle investigateur éclipsait complètement la personne de son
lieutenant, développait une activité impressionnante30: infatigable,

incorruptible, il suivait la moindre trace d'hérésie,
dénouait, mettait à nu. Ensuite les interrogatoires, un, deux, trois...
Quelque répit, quelque «temps de réflexion», et de nouveaux
interrogatoires... En plus de ses tâches épiscopales ordinaires,
Jacques Fournier aligna ainsi entre le 15 juillet 1318 et le 9

octobre 1325 pas moins de 370 journées de séances au cours
desquelles, 578 fois, des témoins ou des prévenus comparurent.
Du fait que sur 97 cas, qui impliquèrent 114 personnes inculpées,
nous totalisons 418 interrogatoires, nous constatons que chaque
prévenu se présenta plusieurs fois devant ses juges. (Le vaudois
Raymond de Sainte-Foy parut à lui seul plus de vingt fois
L'année la plus chargée fut celle de 1320, durant laquelle le
tribunal siégea 106 jours. Le nombre de 160 dépositions de témoins
pourrait apparaître assez bas par rapport aux 418 interrogatoires.
Il faut souligner cependant que les accusés étaient portés à

témoigner mutuellement l'un contre l'autre, un procédé qui s'inscrit

à merveille dans la stratégie générale de l'inquisition, afin de
briser autant que possible la solidarité entre les inculpés. Si
l'immense majorité des 114 inculpés (dont 48 femmes) font
partie d'une couche sociale des plus modestes, ce fait s'accorde
bien avec ce que nous savons au sujet de la stratification sociale
à l'intérieur de la circonscription inquisitoriale. Cette circonscription

se caractérise en effet par une disproportion très nette
entre les contrées montagneuses et la plaine: sur 114 individus,
92 sont originaires du haut pays, et la plupart est entrée d'une
manière ou de l'autre en contact avec le catharisme.

Les peines sont prononcées par l'évêque de Pamiers, d'entente
avec l'inquisiteur de Carcassonne; le sort de 64 condamnés nous
est connu : les impénitents et les hérétiques obstinés étaient livrés
au bras séculier et brûlés. Nous avons connaissance de cinq cas.
26 condamnés, surtout des cas de résipiscence, furent voués au
mur étroit, les mains et pieds chargés de fer dans une cellule

30. Selon Jean-Marie vidal, Le tribunal d'inquisition de Pamiers,
Toulouse : Privat (Extrait des Annales de Saint-Louis-des-Français 8, 9 et
10, 1904-1905), 1906. Du fait que nos sources ne sont pas complètes, il se

peut que les chiffres avancées doivent être revisés à la hausse.



154 ÉTUDES DE LETTRES

exiguë où la lumière ne pénétrait que par une lucarne placée très
haut. Une vingtaine de condamnés bénéficièrent du mur large,
pour une durée temporaire, avec une certaine liberté de mouvement

dans l'enceinte de la forteresse. Il s'agit de personnes qui
se sont dénoncées elles-mêmes ou n'ont opposé aucune résistance

à l'inquisition. La bonne conduite et le repentir offrent
l'espoir d'un allégement de la peine: Le mur étroit peut être
remplacé par le mur large, et celui-ci par le port des croix jaunes,
signe d'infamie, attaché bien visiblement sur les vêtements. Le
port des croix (huit cas auxquels s'ajoutent vingt qui en
bénéficiaient en échange d'une libération avant terme) étaient accompagné

d'un dosage individuel de fréquentations de sacrements,
de jeûnes, de pèlerinages, d'aumônes, de flagellations, etc.

Après le départ de Jacques Fournier pour de nouvelles tâches
(il prend en charge le diocèse de Mirepoix en 1326), l'inquisition
de Pamiers semble s'éteindre sous la direction de successeurs
peu zélés.

Voici pour le cadre brut. Mais un personnage comme Jacques
Fournier se laisse-t-il définir par le nombre de prévenus, de
condamnés et le chiffre de cinq peines capitales, si affreuses soient-
elles En suivant les quelques 400 interrogatoires dont nous
parlent les sources31, on est à tour de rôle attiré et repoussé par
Jacques Fournier, et c'est là toute la difficulté de parler
inquisition. Nous sommes attirés par le souci pastoral indéniable de

l'évêque Fournier (une qualité qui le distingue de la plupart de
ses collègues inquisiteurs). Comment passer sous silence ces plus
de vingt comparutions pendant lesquelles l'évêque s'efforça
d'ébranler les convictions (à ses yeux hérétiques) du diacre vau-
dois Raymond de Sainte-Foy Comment expliquer les semaines,
voire mois d'âpres discussions théologiques entre Fournier et le

juif Baruch, accusé d'être revenu au judaïsme après un baptême
pourtant forcé, sinon par ce souci pastoral, qui pousse l'évêque à

mettre en œuvre tout son savoir théologique et tout son art
rhétorique pour faire renoncer les accusés à leurs erreurs, ceci

pour le salut de leurs âmes. Jacques Fournier ne juge pas à la
légère. Il cherche — sinon à comprendre (cela serait sans doute

31. Les registres de Fournier nous donnent — bien qu'altéré par un
certain nombre d'étapes intermédiaires qui s'insèrent entre l'événement et
nos documents, telles la saisie des interrogatoires et leur rédaction par un
greffier, la traduction en latin, des amendements — un certain aperçu du
face à face de l'accusé et de son juge.



MONTAILLOU 155

trop demander et tomber dans le piège de l'anachronisme) — au
moins à convaincre. Dans le cadre de son temps et de son office,
c'est ici qu'il faut chercher le côté humain de cet homme.

D'autre part, comment ne pas se heurter aux limites étroites de
la vision du monde de Jacques Fournier : le suspect, une fois pris
dans les rouages de l'appareil inquisitorial dressé par l'inquisiteur

Fournier, n'a aucune possibilité d'en sortir indemne, car
avant toute ouverture de procédure, Fournier a accumulé
suffisamment de matériel pour s'être convaincu de la culpabilité de

son client. Nier équivaudrait pour celui-ci à être classé parmi les
hérétiques impénitents, et à encourir la peine de mort. Nous nous
rendons compte que, de plus, Fournier reste inconscient de
l'immense écart culturel qui le sépare des gens qu'il interroge ; ceux-
ci s'enlisent dans ses raisonnements théologiques et finissent par
passer pour hérétiques sans l'être («L'inquisition crée les hérésies

!»).
Cependant, comment s'offusquer devant la vision du monde

d'un homme du XIVe siècle, lorsque la largesse d'esprit qu'on
aimerait chercher chez lui fait si cruellement défaut dans le
nôtre? Ainsi, toute comparaison de l'inquisition avec les appareils

répressifs de notre ère pèche par anachronisme, car cela
signifierait chercher dans une époque ce qui n'y est pas32.

3. Le curé Pierre Clergue et le réveil cathare à Montaillou

Le registre d'inquisition de Jacques Fournier est un document
tout à fait fascinant, mais qu'il s'agit également de prendre avec
des gants. Il nous catapulte brusquement dans la vie quotidienne
de la Haute Ariège au début du XIVe siècle. La parole est largement

donnée (malheureusement pour eux aux habitants du

village de Montaillou. Au fil des interrogatoires, habilement
menés par un évêque déterminé à débusquer la vérité, des

personnages, voire des personnalités, se révèlent à l'historien tombé
sous le charme. Le curé Pierre Clergue appartient indubitablement

à la catégorie des personnalités. Tous les gens du village
ont eu affaire à lui, et il est mentionné assez fréquemment par

32. Dans ce contexte, il est significatif que Raymond de Sainte-Foy lui-
même, qui en qualité de diacre de la secte des vaudois finira ses jour sur le
bûcher, est tout à fait favorable à la répression des cathares par
l'inquisition.



156 ÉTUDES DE LETTRES

des habitants d'autres villes et villages des diocèses de Carcassonne

et Pamiers. La prudence reste cependant de mise quant aux
informations prodiguées si généreusement par la source ; les

protagonistes ne sont pas tranquillement assis au coin du feu, à

raconter leur vie à leurs petits enfants. Ce sont des hommes et
des femmes traqués, qui doivent avant tout tâcher d'échapper aux
rouages infernaux de l'inquisition. Dans de telles conditions, la
vérité est un poisson qui glisse sans cesse entre les mains de

Jacques Fournier comme entre les nôtres. Nous sommes du
même côté du pupitre que lui, que nous le voulions ou non.

Dans le cas de Pierre Clergue, un voile supplémentaire
s'oppose à notre appréhension du personnage. En effet, aucune
déposition ne nous est parvenue. C'est donc à travers la mémoire
de ses contemporains que nous sont connus ses actes et ses

paroles, parfois citées en style direct. Il arrive pourtant que les
témoignages se recoupent assez exactement, ce qui nous permet
d'atteindre à une certaine fidélité dans la reconstitution.

Les premières traces remontent à peu avant 1300: Pierre est
alors curé (rector) de Montaillou, et la jeune veuve du châtelain,
Béatrice de Roquefort (passée à la postérité sous son nom de

jeune fille, Béatrice de Planissoles), vient se confesser à lui.
Voici le récit qu'elle en fait à l'évêque après plus de vingt
années : «Dès que je fus agenouillée devant lui, il m'embrassa,
me disant qu'il n'y avait femme au monde qu'il aimât plus que
moi. Dans ma stupéfaction, je partis sans m'être confessée.» (RF
1, p. 267) Pendant les trois mois qui suivent, Pierre développe à

Béatrice une théorie sur le mariage qui sent fortement le fagot.
Tout acte charnel est péché (concept cathare); or, le sacrement du
mariage administré par l'Eglise catholique pour la pompe du
siècle ôte aux croyants la conscience du péché charnel dans le
cadre conjugal. Il en résulte, selon Pierre, que l'on pèche même
plus gravement avec son mari qu'avec d'autres hommes, qu'ils
soient prêtres ou non, parce qu'on ne s'en rend alors pas compte
L'inceste33 lui-même n'est pas plus grave aux yeux de Dieu, car
c'est en fait l'Eglise catholique (encore elle) qui a prohibé ces
relations afin d'éviter que des frères ne s'entretuent pour une
jolie sœur. Et il vaudrait mieux, poursuit le curé, que les frères
puissent épouser les sœurs, afin que la maison ne se ruine pas à

33. Au sens large que lui donne le Moyen Age: avoir des relations
sexuelles avec un parent (jusqu'au deuxième degré) d'un partenaire
(ancien ou actuel) est considéré incestueux.



MONTAILLOU 157

constituer des dots. Et Béatrice de conclure : «et, avec ces propos
et bien d'autres, il m'influença au point que, dans l'octave
des saints Pierre et Paul, je me donnai à lui une nuit chez moi»
(RF 1, p. 267-268).

La liaison dure environ deux ans, pendant lesquels le curé
nourrit son amie d'une théologie cathare relativement fidèle aux
enseignements des frères Authié. Tout cela est interrompu par le
remariage de l'ex-châtelaine de Montaillou, qui suit son nouvel
époux en plaine, au grand regret de Pierre. Ce dernier, peut-être
pour ne pas admettre qu'il va se languir de Béatrice, déplore que
dans ce «pays d'en-bas», elle n'aura «pas de bons chrétiens34

pour sauver son âme» (RF 1, p. 273). Les amants allaient se voir
au moins par deux fois encore, lors de visites du curé, l'une à

l'occasion d'un synode à Pamiers en 1308 (RF 1, p. 274, 277).
Le dernier contact dont Béatrice fait mention consiste en deux
présents de valeur envoyés par Pierre : un flacon gravé et du
sucre (RF 1, p. 275).

C'est ensuite dans d'autres interrogatoires qu'il faut
poursuivre la recherche. Pour les années que nous venons de
parcourir, de multiples témoignages prouvent que le catharisme du
curé ne se limitait pas à la théorie. S'il demeure plus prudent que
ses frères, on chuchote pourtant à Montaillou qu'il a eu en sa

possession un «calendrier des hérétiques35» (RF 1, p. 310, 342,
370; 3, p. 898), et qu'il a échangé des cadeaux avec le parfait
Guillaume Authié (RF 1, p. 342; 2, p. 473, 479). Il aurait aidé
deux parfaits à fuir, la nuit où l'inquisition a fait brûler la maison
d'Arnaud Fort (RF 3, p. 804); il est de guet sur le sentier qui
mène au village pendant l'hérétication36 de Raimond Banqui
(RF 2, p. 418-19); d'ailleurs, la maison Clergue est vantée
comme une «bonne et riche maison» par les frères Authié, qui
ont l'habitude de s'y restaurer (RF 2, p. 579). Quant à Pierre de

Tignac, autre parfait, il ne fait pas de mystères devant un
villageois d'Ax tout ébahi: «Si seulement tous les curés du
monde étaient comme celui de Montaillou Nous n'aurions à

avoir peur d'aucun curé, si tous étaient comme celui-là !» (RF 1,

p. 361-362) Mais l'activité principale de Pierre demeure une

34. De parfaits cathares.
35. C'est à dire un livre s'ouvrant sur un calendrier et suivi d'un

évangile.
36. Synonyme de consolamentum: rite cathare majeur rappelant

l'absolution catholique.



158 ÉTUDES DE LETTRES

protection discrète des hérétiques comme de lui-même, qu'il
assure en feignant l'ignorance devant ses paroissiens. «Tais-toi,
tais-toi, tu ne sais pas ce que tu dis. Il n'y pas d'hérétiques37
dans le pays ; et s'il y en avait, on les trouverait bien» sermonne-
t-il Fabrissa den Riba lorsqu'elle vient lui confesser sa présence
à une hérétication (RF 1, p. 319)

Mais voilà qu'au courant de l'année 1305, les parfaits Jacques
Authié (le fils de Pierre Authié) et Prades Tavernier, deux familiers

de Montaillou, sont arrêtés par l'inquisition de Carcassonne.
C'est le début du processus qui mènera le curé et sa famille à

leur perte. Pierre Clergue commence par s'ériger en protecteur
des croyants menacés par l'inquisition. Seulement, pour pouvoir
tenir ce rôle efficacement, il faudrait être blanc comme neige en
matière d'hérésie... Alors commence une infâme série de chantages

qui amène Clergue à jouer un double rôle d'agent de
Carcassonne et de protecteur d'hérétiques; double rôle qui allait
faire sa puissance tout comme sa vulnérabilité. A la fin de l'été
130938, coup de filet; tous les Montalionais adultes sont arrêtés.
La plupart seront petit à petit relâchés, peut-être grâce aux
relations de la famille Clergue. Voici l'expérience qu'en fait
Guillemette Benet, cathare convaincue qui a adoré les parfaits,
leur a donné des aumônes, a «fait convention avec eux d'être
reçue à sa mort» dans le rite du consolamentum et s'est assurée
de l'accomplissement de ce même rite pour son défunt mari.
Pierre Clergue vient la voir au «Mur» de Carcassonne et l'avertit
«de bien [se] garder de déposer quelque chose en cette matière
[d'hérésie] contre lui-même ou d'autres personnes de sa maison,
car si [elle] le fai[t], il [lui] arriver[a] malheur. Si [elle] ne di[t]
rien contre lui-même ou d'autres personnes de sa maison, il
fer[a] tant qu'[elle] sortir[a] du Mur.» Guillemette, effrayée, s'y
tient, et elle peut rentrer à Montaillou. Lorsque quelque temps
plus tard elle reçoit une citation à comparaître pour entendre sa
sentence, Pierre l'excuse auprès de l'inquisiteur en invoquant un
accident (RF 2, p. 473). Elle ne sera plus inquiétée jusqu'à ce
que Jacques Fournier s'intéresse au passé de Montaillou. En
1321, elle sera alors condamnée à la prison perpétuelle, aux fers,

37. Au sens restrictif de «parfaits».
38. Date controversée; la mienne est également celle de Matthias Benad,

qui, dans son récent ouvrage Domua und Religion in Montaillou (cité note
8), éclaire bien des points obscurs dans la chronologie.



MONTAILLOU 159

au pain et à l'eau39. Sursis important tout de même que celui que
lui a procuré le recteur

Mieux vaut en tout cas être de ses amis que de ses ennemis.
En 1308 déjà, il fait couper la langue à Mengarde Maurs par
l'inquisition de Carcassonne (elle en aura trop dit sur les Clergue...)
et détenir plusieurs membres de la famille par le même biais. Et
la situation s'envenime; des haines implacables s'allument.
Guillaume Maurs, bien des années plus tard, raconte à Jacques
Fournier (RF 3, p. 803) :

Il (Pierre Clergue) me répondit qu'il ferait pourrir au Mur de
Carcassonne mon père, mon frère, moi et tous ceux de ma maison,

et ferait tant qu'ils ne reviendraient plus à Montaillou, et

n'y causeraient plus de tort ni de gêne à personne. Je lui répondis

que je quitterais le pays, mais qu'auparavant, je me vengerais

de lui, et qu'il se garde de moi et de tous ceux qui étaient
pour moi, car, si je le pouvais, je le tuerais, ce serait lui ou
moi.

On en arrive à une situation extrêmement tendue, où chacun
devant l'inquisiteur est en mesure de perdre chacun, tout en se

perdant soi-même. C'est grâce à ce fragile équilibre que, avant
que l'habileté d'un Jacques Fournier n'intervienne, le curé
cathare de Montaillou s'en tirera encore à bon compte. Les
témoignages, pour les années 1310-1320, se font beaucoup plus rares,
probablement en raison du ralentissement (pour ne pas dire la
cessation) des activités hérétiques dû à la disparition des parfaits,
ainsi que de la peur qui incite chacun à se dissimuler. On voit
Pierre Clergue pour la dernière fois en liberté à la foire de Foix
en 1318, où il avertit un villageois de Quié que ce dernier a été
dénoncé ; deux ans plus tard, des croyants exilés en Catalogne
apprennent aux dernières nouvelles qu'«il est appelé "le petit
évêque" et détruit tout le pays pour l'inquisition» (RF 3, p. 968).

Là où l'on est par contre bien renseigné, c'est sur les activités
donjuanesques du curé, dont la liaison avec Béatrice n'était
qu'un avant-goût. Entre 1313 et son arrestation en 1320, il
comptabilise neuf maîtresses, en sollicite en tout cas deux
infructueusement, et le bruit court qu'il en aurait d'autres encore à

Ax-les-Thermes. Pour Grazide Lizier, il demande même à la
mère la permission de la déflorer, en récompense de quoi il lui

39. Philippus A. limborch, «Inquisitionis Tholosanae ab anno Christi
1307 usque ad annum 1323», in Historia Inquisitionis, Amsterdam, 1692.



160 ÉTUDES DE LETTRES

trouvera par la suite un bon parti (RF 1, p. 299, 320). Plusieurs
Montalionaises le décrivent à Jacques Fournier dans toute son
arrogance, lançant aux femmes qui passent dans la rue qu'il ne
croirait pas pécher en les «connaissant charnellement», et que
«connaître charnellement une femme, à moins que ce ne soit la
mère ou la sœur de celui qui la conna[ît], n'[est] pas un péché»
(RF 2, p.472-473, 481, 527-528). Les femmes ont beau tenter de
lui montrer leur scepticisme quant à cette théorie, c'est en
général lui qui a le dernier mot.

On ne connaît rien des circonstances de son arrestation. Ce qui
est par contre certain, c'est qu'il est mort entre le 29 septembre
et le 10 octobre 1321, après avoir été prisonnier à Pamiers
pendant un an et trois mois (RF 2, p. 505). Cela ferait remonter
l'arrestation déjà avant les premiers aveux de Béatrice de Planis-
soles (août 1320). Quelles pouvaient bien être les intentions de

l'évêque concernant Pierre Clergue de Montaillou Il avait dans
ce curé un cas pour le moins préoccupant Il paraît de ce fait peu
probable que Pierre n'ait pas été interrogé durant les quinze mois
qu'il a été gardé à Pamiers. Peut-être s'est-il obstinément tu,
comme veut le faire croire son frère Bernard aux autres Mon-
talionais prisonniers? (RF 2, p. 505) Serait-il mort d'avoir été
torturé? Jacques Fournier semble avoir préféré la torture
psychologique ; la possibilité souvent laissée aux prisonniers de se

parler pouvait s'avérer un moyen efficace d'en savoir plus à

l'interrogatoire suivant. Le 3 avril 1321, on voit Pierre, libre de
ses mouvement dans l'enceinte de la forteresse, passer devant la
prison d'une Montalionaise et lui demander si elle a avoué (RF 2,

p. 428). Mais l'évêque n'a apparemment rien tiré de lui, ou du
moins n'avons nous pas accès à sa déposition; peut-être a-t-elle
eu droit à un traitement spécial. En tout cas, cet hérétique, en sa
double qualité de prêtre passablement instruit et de collaborateur
de l'inquisition, devait poser une énigme plutôt embarrassante à

Jacques Fournier.
Ce sont avant tout les prouesses donjuanesques de ce curé de

montagne qui ont choqué les historiens. Jean-Marie Vidal s'en
offusque, et Jean Duvernoy lui colle l'étiquette réductrice de

«paillard effréné». Quant à Emmanuel Le Roy Ladurie, il s'en
délecte et se perd dans la comptabilité des maîtresses40. En ce

40. J.-M. Vidal, Le tribunal d'inquisition de Pamiers (cité note 30),
p. 114, 121, 128-29; E. Le Roy Ladurie, Montaillou, p. 222 sq.



MONTAILLOU 161

qui concerne la chasteté des prêtres, il faut savoir qu'elle n'était
pas règle absolue dans l'Occitanie médiévale. En cette terre de
troubadours, les mœurs étaient relativement libérées ; la possibilité

pour les prêtres de contracter un mariage légal (quoique
différent de celui des laïcs) ainsi que la pratique largement
répandue du concubinage en sont la preuve. C'est surtout par le
nombre de ses conquêtes et par ses justifications peu orthodoxes
que Pierre Clergue se signale. Tout le problème est de savoir si
ses convictions hérétiques sont à l'origine de sa grande liberté
morale ou si au contraire elles ne lui servent que de justification
facile pour ses actes.

On pourrait imaginer que Pierre Clergue soit devenu curé
partie par un opportunisme dépourvu de scrupules et partie pour
servir les intérêts de la foi cathare; l'élaboration d'un réseau de
relations à la cour de Foix et auprès de l'inquisition de Carcassonne

irait dans le même sens. Sa position de curé, épaulée
encore par la fonction de bayle41 de son frère Bernard, lui permet
d'exercer contrôle et influence sur tout le pays alentour (rappelons

que Montaillou est dépourvu de châtelain depuis la fin du
siècle précédent). Elle signifie également posséder une forte
emprise sur l'esprit des gens simples: «parce qu'il était prêtre, je
croyais qu'il disait vrai» (RF 1, p. 272-73)42. Le Roy Ladurie
s'intéresse peu aux dimensions religieuses du problème, ce qui
est une grave erreur dans le cas d'une époque où le souci du salut
de l'âme est omniprésent. Si Pierre Clergue était un esprit
indépendant, c'est tout de même une aberration que de parler de
«Nietzschéisme anomique» [sic !] à son sujet43. Laissons peut-
être Béatrice nous raconter la dernière visite du curé pour nous
aider à comprendre ce personnage ambigu : «[...] il me dit aussi

qu'il tenait bien sous ses pieds les gens de Montaillou par
l'inquisition. Je lui répondis: "Comment cela! Vous persécutez
maintenant les bons chrétiens et leurs croyants, vous qui d'habitude

leur vouliez tant de bien?" Il me répondit qu'il continuait à

leur vouloir du bien, mais qu'il voulait se venger des manants de

l'endroit, qui le haïssaient, de la manière qu'il le pouvait, et

41. Représentant local du Comte de Foix, détenteur d'un pouvoir
judiciaire.

42. Cette affirmation, devant le tribunal d'Inquisition de Pamiers, est
probablement une façon de se disculper; néanmoins, le seul fait qu'elle soit
plausible est déjà suffisamment parlant.

43. E. Le Roy Ladurie, Montaillou, p. 255.



162 ÉTUDES DE LETTRES

qu'ensuite il s'en arrangerait bien avec Dieu» (RF 1, p. 277). Ce
sont là les paroles d'un homme aigri, devenu cynique. Mais
même si la vengeance et la lutte pour la survie priment désormais
sur le soüci du salut de l'âme, Pierre reste cathare de cœur. Et le
fait qu'il ait pris la peine d'exposer les principes de cette religion
en détail à l'une des seules personnes à laquelle il se soit jamais
attaché semble témoigner de l'importance qu'il leur a accordée.

4. Le berger Pierre Maury et l'exil en Espagne

Lorsqu'il est arrêté par l'inquisition, en 1324, peu de temps
après Bélibaste, dernier parfait cathare44, Pierre Maury, berger
d'origine montalionaise, est âgé d'environ 40 ans. Il est
longuement interrogé par Jacques Fournier, alors juge à Pamiers,
puis condamné au mur strict. Il est sans doute mort en prison.

La déposition du berger Pierre Maury (RF 3, p. 914-1032) se

présente à première vue comme un long monologue, mais une
seconde lecture permet de remarquer que des questions ont sans
doute été posées, mais non reportées sur le procès-verbal. Sans

nous étendre sur le problème, rappelons ici qu'il s'agissait d'un
interrogatoire guidé par une grille de questions, dont le but
premier était de mettre en lumière les agissements et croyances des

hérétiques. Nous avons donc affaire à des aveux, même si la
déposition du berger Pierre Maury est surprenante à plusieurs
égards. L'accusé semble volontiers prolixe, fournit de nombreux
détails et sa déposition est — comparée à d'autres — très
volumineuse. Pierre Maury était-il, aux yeux de Jacques Fournier, un
«cas» particulier

Sa confession, qui ne suit pas un ordre chronologique strict —
ce qui rend toute datation rigoureuse impossible, hormis le
recoupement avec quelques événements «officiels» (arrestations,
exécutions) — permet néanmoins de reconstituer une biographie
de Pierre Maury dès les premières années du XIVe siècle, alors
qu'il était âgé de 18 ans environ. On peut distinguer plusieurs

44. Les Cathares distinguaient entre les simples croyants et les parfaits,
sorte de Cathares supérieurs, véritables détenteurs du savoir et de la
théologie cathare. Eux seuls étaient habilités à prêcher et à exercer certains
rites et sacrements cathares (p.ex. hérétiquer un mourant). Généralement
itinérants, ils avaient droit au respect et à l'hospitalité, c'est à dire à leur
entretien de manière générale, de la part de leurs fidèles. Ils étaient
supposés mener une vie pauvre et chaste.



MONTAILLOU 163

étapes : le départ de la maison paternelle et sa conversion au
catharisme (1302-1306), puis la période jusqu'à son départ pour
l'Aragon (1306-1310) et enfin, son exil jusqu'à son arrestation
(1311-1324).

Dès 1302 environ, après avoir quitté ses parents et Montaillou,
le destin de Pierre Maury semble se lier étroitement au
catharisme45, en particulier par le biais des parfaits de cette croyance.
Alors qu'il réside et travaille non loin de Montaillou, chez Peyre,
dont la maison est apparemment un véritable «nid» de cathares,
Pierre rencontre un hérétique cathare parfait : Pierre Authié.
C'est auprès de cet homme que Pierre Maury se convertit, avec
respect et sincérité apparemment, mais non sans questions. Puis,
au fil des rencontres qu'il fait dans cette maison, Pierre reçoit
une véritable instruction religieuse des dogmes et rites cathares :

prêches, partage du pain bénit (Cène cathare), melhorer
(salutation des hérétiques), etc...

C'est également à cette époque qu'il fait connaissance de la
famille Bélibaste, dont un des fils, futur parfait cathare, jouera
un rôle considérable dans la vie de Pierre. Son séjour chez Peyre
se termine abruptement : deux des parfaits rencontrés dans la
maison de son employeur sont arrêtés, ce qui incite la maisonnée
Peyre à prendre les devants et d'aller se confesser auprès du pape
à Avignon. Pierre refuse d'en faire autant, et voit ainsi ses moutons

confisqués, et, au retour des repentis, il est chassé sans

pouvoir récupérer son bien ni être payé.
Suivent les années où il s'engage chez différents propriétaires

de moutons pour garder leurs animaux46. Apparemment, Pierre
Maury gérait bien ses affaires ; parfois pauvre, jamais indigent, il
avait souvent de quoi investir pour acheter des animaux en

propre ou compléter un troupeau. A plusieurs reprises pourtant,
comme chez les Peyre, il perdra tous ses biens.

Dès 1310 environ, Pierre s'installe en Aragon. L'inquisition
était-elle seul motif du départ de Pierre Maury? Lui-même d'ailleurs

ne parle pas d'exil. A l'entendre, ce sont simplement les

45. Selon une première déposition, Pierre aurait rencontré des hérétiques
à Montaillou déjà. D'ailleurs, on peut supposer qu'il est issu d'une famille
«catharisante», probablement autant par anticléricalisme que par
conviction...

46. Cette période, comme d'autres d'ailleurs, est émaillée d'aventures
amoureuses. Il lui arrivera même d'avoir une compagne dans les pâturages,
au grand dam de ses coreligionnaires.



164 ÉTUDES DE LETTRES

pâturages de son employeur qui se trouvaient dans cette région,
et il ne fait état d'aucune rupture ou d'un changement dans ses
habitudes. Il est vrai qu'il effectue de nombreux voyages du côté
français — ce qui étonne plus d'un au vu des grands risques qu'il
court à chaque fois. Cependant, l'inquisition est certainement
pour quelque chose47 dans son installation progressive en
Aragon. En effet, deux ans auparavant, Pierre avait été interrogé
une première fois, accusé d'avoir reçu des hérétiques. Un alibi
lui permit d'en réchapper.

De plus, il se trouve déjà en Aragon lorsqu'il apprend que tout
le village de Montaillou a été arrêté, en 1309, par l'inquisition.
Plus tard, son frère Jean lui rapporte que, ayant perdu tous leurs
biens, leurs parents sont réduits à la mendicité. Lorsque les
sentences48 commencent à être exécutées (dès 1309/1310),
plusieurs Montalionais prennent le chemin de l'exil.

En Aragon, Pierre Maury ne change guère d'occupation:
d'employeur en employeur il fait paître des moutons, relativement

solitaire et nomade. Il retrouve Guillaume Bélibaste, lequel
est devenu entre-temps un parfait cathare. Maury l'aide à

plusieurs reprises, et va jusqu'à l'entretenir. Au travers de la
déposition, se dégage l'image d'un Bélibaste profiteur et trompeur.
Mis en garde par son frère Jean, Pierre déclare cependant l'avoir
fait tout ce qu'il a fait pour Bélibaste par amour. Cette générosité,

de cœur mais aussi de bourse, est une autre caractéristique
de Pierre Maury.

Vers 1315, toujours en Aragon, Pierre rencontre des fugitifs de
Montaillou. Installés là depuis 1310 environ, ils sont heureux
d'être mis en contact avec un parfait que Pierre s'empresse de
leur faire connaître. Bélibaste devient ainsi le point de chute
«religieux» de la «diaspora montalionaise», alors que c'est Pierre
qui assure pour une grande part la cohésion et le règlement des
conflits du groupe, dont l'équilibre est précaire.

47. Malgré l'évidence des apparences, les motifs économiques ne sont
pas à exclure complètement.

48. Destructions des maisons, saisie des biens, port de croix jaunes, etc...
Il est à noter ici que, contrairement à son frère cadet Jean, Pierre est touché
beaucoup plus indirectement par les «méfaits» de l'Inquisition (abstraction
faite, bien sûr, de sa fin); lorsqu'il perd ses biens c'est plus souvent en
raison de la simple malhonnêteté (peut-être générée en partie par
l'inquisition) de ses employeurs ou amis. Jean, par contre, a vécu
l'arrestation du village de Montaillou en 1309 et il a vu ses parents
dépossédés de tout, les maisons détruites, les biens brûlés.



MONTAILLOU 165

Il s'oppose ainsi au meurtre d'une jeune exilée, dont le
comportement hystérique risque de compromettre leur sécurité.
Il agit de même lorsque c'est son frère Jean qui est vu comme
un danger potentiel pour le groupe. Par contre, aucun des exilés
ne se méfie d'Arnaud Sicre, lequel infiltre le groupe, à l'instar
d'un espion moderne, mais de façon presque naïve et bien
maladroite. Pendant ce temps, les exilés dirigent leur peur sur Pierre :

ses fréquents trajets par les Pyrénées, qui le conduisent parfois
jusque du côté français, constituent, à leurs yeux, un danger
objectif: s'il est arrêté, tous seront dénoncés. Pour le sédentariser,

Bélibaste le pousse à épouser Raymonde, sa propre
compagne. (Une autre raison pour ce mariage, mais inavouable, est
la grossesse de Raymonde ; Bélibaste en tant que parfait est
sensé vivre chastement, il faut donc un géniteur officiel pour son
enfant.) Pierre accepte, non sans hésitations, et s'engage à
subvenir à l'entretien d'un éventuel enfant. Le mariage sera à peine
consommé, et Bélibaste, qui décidément ne supporte pas de voir
sa Raymonde avec un autre homme, prononce le divorce quelque

48 heures après les épousailles Cet épisode digne d'un
roman de gare illustre particulièrement bien le bonhomme
Bélibaste.

A noter que les exilés ne sont pas dupes et regrettent les
parfaits de la trempe d'un Authié, par exemple, mais faute de
mieux... En tous les cas, l'autorité spirituelle de Bélibaste ne
semble pas avoir été remise en question par ses ouailles.

Arnaud Sicre, lui, ne perd pas son temps. Il met en place le
piège qui perdra Bélibaste et tous ses compagnons : sous prétexte
d'un mariage cathare que seul un parfait peut célébrer — et
Bélibaste est le dernier tenant du titre — Arnaud Sicre incite
celui-ci à entreprendre un voyage qui les mènera dans une région
où Jacques Fournier peut intervenir. Pierre Maury et un de ses
frères seront également du voyage, au cours duquel Bélibaste
sera arrêté. Plus tard, il sera condamné au bûcher. Nous sommes
en 1322. Pierre, libéré — car Arnaud Sicre «n'a rien contre lui»
— s'empresse de retourner en Aragon avertir les autres. Il se

préoccupe du sort de chacun, particulièrement de Raymonde et
de son fils, auxquels il remet une importante somme d'argent.
Puis, en juin 1324, il sera à son tour arrêté en Espagne. Après un
premier interrogatoire, il est transféré à Carcassonne, où Jacques
Fournier se penchera, tel un entomologiste découvrant un curieux
insecte, sur le cas de Pierre Maury, simple berger, hérétique
cathare.



166 ÉTUDES DE LETTRES

Mais qui était donc Pierre Maury Etait-il ce «bon berger»
dont parle Le Roy Ladurie ?49 II est certain que les preuves de sa

générosité et même de bonté ne manquent pas (ainsi il ne
refusera pas de faire l'aumône, aidera ses proches que ce soit en
donnant de l'argent ou de la nourriture, etc...). Mais au travers du
registre d'inquisition apparaît un personnage moins simple que
ne l'évoque l'étiquette de «bon berger».

Il est par exemple intéressant de noter que Pierre Maury fait
preuve d'esprit critique vis-à-vis de la croyance et des rites
cathares, tels qu'ils lui sont présentés. En effet, il n'hésite pas à

poser des questions, voire de véritablement interroger le parfait
Pierre Authié (artisan de la conversion de Pierre). Si Pierre
Maury est sans doute fidèle jusqu'à l'extrême, et dans sa foi et
dans ses amitiés, il n'est pas «bête».

Ailleurs, on est frappé par l'indépendance et l'autonomie de
Pierre Maury. Il quitte assez tôt ses parents, assure son propre
entretien (et à plusieurs reprises, celui d'autres personnes), passe
de longues périodes dans les pâturages en compagnie d'autres
bergers. Dans l'exil, il s'occupe du groupe, en assure la cohésion
mais sans s'y fondre; et s'il ne semble rien pouvoir refuser à

Bélibaste, celui-ci ne parvient pas à l'empêcher d'entreprendre
ses «transhumances» qui le conduisent des deux côtés des
Pyrénées. En effet, Pierre Maury n'a pas cessé ses voyages dans la
région de Montaillou, au risque de se faire prendre et malgré la
désapprobation générale de ses compagnons d'exil.

De même, s'il estime que le catharisme est la religion qui
assure le salut de l'âme, il affirme en même temps qu'elle
contient aussi des mensonges. Ce qui lui importe, c'est bien le salut
de l'âme. De plus, Pierre Maury semble être un «homme de
parole» avec un sens naturel — dans le sens qu'à aucun moment
il ne théorise ou discute cet aspect — des responsabilités vis-à-
vis de sa famille et de ses proches. Pierre Maury est étranger à

tout discours et son comportement, ses attitudes, ne nous
semblent pas dictées par obéissance à un quelconque «idéal cathare».
L'hérésie cathare, ici, est finalement davantage une composante
de son entourage relationnel et affectif, du tissu social dans
lequel il évolue, qu'une règle de vie.

49. E. Le Roy Ladurie, Montaillou, chap. IV, «Les petits pâtres».



MONTAILLOU 167

Faut-il dès lors adopter l'explication de la «mentalité
pastorale»50 chère à Le Roy Ladurie? Nul doute que sa situation
économique, familiale et sociale, ait joué un rôle. Cependant,
Pierre Maury semble quand-même constituer une exception. Il ne
s'agit pas d'en faire un héros, mais à l'instar de Jacques Fournier
(qui lui a apparemment consacré beaucoup de temps...), son

personnage, complexe, ne se prête pas à une interprétation
simple et rapide, bien au contraire

Mais il reste vrai que Pierre Maury, avant d'être un hérétique
cathare, était d'abord un berger, un homme attaché à ses origines
malgré son indépendance, à ses amis et sa famille. Il n'avait rien
d'un fanatique, hormis son engagement extrême dans l'amitié, ni
d'un pur esprit. Pierre Maury était simple mais pas quelconque
et, pour son malheur, Jacques Fournier ne s'y est pas trompé...

Kathrin Utz Tremp

Eva Maier, Georg Modestin,
Ruth Pfeiffer, Véronique Wezranowska-Jacot

50. Ibid., chap. VII, «Mentalités pastorales».




	Montaillou n'est pas une île : les derniers Cathares, Pierre Clergue et Pierre Maury, devant leur juge

