Zeitschrift: Etudes de Lettres : revue de la Faculté des lettres de I'Université de

Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1992)

Heft: 4

Artikel: Amour et religion : vingt-cing poemes tirés d'une nouvelle collection
attribuée au sixieme Dalai Lama

Autor: Tillemans, Tom J.F.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-870450

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-870450
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

AMOUR ET RELIGION : VINGT-CINQ POEMES TIRES
D'UNE NOUVELLE COLLECTION ATTRIBUEE
AU SIXIEME DALAT LAMA

Traduction et interprétation de vingt-cinq poémes tibétains provenant
d’une nouvelle collection qui en comporte quatre cent cinquante-huit. Bien
que I’attribution de cette collection au sixieme Dalai Lama reste incertaine
— car bon nombre de ces poémes trouvent probablement leurs origines
dans des chansons populaires — les thémes qui y figurent sont typiques de
la poésie du sixieme Dalai Lama. Cette collection, authentique ou non,
montre donc trés bien le statut trés complexe et ambigu dans la culture
tibétaine de ce personnage religieux fort controversé.

[ES4] /po tala ru bzhugs dus /
/ rig ‘dzin tshangs dbyangs rgya mtsho /
/ lha sa zhol du sdod dus /
!/ ‘chal po dvangs bzang dbang po |
Lorsqu’il réside au Potala,
Il est le vidyadhara Tsangyang Gyatso.
Lorsqu’il traine en ville dans le [quartier de] Zhol,
Il est le paillard Dangzang Angpo.

Ce vers, vraisemblablement une chanson populaire, est une
cruelle épigramme qui résume la situation pathétique du sixieme
Dalai Lama (1683-1706), un poete de talent qui demeure sans
doute parmi les personnages les plus énigmatiques et fascinants
de I’histoire du bouddhisme tibétain!. Son nom Tsangyang

1. Bien que ce poéme soit inclus dans la collection de soixante-six
poémes généralement attribués au sixiéme Dalai Lama, I’historien W. D.
Shakabpa I’attribue a des courtisanes de Lhassa. En effet, il est plus lo-
gique de penser qu’il s’agit d’une de ces chansons satiriques (tshig rgyag)
que composaient souvent les femmes pour critiquer la conduite des aris-
tocrates. Voir M. ARis, Hidden Treasures and Secret Lives. A Study of



126 ETUDES DE LETTRES

Gyatso (tshangs dbyangs rgya mtsho) fait allusion a une des
trente-deux marques d’un bouddha, la voix de Brahma (tshangs
dbyangs=brahmasvara); son titre vidyadhara, «celui qui possede
la sagesse», refleéte également sa position quasi-divine. En
revanche, lorsqu’il fréquentait les tavernes et les bordels en bas
du Potala dans le quartier de Zhol, tout le monde le connaissait
bien autrement. Il fut alors appelé Dangzang Angpo (dvangs
bzang dbang po), «beau et puissant», et au lieu de vidyadhara, il
devint Tchid po (‘chal po) «un paillard», «un fornicateur». «Nuit
apres nuit il errait dans les rues de Lhassa, chantant des chansons
d’ivrognes avec un ami, un dénommé Thar gyd nid», dit
I’historien tibétain W. D. Shakabpa?.

La nationalité de Tsangyang Gyatso; ses relations avec le ré-
gent Sanggyd Gyatso (sangs rgyas rgya mtsho); les circonstances
mystérieuses de son assassinat sur 1’ordre du Qosot Lhabzang
Khan; 1’authenticité de cette étrange «biographie secrete»
(gsang ba’i rnam thar) du sixieme Dalai Lama faite par le Mon-

Pemalingpa (1450-1521) and the Sixth Dalai Lama (1683-1706), (Indian
Institute of Advanced Study, Simla), Delhi: Motilal Banarsidass, 1988,
p. 157; K. DHONDUP, Songs of the Sixth Dalai Lama, Dharamsala: Library
of Tibetan Works and Archives, 1981, p. 50-51; sur ces chansons sati-
riques, voir M. GOLDSTEIN, «Lhasa Street Songs : Political and Social Satire
in Traditional Tibet», The Tibet Journal VII, 1 & 2, (1982), p. 56-66. Chose
importante en tibétain, les formes honorifiques ne peuvent jamais étre uti-
lisées a la premiere personne, et par conséquent, il est impossible de tra-
duire le texte tibétain par «lorsque je réside (bzhugs) au Potala, etc.». Soit
le Dala Lama utilise la troisi¢me personne pour parler de lui-méme, ou bien
il faut conclure que le poéme est d’un autre auteur, quelqu’un qui critique
Tsangyang Gyatso en utilisant la forme honorifique bzhugs pour le vidya-
dhara et la forme ordinaire sdod pour le paillard. Cf. P. van HEURCK,
Chants attribués a Tshangyang Gyatso, sixiéme Dalai Lama, Contribution
a I’étude de la littérature tibétaine, (Opuscula Tibetana 16), Rikon : Institut
monastique tibétain, 1984, p. 122. La littérature sur la vie et ’ceuvre du
sixieme Dala Lama est énorme. Les ouvrages récents les plus importants
sont indiscutablement 1’étude historique de Michael Aris, op. cit., et la
monumentale étude de la poésie du sixiéme Dala Lama par P. K. SGRENSEN,
Divinity Secularized. An Inquiry into the Nature and Form of the Songs
Ascribed to the Sixth Dalai Lama, (Wiener Studien zur Tibetologie und
Buddhismuskunde), Vienne : Arbeitskreis fiir Tibetologie und Buddhismus-
kunde, 1990. Pour les détails bibliographiques des nombreuses traductions
de la soixantaine de poémes habituellement attribués a Tsangyang Gyatso,
voir P. K. Sgrensen, n. 1.

2. W. D. SHAKABPA, Tibet: A Political History, New Haven: Yale Uni-
versity Press, 1967, p. 128.



POEMES DU SIXIEME DALAI LAMA 127

gol Nomun Khan?: tous ces points, et bien d’autres, suscitent
encore des interrogations en Occident ainsi qu’en Asie. Sans
entrer dans les détails sur ces questions souvent fort épineuses,
voiclt quelques remarques sur la vie de Tsangyang Gyatso qui
pourraient nous aider a comprendre sa poésie si peu commune.

Il est né en 1683 a Tsona dans la région de Mon (mon yul),
prés de la frontiere bhoutanaise, dans une famille d’affiliation
religieuse mixte. Son peére adhérait probablement a la tradition
ancienne du bouddhisme, c’est-a-dire le Nyingmapa (rnying ma
pa), une tradition de forte orientation laique. Sa mere, en re-
vanche, appartenait au Gelugpa (dge lugs pa), la tradition réfor-
mée fondée par Tsongkhapa au XIVe¢ siécle. Comme le reléve
P. Sgrensen, il est bien possible que cette double filiation ait eu
une influence décisive sur la personnalité du sixieme Dalai La-
ma : «In more than one sense his dual denominational roots may
have wielded no small influence later in the young God-king’s
life, when he may have tried to blend doctrines and tenets which
were originally nourished by distinct schools*.»

Tsangyang Gyatso grandit dans une des périodes les plus
extraordinaires de 1’histoire du Tibet, celle ou le régent Sanggya

3. Cette biographie prétend que le sixiéme Dalai Lama ne mourut pas
en 1706 mais continua ses pérégrinations jusqu’a sa mort en 1746. Le texte
tibétain est inclus dans ZHUANG JING, Rig ‘dzin Tshangs dbyangs rgya
mtsho’i gsung mgur dang gsang ba’i rnam thar, Beijing: Renmin chu-
banshe /Mi rigs dpe skrun khang, 1981. Voir le résumé de T. DAMDIN-
SURENG, «The Sixth Dalai Lama: Tsangs-Dbyangs Rgya-Mtso», The Tibet
Journal VI, 4 (1981), p. 32-36.; voir aussi P. KLAFKOWsKY, The Secret
Deliverance of the Sixth Dalai Lama as Narated by Dharmatala. Edited
from the Hor Chos-"byun by Dharmatala and Translated into English, with
an Introduction and Comments, (Wiener Studien zur Tibetologie und Bud-
dhismuskunde), Vienne: Arbeitskreis fiir Tibetologie und Buddhismus-
kunde, 1979, pour la version de la biographie secréte que 1’on trouve dans
le Hor chos ‘byung de Dharmatala. Fort heureusement, avec les publica-
tions récentes de chercheurs tels que Don grub tshe ring et Michael Aris, le
probléme de 1’authenticité de cette biographie devient moins obscure.
Ainsi, il semble que le texte de Nomon Khan traite d’un imitateur du
Sixieéme, un dénommé Ngawang Chodrak Gyatso (ngag dbang chos grags
rgya mtsho), et que, par conséquent, le récit des divers événements et
voyages dans la vie du Sixieme aprés 1706 ne devrait plus étre pris au
sérieux. Voir M. Aris, op. cit., p. 167 sq., qui résume aussi les arguments
de Don grub tshe ring.

4. Sgrensen, op. cit., p. 24. Voir aussi Hoffman (G. W. HousToN, Wings
of the White Crane. Poems of Tshangs dbyangs rgya mtsho (1683-1706),



128 ETUDES DE LETTRES

Gyatso réussit a conserver le pouvoir politique au Tibet en
dissimulant la mort du cinquie¢me Dalai Lama. En effet, pendant
quatorze ans, Sanggyd Gyatso prétendit que son maitre, le Grand
Cinquiéme, faisait une retraite de méditation; aux rares occa-
sions ol la nécessité d’une présence physique était tout de méme
incontournable, il disposait d’un sosie, un moine, pour tenir le
role. Ainsi, le jeune Tsangyang Gyatso ne fut pas intronisé Dalai
Lama avant I’4dge de quatorze ans. On spécule souvent que son
scandaleux comportement ultérieur et son refus de rester moine
s’expliquent en grande partie par le fait que son intronisation fut
si tardive, son caractére ayant été corrompu par le laxisme de son
éducation dans la maison de ses parents>. C’est peu probable.
Car la formation intensive de ce Dalai Lama avait déja com-
mencé bien avant 1’dge de quatorze ans: il avait vécu a Tsona
une jeunesse extrémement protégée dans une réclusion ri-
goureuse ou ses seuls compagnons réguliers furent des moines,
ses tuteurs et ses serviteurs. N’est-il pas plus plausible que le
comportement du Sixiéme soit une rébellion prolongée contre
une vie trop restrictive que lui avait d’abord imposée Sanggyi
Gyatso et par la suite toute la hiérarchie Gelugpa?® Nous
pourrions aussi trouver dans ces poe¢mes, au lieu des signes d’un
caractére débauché, une volonté de s’affirmer en parlant de ses
propres sentiments et conflits, sujets qui sont interdits dans la
poésie, généralement tres didactique, des religieux tibétains.
Dans les derniéres années de sa vie, le Sixiéme se trouva
irrémédiablement impliqué dans une apre lutte de pouvoir entre

intr. H. Hoffman, Delhi: Motilal Banarsidass, 1982), qui discute de
I’influence probable des doctrines du Nyingmapa Pdma lingpa (pad ma
gling pa) sur la famille de Tsangyang Gyatso.

5. Cf. C. BELL, Portrait of the Dalai Lama, Londres: Collins, 1946,
p- 36: «.. the sixth Dalai Lama, when publicly announced, was already in
his teens. Till then he had lived with his parents, and received a normal
upbringing. The result was calamitous. He had become acquainted with
worldly pleasures, and not only acquired a fondness for them but carried
this to excess.» Cf. van Heurck, op. cit., p. 17 qui parle des libertés et des
aventures «auxquelles [Tsangyang Gyatso] s’était accoutumé pendant son
adolescence.»

6. Cf. M. Aris, op. cit.,, p. 156 sur le renoncement du Sixiéme a ses
veeux de moine: «What is quite sure is that the youth was now totally
determined to win the freedom he had never enjoyed.»



POEMES DU SIXIEME DALAI LAMA 129

deux factions mongoles de la région du Kokonor, les Dzungars et
les Qosots. Les premiers furent les alliés de Sanggyd Gyatso,
alors que leurs rivaux, les Qosots, dirigés par Lhabzang Khan,
eurent 1’appui de I’empereur Manchu Kang Xi dans leur quéte de
retrouver 1’influence qu’ils avaient eue au Tibet pendant le régne
du cinquie¢me Dalai Lama. Aprés la défaite et 1’exécution de
Sanggyd Gyatso par Lhabzang Khan en 1706, ce dernier prit le
pouvoir politique a Lhassa et déposa le sixieme Dalai Lama,
prenant prétexte de sa mauvaise conduite. L’empereur Kang Xi,
persuadé par Lhabzang Khan que ce Tsangyang Gyatso ne fut pas
la vraie incarnation du Cinquiéme, lui ordonna de venir a Pékin.
En route, Tsangyang Gyatso «disparut» prés du lac Kunganor
(kun dga’ nor) au Qinghai, vraisemblablement assassiné.

Pour bien de ses contemporains chinois et mongols, le Sixiéme
fut donc considéré comme un libertin, un imposteur qui s’affi-
chait avec des femmes. Ce jugement sans merci s’explique en
partie par les luttes de pouvoir de cette époque ou il fut politi-
quement avantageux aux Mongols et aux Manchus de mettre en
évidence les aspects les plus controversés du comportement du
Dalai Lama. Mais il est indéniable que le comportement du
Sixieme allait profondément a 1’encontre de ce que les Chinois
attendaient d’un moine bouddhiste — non seulement les Chinois,
mais aussi le jésuite Ippolito Desideri, et plus tard, le Britan-
nique Charles Bell, qui furent outrés par la conduite de Tsang-
yang Gyatso.

Pour les Tibétains, en revanche, il y a deux perspectives,
presque contradictoires, qui coexistent au sujet de Tsangyang
Gyatso. D’une part, on trouve des chansons populaires qui
insistent sur le c6té humain du Dalai Lama :

/ rig ‘dzin tshangs dbyangs rgya mtsho /
/ snying sdug ‘tshol gyis ma gsung /

! rang la dgos pa nang bzhin /

/ mi la dgos kyi yod ‘gro /"

Le vidyddhara Tsangyang Gyatso cherche une belle.
Mais n’en dites rien :

Il en a besoin,

Comme tout le monde.

7. Bod kyi glu gzhas (Xizang geyao), Beijing: Minzu Xueyuan, 1959,
p.- 169. Cité (sans traduction) dans Sgrensen, op. cit., p. 242.



130 ETUDES DE LETTRES

D’autre part, Tsangyang Gyatso reste 1’incarnation d’ Avaloki-
te§vara, le bodhisattva de compassion. Ses po¢mes sont alors ex-
pliqués autrement que comme de simples chants d’amour.
Thubten Jigme Norbu, le frére du quatorzieme Dalai Lama,
reflete cette opinion traditionnelle des Tibétains en disant: «To
anyone who knows Tibet, there is something at work here that is
a great deal more than the mere love of a man for a woman ...%»
En somme, 1’amour dont parle Tsangyang Gyatso est celui d’une
pratique tantrique, un yoga sexuel ou 1’adepte utilise ses passions
comme des techniques menant 3 I’Eveil. Personnellement, nous
trouvons cette rationalisation insatisfaisante, d’autant plus que,
comme le dit pertinemment Mark Tatz, elle coupe la tension
essentielle entre amour et religion qui constitue la vie méme des
poémes du sixieéme Dalai Lama®. Mais quelle est I’évidence tex-
tuelle pour une telle interprétation ol I’on explique la conduite
de Tsangyang Gyatso en lui attribuant un amour mystique ? Les
Tibétains, ainsi que certains Occidentaux tels que G. Houston!?,

8. Thubten Jigme NorBU & C. M.TURNBULL, Tibet, New York: Clarion
Books/Simon and Schuster, 1968, p. 286.

9. M. TATz, «Songs of the Sixth Dalai Lama», The Tibet Journal, VI, 4
(1981), p. 13-31, p. 17: «In any case, to rationalize his deeds in this way
cuts the tension that is the very life of the songs.» Il nous semble que 1’on
trouve une tension et une ambiguité assez similaires chez certains poétes
fort controversés dans la tradition Zen, dont un des plus célébres est sans
doute le moine Ikkya (1394-1481). A titre de comparaison, citons les
remarques de Masumi SHIBATA (Les Maitres du zen au Japon, Paris:
Maisonneuve et Larose, 1969, p. 86-87) au sujet d’'Ikkyu: «Vers 70 ans,
Ikkyu eut une servante nommée Mori, aveugle d’une grande beauté dont il
était amoureux. Dans son recueil des poésies qu’il écrivit on rencontre des
titres ayant trait a cette servante: “L’onde sexuelle”, “Le sexe d’une belle a
le parfum du narcisse” et “Gober 1’onde sexuelle d’une belle”. Faut-il
interpréter ces trois titres comme simples reflets d’une débauche de dégé-
néré ou bien comme une ironie en face de 1’attitude hypocrite des moines
qui se rengorgent d’une certaine pureté vis a vis des Défenses ou bien est-
ce, selon le Grand Véhicule, |’unification de la passion et de la Sagesse 7»
Pour une traduction frangaise des poémes d’Ikkyu, voir Maryse SHIBATA et
Masumi SHIBATA, lkkyu, Nuages fous, Paris : Albin Michel, 1991.

10. Houston, op. cit., p. 19: «The drops are identical with the river. In
turn the river is identical with the male semen which becomes amrta, the
drink of immortality when mixed with female blood. The offerings of the
barmaid is this wine (blood). The poem is concerned with the Tantric union
of the male and female polarities — ritual intercourse — which must be
undertaken with a vow of purity in order to become useful to the Yogin.»
En fait, il y a une interprétation tantrique de ce chant, mais elle est



POEMES DU SIXIEME DALAI LAMA 131

citent le poéme E20!! (= 19 dans d’autres éditions) :

[E20] / dag pa shel ri gangs chu /
/ klu bdud rdo rje’i zil pa /
/ bdud rtsi sman gyi phab rgyun /
/ chang ma ye shes mkha’ ‘gro /
/ dam tshig gtsang mas btung na /
/ ngan song myong dgos mi ‘dug /

L’eau des glaciers du Dag pa Shel Ri;

Les gouttes de rosée de [la plante] Lii dii dor je;

La levure de I’élixir tonique ;

La serveuse de biere [est] la Dakini de sagesse.

Si je bois [cette mixture] avec des engagements [tantriques]

. R . immaculés
Je n’ai pas a endurer la damnation. ’

Ce poeéme est équivoque. On peut trés bien le lire, comme le
fait D. Back!? , comme un éloge des plaisirs de la biére. Mais il y
a effectivement beaucoup plus que cela. Comme 1’a montré
D. Martin 13, il y a des images tantriques bien spécifiques : Dag
pa shel ri est le nom d’une montagne sacrée dans le sud du Tibet,
réputée étre un des vingt-quatre lieux spéciaux des «tantra
féminins» (ma brgyud); li di dor je (klu bdud rdo rje),
Codonopsis ovata, est une plante qui combat les maladies cau-
sées par les naga et d’autres esprits; la «Dakini de sagesse» (ye
shes mkha’ ‘gro = jAanadakini) est associée au tantra de Cakra-

différente, et nettement plus informée que ces explications de Houston. Il
n’est probablement pas question de rite sexuel, mais plutét de magie et
d’alchimie: on consacre un élixir (bdud rtsi = amrta), un médicament
surnaturel, constitué d’une plante (klu bdud rdo rje) et du pouvoir essentiel
(= phabs rgyun «levure») des reliques. Voir D. MARTIN, «For Love or
Religion? Another Look at a “Love Song” by the Sixth Dalai Lama»,
Zeitschrift der Deutschen Morgenldindischen Gesellschaft, 138 (1988),
p. 349-63, Sdgrensen, op. cit., p. 114 sq.; voir aussi ’article de J. A.
ARDUSSI, «Brewing and Drinking the Beer of Enlightenment in Tibetan
Buddhism : The Doha Tradition in Tibet», Journal of the American Orien-
tal Society, 97 (1977), p. 115-24.

11. E = I’édition critique des soixante-six poe¢mes habituellement attri-
bués au sixieme Dalai Lama faite par P. Sgrensen. Voir Sgrensen, op. cit.
La numérotation des poémes correspond a celle de Sgrensen.

12. D. M. Back, «Zu einem Gedicht des VI. Dalai Lama», Zeitschrift
der Deutschen Morgenldndischen Gesellschaft, 135 (1985), p. 319-29.

13. Idem., note 10.



132 ETUDES DE LETTRES

samvara; les engagements (dam tshig = samaya) font partie des
veeux tantriques (sdom pa) que 1’on prononce lors de toute
initiation dans un des tantra suprémes (nal ‘byor bla med brgyud
= mahdnuttarayogatantra). Enfin, I’'idée exprimée dans les deux
dernieres lignes est également reconnaissable comme un principe
clé du tantra.

Toutefois, la tournure tantrique de ce seul poéme, nous
semble-t-il, n’affecte nullement la facon dont il faut lire les
autres poemes de cet auteur. Ce qui nous frappe immédiatement
est que le poeme E20 différe énormément des autres, par sa
forme en six lignes, mais surtout par son contenu, car les autres
poemes de la soixantaine généralement attribuée au sixiéme
Dalai Lama ne parlent que trés rarement du tantrisme, mais
plutdét — si on les lit d’une maniere naturelle — des joies et des
chagrins de 1’amour, ce dernier pris dans un sens tout a fait or-
dinaire et séculier. Le poéme 20 reste donc un cas unique, et il
est méme possible qu’il ait simplement été ajouté ultérieurement
pour justifier la conduite, autrement scandaleuse, du Dalai Lama.
En tout cas, si le poeme 20 est authentique, la présence d’images
tantriques ne prouvera que tres peu de choses, car une interpréta-
tion similaire des autres poemes, qui parlent de I’amour et de
I’attachement, demeurera invraisemblable. Il serait donc plus rai-
sonnable de dire que le poeme 20 exprime simplement 1’aspira-
tion de Tsangyang Gyatso a trouver une solution a ses malheurs
moyennant une pratique du tantra. A noter que S56!4, dans
I’échantillon des poemes du Rig ‘dzin Tshangs dbyangs rgya
mtsho’i gsung mgur traduit dans la deuxieme partie de cet article,
exprime également tout au plus un veeu ou une aspiration a
pratiquer les yoga sexuels du tantra.

Enfin, il y a des auteurs qui veulent voir des allusions a un
amour religieux ou mystique aussi ailleurs dans la poésie du
Sixieme, et non pas seulement dans le poéme E20. Thubten
Jigme Norbu et Colin Turnbull, par exemple, traduisent le mot
byams pa («amour», «amante») dans le poéme EI17 par
«compassion», ce qui reflete, bien entendu, le sens habituel que
prend ce mot dans les textes bouddhiques. Examinons cette

14. S = le texte tibétain du Rig ‘dzin Tshangs dbyangs rgya mtsho’i
gsung mgur, transcrit et annoté dans Sgrensen, op. cit. La numérotation des
poémes correspond a celle de Sgrensen.



POEMES DU SIXIEME DALAI LAMA 133

traduction de prés. Nous donnons, d’abord, notre version du
poeme E17:

[E17] / mtshan ldan bla ma’i drung du /
/| sems ‘khrid zhu bar phyin pas /
/ sems pa ‘gor kyang mi thub /
/ byams pa’i phyogs la shor song /

Je suis allé chez un lama renommé

Le prier de guider mon esprit.

Mes pensées ne pouvaient méme pas suivre.
Elles s’échappaient vers mon amour (byams pa).

Norbu et Turnbull traduisent le méme texte de la maniere
suivante :

I went to my teacher, with devotion filled,

To learn of the Lord Buddha.

My teacher taught, but what he said escaped;
For my mind was full of compassion,

Full of that Compassionate One who loves me.
She has stolen my mind?>.

En comparant cette traduction au texte tibétain, il est évident
qu’elle est tres, treés libre. Vraisemblablement Norbu et Turnbull
cherchaient a nous fournir une version anglaise qui ait des mé-
rites littéraires et qui, de plus, révele le sens profond du poéme.
Toujours est-il que cette interprétation du mot byams pa dans le
poeme 17, méme dans une traduction libre, reste philologique-
ment indéfendable. Il est peut-&tre curieux que le sixieéme Dalai
Lama ait utilisé un terme comme byams pa (skt. maitri) si chargé
de connotations bouddhiques pour désigner son amante. Mais il
I’utilise fréquemment de cette maniere, comme le font d’autres
poétes tibétains, et une traduction par «compassion» est toujours
a exclure!®, Bref: Tsangyang Gyatso utilise le mot byams pa
presque comme un synonyme des mots snying thub / snying sdug
«une belle», «une chérie», «la bien-aimée», que 1’on trouve aussi

15. Norbu & Turnbull, op. cit., p. 285.

16. Prenons, par exemple, les locutions chung ‘dris byams pa «un amour
de jeunesse» (poeéme E12); byams pa’i zhal ras «le visage de mon amour»
(poeme E18). Ou bien la phrase khrel gzhung med pa’'i byams pa (poéme
E10), qui veut dire «mon amante qui n’a pas de modestie /honte»: «ma
compassion qui n’a pas de modestie /honte» serait insensé. Voir aussi
I’emploi fréquent du mot byams pa dans la collection de poémes tibétains



134 ETUDES DE LETTRES

fréquemment dans ses poe¢mes. Il s’agit de 1’amour entre un
homme et une femme, ni plus ni moins.

Le Rig ‘dzin Tshangs dbyangs rgya mtsho’i gsung mgur

Jusqu’a récemment, nous n’avions qu’une soixantaine
(soixante-six dans 1’édition E) de poémes attribués, a tort ou a
raison, au sixieéme Dalai Lama!’. Ces poémes ont été traduits
dans plusieurs langues — en anglais, en frangais, en allemand, en
chinois, en russe, etc. Dans ce qui suit, nous offrons une
traduction frangaise de vingt-cinq poémes tirés d’une nouvelle
collection qui en comporte quatre cent cinquante-huit (y compris
la soixantaine habituelle). Bien que le texte tibétain soit intitulé
Rig ‘dzin Tshangs dbyangs rgya mitsho’i gsung mgur, «Les
chants du vidyadhara Tsangyang Gyatso», son authenticité reste
problématique, et bon nombre de ces poémes trouvent probable-
ment leurs origines dans des chansons populaires, avec lesquelles
ils ont souvent de fortes ressemblances. D’autres poemes,
cependant, sont par leur style et 'par leur thématique tres
similaires a ceux qui figurent dans la collection de soixante-six,
et il n’est certainement pas du tout exclu a priori qu’ils soient a
attribuer au Sixieéme. Cela dit, il nous semble que la question
générale de 1’authenticité des deux collections de poemes va
probablement rester insoluble, car aucun manuscrit de poémes
écrits par le Dalai Lama lui-méme ne nous est parvenu : il s’agit
toujours de transmissions orales, les textes que nous avons
n’étant que des transcriptions ultérieures de chants.

La présente collection de poemes attribués au sixieéme Dalai
Lama a été publiée, avec des annotations importantes, dans un
appendice a Sgrensen: ses explications philologiques sont a lire
en conjonction avec notre traduction. L’échantillon que nous
traduisons ici consiste, pour la plupart, en des poémes qui n’ont
jamais, a notre connaissance, été rendus en langue occidentale!8.

Bod kyi dga’ gzhas sos ka’i tshor ba, éd. Nor bu chos ‘phel, New Delhi:
Rangwang Publishers, 1986.

17. Sgrensen semble penser que ces poémes proviennent d’autres
sources; C. LINDTNER, «Compte rendu de P. Sgrensen, Divinity
Secularisd», The Adyar Library Bulletin, n® 55 (1991), p. 130-32, par
contre, considere que la plupart sont authentiques.

18. Il n’y a qu’un manuscrit de ces poémes. Puisqu’il s’agit d’une trans-
cription de chants, il y a trés souvent des erreurs dues a I’homonymie des



POEMES DU SIXIEME DALAT LAMA 135

[S4] [/ me tog yal ba’i thu lu /
/ nag po [de] la bltas pas /
/ a lce rgan mos sman shar /
/ bu mo [de] yang los byas |

Je regarde les restes noirs, desséchés!?,
D’une fleur fanée [et je pense]:

Cette veille dame, elle aussi,

A sirement été une belle jeune fille.

[S5] /tshe ‘di bya byed rnam grangs /
/ chu [yi] nang gi ri mo /
/ ri mo zad pa med pa’i |
/ cha lugs [de] la gzigs dang /

Les choses a faire dans cette vie

Sont des images [reflétées] dans I’eau.
Regardez la maniére

Dont les images ne s’€puisent jamais !

[S22] /chung ‘gris byams pa ri khrod /
/ sku mtshams [de] la thad na /
/ gzhon pa’i sa gang sa gzhis /
/ chos rgyag [de] la phul chog /

Si I’amour de mon enfance

Se retire dans un ermitage de montagne,
Tous les terres et domaines de ma jeunesse,
Je les lui donne pour sa pratique de la Loi.

[S24] /tshig gsum snying gtam bshos sa /
[ ne’u [g]sing Icang ra’i sbug skyog /
/ byi'u ‘jol mo ma rtogs /
/ su dang gang gis mi shes /

mots tibétains. Précisons que B. VILGRAIN, La raison de I’oiseau. Poémes
de Tshanyang Gyatsho, sixiéme Dalai Lama, Cognac : Fata Morgana («Les
Immémoriaux»), 1986, traduit cinquante-neuf poémes tirés du Rig ‘dzin
Tshangs dbyangs rgya mtsho'i gsung mgur, dont quelques-uns figurent
aussi dans le présent échantillon. Plus exactement, elle traduit les poémes
du Rig ‘dzin Tshangs dbyangs rgya mtsho’i gsung mgur qui figurent dans
I’édition de Zhuang Jing, op. cit. Ses traductions, comme nous le verrons,
sont d’une trés médiocre qualité.

19. Comme !’explique Sgrensen, thu lu / thu lu lu = thur du babs pa
«nodding, i.e. a black flower withering and collapsing».



136

ETUDES DE LETTRES

La cachette sous un taillis de saules dans le parc
Ou nous nous sommes dits des mots d’amour,

- Personne ne la saura,

Sinon la grive musicienne?0.

[S26] / zhag gcig brkyangs pa’i snying sdug /
/ srod la ‘ja’ ba gnang zhu /
/ tho rangs nam zla btang dus |
/ ‘bral mtshams byed pa los yin /

Ma belle d’un seul jour
M’aime & la tombée de la nuit.
Quand I’aube viendra,

Elle me quittera certainement.

[S30] / me tog shar nas yal song /
/ byams pa ‘grog[s] nas rgas song /
| nga dang [g]ser byung bung ba’i /
/ blo thag de khas chod song /

La fleur s’ouvrit et puis se fana.

Mon amante devint ma compagne et puis vieillit.
L’abeille jaune et moi,

Nous nous sommes résignés a ce [sort]2!,

[S31] /sha tsha zhen pa ches nas /
/| ‘khor ba’i then thag yin pa /
/ ma byas dman shar bu mos /
/| khrel gzung mi ‘dug gsung gis /

Ma passion est grande,

C’est la corde qui me tire vers le samsara.
Mais sans [passion], la fille dira

Que je n’ai aucun scrupule.

[S32] / me tog yal ba’i ‘dab ma |
/ a [g]sar zad pa’i snying sdug /
/! ‘dzum [m]dang[s] so dkar bstan kyang /
/ sems la dga’ tshor mi ‘dug /

20. Voir Zhuang Jing, op. cit., n°® 66; Vilgrain, op. cit., p. 57.
21. Zhuang Jing, op. cit., n® 67; Vilgrain, op. cit., p. 57.



POEMES DU SIXIEME DALAI LAMA 137

Ma chérie fantasque,

Pétale d’une fleur fanée,

Me montre son sourire éclatant,

Mais je n’y trouve plus aucun plaisir?2,

[S33] / pha mas bcol ba’i mdun mas /
/ mi yong zhu rgyu med kyang /
| rang sems phra mo chung ‘dris /
/ byams pa’i rjes la lang[s] song /

L’épouse que me confient mes parents,
Je ne puis la rejeter.

Mais mes pensées les plus profondes?3
Vont vers I’amour de mon enfance.

[S35] / khams bu za rgyu med pa’i /
| khams sdong ‘bras bu’i nil nil /
/ snying sdug ‘grig rgyu med pa’i /
| gtam gsum mi kha'i rdzag rdzag |

Les péchers, dont les péches ne doivent pas étre mangées,
Croulent sous leurs fruits.

Les histoires [qui disent] que ma belle n’est pas convenable
Sont des flots de commérages.

[S36] /do nub ra yang gzi song /
/ gnas mo’i phrag la nyal chog /
/ sang zhog[s] ‘gro ba’i nam tshod /
/ bya pho [m]mtsha[’ ] lus gnang yong /

Ce soir je suis a nouveau saoil;

Je dois dormir contre I’épaule de ma maitresse.
Demain a I’aube

C’est le coq qui me réveillera.

[S42] /dman shar skye ‘bras mtshar la /
/ ja chang ‘dod yon ‘dzom[s] pa /

22. Zhuang Jing, op. cit., n® 68. La traduction de Vilgrain, op. cit., p. 58
respecte trop peu la syntaxe tibétaine: «Le pétale d’une fleur fanée / et le
sourire, méme plein d’éclat, / d’une chérie fantasque / ne sont guére en-
viables !» Il est clair que «le pétale d’une fleur fanée» devrait étre en appo-
sition a «chérie fantasque». Il est également faux de traduire kyang ici par
«méme».

23. Littéralement «mes pensées subtiles» (rang sems phra mo).



138 ETUDES DE LETTRES

/ shi nas lha lus blangs kyang /
/ ‘di las dga’ nges mi ‘dug /

- Le corps de la jeune fille est beau;
Le thé, la biére, les plaisirs abondent.
Apres ma mort, méme si je m’incarnais en dieu,
Aurais-je plus de joie ? Pas sir 24

[S44] / skyes nas shi bas ma chog /
/ mdun ma ‘bral rgyu yin na /
/ shi nas bar do’i [‘]phran la /
/ sems pa skyo rog[s] yin pa /

Né, je dois mourir.

Et il faut encore que mon amante me quitte.
Mort, et sur le chemin du bardo?3,

La tristesse sera donc ma [seule] compagne.

[S45] /dag pa shel ri gangs chu |
/ klu bdud rdo rje’i zil pa /
/ bdud rtsi sman gyi phab rgyun /
/ chang ma ye shes mkha’ ‘gro /
/ dam tshig gtsang mas btung na /
/ ngan song myong dgos mi ‘dug /
/ gzhon pa’i tshe gang bsags pa’i /
/ sdig sgrib zhor la dag ‘gro /

L’eau des glaciers du Dag pa Shel Ri;

Les gouttes de rosée de [la plante] Lii dii dor je;

La levure de I’élixir tonique ;

La serveuse de biere [est] la Dakini de sagesse.

Si je bois [cette mixture] avec des engagements [tantriques]

s . . immaculés,
Je n’ai pas a endurer la damnation.

Tous les péchés accumulés dans ma jeunesse
Seront, en méme temps, purifiés.

[S46] [/ byams pa mtshar ba’i sgang la /
/ ba[r] tshang brtse [g]dung che nas /

24. Zhuang Jing, op. cit., n° 85. Cf. Vilgrain, op. cit., p. 63: «Prévenant
les désirs de 1’adolescente / je dépose du thé, je dépose des vins... / Que
morte elle s’incarne en déesse, / je ne pourrais 1’en aimer plus !»

25. 11 s’agit de I’état intermédiaire entre la mort et la renaissance, une
période censée €tre particulierement éprouvante.



POEMES DU SIXIEME DALAI LAMA 139

/ da lam ri khrod ‘grim pa’i /
/ ‘gyangs cha zhu dgos byung [ng]o /

Mon amante est belle,

Grands sont ses désirs acharnés?26:
Récemment j’ai di différer

Mon voyage vers |’ermitage !

[S49] / chags sdang ser snas bsags pa’i /
/ ‘dod yon sgyu ma’i nor rdzas /
/ chung ‘dris byams pa byung dus /
! ser sna’i mdud pa grol song /

Accumulés avec attachement, haine et avarice,
Les plaisirs sensuels sont une richesse illusoire.
Quand j’ai rencontré 1’amour de mon enfance,
Le nceud d’avarice s’est défait?’,

[S51] /sh[v]a pho nyin ‘khor mtshan ‘khor /
/ tshong ‘dus a lce dman shar /
/ dbu sna skyel ba ma mdzad /
/ nga ni gtan grogs mi byed /

Ne faites pas de serment

A la fille du marché,

Entourée jour et nuit par des males.
Moi, je ne I’épouserais pas.

26. Le texte a ba tshang, mais il faudrait probablement lire bar ‘tshang
(«interférer», «incommoder»); voir Bod rgya (= Zhang Yisun et al., Bod
rgya tshig mdzod chen mo (Zanghan da cidian), (Dictionnaire tibétain-
chinois), Beijing : Renmin chubanshe /Mi rigs dpe skrun khang, 1985) s. v.
bar ‘tshang. Pour les expressions bar ‘tshang et bar ‘tshang can ma, voir
Sgrensen, op. cit., p. 347-348. Il semble que bar ‘tshang dans le contexte
bar tshang brtse gdung ne veut pas simplement dire «un désir incommode /
trop insistant», mais impudique /licencieux. Toutefois, comme le remarque
Sgrensen, bar tshang brtse gdung che ou bar tshang can ma ne semblent
pas étre des termes treés péjoratifs, ou bien que Tshangyang Gyatso les uti-
lise d’une maniére ironique. Cf. le poéme S57, ou I’absence de tels désirs
chez une femme est décrit comme un défaut! Enfin signalons que Zhuang
Jing (n°® 69) change bha[r] tshang en phar tshur («mutuel»), ce qui n’est
guere justifiable ! La traduction de Vilgrain, op. cit., p. 58 est, de nouveau,
du non-sens: «Mon aimée, de toutes la plus belle, / nous étions 1’'un a
I’autre devenus si chers / qu’il me fallait un répit: / je suis parti dans un
ermitage de montagne !»

27. Zhuang Jing, op. cit., n° 86; Vilgrain, op. cit., p. 64.



140 ETUDES DE LETTRES

[S52] /dman shar e drin bsam nas /
/ gdong pa ‘o mas [ ‘]khru[s] gis /
/ sngon chad khyo ka med pa’i /
/ lo rgyus gsung ba mkhas kyang /
[ lus la [m]dze dri kha ba /
/ ga tsug byas nas byung ba /

La jeune fille voulut me connaitre,

Elle lava son visage avec du lait.

Elle raconta habilement une histoire

Qu’elle n’avait jamais eu d’autres hommes avant.
Mais son corps ! Qu’a-t-elle fait pour qu’il pue?®
D’une telle odeur infecte ?

[S53] /sdom med grva pa’i cha lugs /
/ btsun mdog gzhan las kha bas® |
/ ma byas mi kha sdang ba /
/ nga dang pho rog nag chung /
!/ byas kyang mi kha mi ‘dug /
/ khong dang skya khra hor pa /

Ce faux moine en habit, sans vceux,

Il se dit supérieur aux autres.

Nous n’avons rien fait, mais les critiques sont cruelles,
Moi et le petit corbeau.

Ils ont [tout] fait, mais sans critiques,

Lui et le faucon mongol3°.

[S54] / khang pa rtsig sha srab la /
/ grong pa chad las dgos pa3! /
/ bu mo ba[r] tshang can ma /
/ ngu zug rgyag pa ma gnang /

28. Sgrensen, op. cit., p. 348 semble comprendre kha ba dans le sens de
«acide». Mais kha ba est aussi un verbe qui veut dire «émettre/exhaler
[une odeur]». Voir Bod rgya s.v. kha ba.

29. Ici il faut comprendre kha rbad «se vanter». Voir Sgrensen, op. cit.,
p.- 349 et Bod rgya s.v. kha rbad.

30. Le faux moine en question semble étre le régent Sanggyi Gyatso, qui
portait des habits de moine. Sanggyd Gyatso fut aussi soupgonné de nom-
breux crimes, y compris d’avoir tué un moine qui allait peut-étre reveler
que le Cinquieme ne faisait pas une retraite de méditation, mais qu’il était
bel et bien mort. Le petit corbeau noir (i.e. Tsangyang Gyatso) est la vic-
time des injustices faites par le faucon. Quant au «faucon mongol», faut-il
aussi penser a Lhabzang Khan ?

31. Selon Sgrensen il faut lire ‘phya[s] lad («se moquer»), qui est
homonyme de chad las. La legon chad las est en effet incompréhensible.



POEMES DU SIXIEME DALAI LAMA 141

Les parois de la maison sont minces.
Les villageois doivent bien rire.
Fille acharnée3?, s’il te plait,

Arréte de pousser des cris !

[S55] / than pa rgyab pa’i bye thang /
/ sim sim char pas mi ngom[s] /
/ mos skom ‘dod pa can mar /
! dpyad pas33 tshim dus mi ‘dug /

Une plaine ou sévit la sécheresse

Ne se contente pas d’une petite averse.
Cette fille assoiffée

N’a jamais assez de jouissance.

[S56] / ‘dod chags dpyad pas mi mdzad®* |
/ mi tshe hril por lang[s] song /
!/ ‘dod chags lam du spyod pa’i |
/ rnal ‘byor pho mo yin na /
/ tshe ‘di ‘grogs lam bde la /
/ phyi ma rna sos skyid pa /

Le désir ne s’estompe pas avec la jouissance;
Il surgit pendant toute notre vie.

Si nous étions yogi et yogini

Et utilisions le désir comme chemin,

Dans cette vie nous vivrions heureux,

Et apres, il y aurait du bonheur [aussi].

[S57] / ba[r] tshang brtse [g]dung med pa’i /
/| snying sdug ma bzhengs lha sku /
/ ‘gros dang gom pa med pa’i /
/ rta mchog nyos pa ‘dra byung /

Une belle sans désirs acharnés3
Est une statue d’un dieu surnaturel !

Voir Bod rgya s.v. ‘phya lad: gzhan gyi rnam ‘gyur la lad zlos kyis khrel
dgod byed pa «Se moquer de 1’apparence d’autrui en |’imitant.» Sgrensen
lit aussi rgod pa («sauvagement») au lieu de I’homonyme dgos pa, mais ce
dernier changement ne nous semble pas strictement nécessaire vu que dgos
pa («devoir») donne un sens intelligible ici.

32. bar tshang can ma. Voir note 26.

33. Lire spyad pa.

34, Lire ‘dzad «s’estomper». Au lieu de dpyad pas, 1l faut lire spyad pas.

35. Voir note 26 supra.



142 ETUDES DE LETTRES

C’est comme acheter un superbe cheval
_ : p
Qui ne trotte ni ne galope3®.

- [S58] / me tog nam zla ring ba /
/ ne’u [g]sing spang lo’i spang rgyan /
/ [g]ser chung bung ba’i blo sna /
/ da dung re zhig bsring dang /

La saison des fleurs est longue.
Ornement des feuilles et des prés,
Petit abeille jaune,

Que dure encore un peu ta patience !

[S59] / bu mo skyes pa’i [m]chog pa/
| klu mo mchog yag lha mo /
/ sngar ‘dris byams pa’i gnas [s]u /
/ ‘chi bdag bsring ba gnang zhu /

Cette fille, la plus excellente des créatures,

Est une déesse, la reine des naga.

Je vous prie, 6 Seigneur de la mort37, n’allez pas déja
Chez I’amour de mon enfance.

Tom J. F. TILLEMANS

Les poemes que 1’on trouve ici ont été traduits dans le cadre d’un cours
de tibétain a 1’Univeristé de Lausanne. Je tiens a remercier Catherine
Dupont-Roc, Xavier Giannakapoulos et Annick Isoz de leurs nombreuses
suggestions.

36. Zhuang Jing, op. cit., n° 122; Vilgrain, op. cit., p. 76. ba[r] tshang
est, de nouveau, changé en phar tshur. La traduction de Vilgrain n’a
presque aucun rapport avec le texte tibétain: «Qu’est-ce qui me retiendrait
aupres de / cette déesse sculptée par la nature ? / On n’achete pas un cheval
en voyant son aplomb / mais |’allure de son pas !»

37. Segrensen propose la legcon phyi thag («une amitié de longue date») au
lieu de ‘chi bdag («le seigneur de la mort» = yama). Ce changement impor-
tant nous semble difficilement justifiable, d’autant plus que ‘chi bdag
donne un sens tout a fait compréhensible ici.



	Amour et religion : vingt-cinq poèmes tirés d'une nouvelle collection attribuée au sixième Dalaï Lama

