
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1992)

Heft: 4

Artikel: Amour et religion : vingt-cinq poèmes tirés d'une nouvelle collection
attribuée au sixième Dalaï Lama

Autor: Tillemans, Tom J.F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870450

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870450
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


AMOUR ET RELIGION : VINGT-CINQ POÈMES TIRÉS
D'UNE NOUVELLE COLLECTION ATTRIBUÉE

AU SIXIÈME DALAÏ LAMA

Traduction et interprétation de vingt-cinq poèmes tibétains provenant
d'une nouvelle collection qui en comporte quatre cent cinquante-huit. Bien
que l'attribution de cette collection au sixième Dalaï Lama reste incertaine
— car bon nombre de ces poèmes trouvent probablement leurs origines
dans des chansons populaires — les thèmes qui y figurent sont typiques de
la poésie du sixième Dalaï Lama. Cette collection, authentique ou non,
montre donc très bien le statut très complexe et ambigu dans la culture
tibétaine de ce personnage religieux fort controversé.

[E54] / po ta la ru bzhugs dus /
/ rig 'dzin tshangs dbyangs rgya mtsho /
/ lha sa zhol du sdod dus /
/ 'chai po dvangs bzang dbang po /

Lorsqu'il réside au Potala,
Il est le vidyâdhara Tsangyang Gyatso.
Lorsqu'il traîne en ville dans le [quartier de] Zhol,
Il est le paillard Dangzang Angpo.

Ce vers, vraisemblablement une chanson populaire, est une
cruelle épigramme qui résume la situation pathétique du sixième
Dalaï Lama (1683-1706), un poète de talent qui demeure sans
doute parmi les personnages les plus énigmatiques et fascinants
de l'histoire du bouddhisme tibétain1. Son nom Tsangyang

1. Bien que ce poème soit inclus dans la collection de soixante-six
poèmes généralement attribués au sixième Dalaï Lama, l'historien W. D.
Shakabpa l'attribue à des courtisanes de Lhassa. En effet, il est plus
logique de penser qu'il s'agit d'une de ces chansons satiriques (tshig rgyag)
que composaient souvent les femmes pour critiquer la conduite des
aristocrates. Voir M. Aris, Hidden Treasures and Secret Lives. A Study of



126 ÉTUDES DE LETTRES

Gyatso (tshangs dbyangs rgya mtsho) fait allusion à une des
trente-deux marques d'un bouddha, la voix de Brahmä (tshangs
dbyangs-brahmasvara)-, son titre vidyâdhara, «celui qui possède
la sagesse», reflète également sa position quasi-divine. En
revanche, lorsqu'il fréquentait les tavernes et les bordels en bas
du Potala dans le quartier de Zhol, tout le monde le connaissait
bien autrement. Il fut alors appelé Dangzang Angpo (dvangs
bzang dbang po), «beau et puissant», et au lieu de vidyâdhara, il
devint Tchä po ('chai po) «un paillard», «un fornicateur». «Nuit
après nuit il errait dans les rues de Lhassa, chantant des chansons
d'ivrognes avec un ami, un dénommé Thar gyä nä», dit
l'historien tibétain W. D. Shakabpa2.

La nationalité de Tsangyang Gyatso ; ses relations avec le
régent Sanggyä Gyatso (sangs rgyas rgya mtsho)\ les circonstances
mystérieuses de son assassinat sur l'ordre du Qosot Lhabzang
Khan; l'authenticité de cette étrange «biographie secrète»
(gsang ba'i rnam thar) du sixième Dalaï Lama faite par le Mon-

Pemalingpa (1450-1521 and the Sixth Dalai Lama (1683-1706), (Indian
Institute of Advanced Study, Simla), Delhi: Motilal Banarsidass, 1988,
p. 157; K. Dhondup, Songs of the Sixth Dalai Lama, Dharamsala : Library
of Tibetan Works and Archives, 1981, p. 50-51; sur ces chansons
satiriques, voir M. Goldstein, «Lhasa Street Songs : Political and Social Satire
in Traditional Tibet», The Tibet Journal VII, 1 & 2, (1982), p. 56-66. Chose
importante en tibétain, les formes honorifiques ne peuvent jamais être
utilisées à la première personne, et par conséquent, il est impossible de
traduire le texte tibétain par «lorsque je réside (bzhugs) au Potala, etc.». Soit
le Dala Lama utilise la troisième personne pour parler de lui-même, ou bien
il faut conclure que le poème est d'un autre auteur, quelqu'un qui critique
Tsangyang Gyatso en utilisant la forme honorifique bzhugs pour le vidyâdhara

et la forme ordinaire sdod pour le paillard. Cf. P. van Heurck,
Chants attribués a Tshangyang Gyatso, sixième Dalaï Lama, Contribution
à l'étude de la littérature tibétaine, (Opuscula Tibetana 16), Rikon : Institut
monastique tibétain, 1984, p. 122. La littérature sur la vie et l'œuvre du
sixième Dala Lama est énorme. Les ouvrages récents les plus importants
sont indiscutablement l'étude historique de Michael Aris, op. cit., et la
monumentale étude de la poésie du sixième Dala Lama par P. K. S0RENSEN,

Divinity Secularized. An Inquiry into the Nature and Form of the Songs
Ascribed to the Sixth Dalai Lama, (Wiener Studien zur Tibetologie und
Buddhismuskunde), Vienne: Arbeitskreis für Tibetologie und Buddhismuskunde,

1990. Pour les détails bibliographiques des nombreuses traductions
de la soixantaine de poèmes habituellement attribués à Tsangyang Gyatso,
voir P. K. Sprensen, n. 1.

2. W. D. Shakabpa, Tibet : A Political History, New Haven : Yale
University Press, 1967, p. 128.



POÈMES DU SIXIÈME DALAÏ LAMA 127

gol Nomun Khan3: tous ces points, et bien d'autres, suscitent
encore des interrogations en Occident ainsi qu'en Asie. Sans

entrer dans les détails sur ces questions souvent fort épineuses,
voici quelques remarques sur la vie de Tsangyang Gyatso qui
pourraient nous aider à comprendre sa poésie si peu commune.

Il est né en 1683 à Tsona dans la région de Mon (mon yul),
près de la frontière bhoutanaise, dans une famille d'affiliation
religieuse mixte. Son père adhérait probablement à la tradition
ancienne du bouddhisme, c'est-à-dire le Nyingmapa (rnying ma
pa), une tradition de forte orientation laïque. Sa mère, en
revanche, appartenait au Gelugpa (dge lugs pa), la tradition réformée

fondée par Tsongkhapa au XIVe siècle. Comme le relève
P. Sprensen, il est bien possible que cette double filiation ait eu
une influence décisive sur la personnalité du sixième Dalaï Lama

: «In more than one sense his dual denominational roots may
have wielded no small influence later in the young God-king's
life, when he may have tried to blend doctrines and tenets which
were originally nourished by distinct schools4.»

Tsangyang Gyatso grandit dans une des périodes les plus
extraordinaires de l'histoire du Tibet, celle où le régent Sanggyä

3. Cette biographie prétend que le sixième Dalaï Lama ne mourut pas
en 1706 mais continua ses pérégrinations jusqu'à sa mort en 1746. Le texte
tibétain est inclus dans Zhuang Jing, Rig 'dzin Tshangs dbyangs rgya
mtsho'i gsung mgur dang gsang ba'i mam thar, Beijing : Renmin chu-
banshe/Mi rigs dpe skrun khang, 1981. Voir le résumé de T. Damdin-
sureng, «The Sixth Dalai Lama : Tsangs-Dbyangs Rgya-Mtso», The Tibet
Journal VI, 4 (1981), p. 32-36.; voir aussi P. Klafkowsky, The Secret
Deliverance of the Sixth Dalai Lama as Narated by Dharmatdla. Edited
from the Hor Chos-' byun by Dharmatdla and Translated into English, with
an Introduction and Comments, (Wiener Studien zur Tibetologie und
Buddhismuskunde), Vienne : Arbeitskreis für Tibetologie und Buddhismuskunde,

1979, pour la version de la biographie secrète que l'on trouve dans
le Hor chos 'hyung de Dharmatâla. Fort heureusement, avec les publications

récentes de chercheurs tels que Don grub tshe ring et Michael Aris, le
problème de l'authenticité de cette biographie devient moins obscure.
Ainsi, il semble que le texte de Nomon Khan traite d'un imitateur du
Sixième, un dénommé Ngawang Chödrak Gyatso (ngag dbang chos grags
rgya mtsho), et que, par conséquent, le récit des divers événements et
voyages dans la vie du Sixième après 1706 ne devrait plus être pris au
sérieux. Voir M. Aris, op. cit., p. 167 sq., qui résume aussi les arguments
de Don grub tshe ring.

4. Sprensen, op. cit., p. 24. Voir aussi Hoffman (G. W. Houston, Wings
of the White Crane. Poems of Tshangs dbyangs rgya mtsho (1683-1706),



128 ÉTUDES DE LETTRES

Gyatso réussit à conserver le pouvoir politique au Tibet en
dissimulant la mort du cinquième Dalaï Lama. En effet, pendant
quatorze ans, Sanggyä Gyatso prétendit que son maître, le Grand
Cinquième, faisait une retraite de méditation ; aux rares occasions

où la nécessité d'une présence physique était tout de même
incontournable, il disposait d'un sosie, un moine, pour tenir le
rôle. Ainsi, le jeune Tsangyang Gyatso ne fut pas intronisé Dalaï
Lama avant l'âge de quatorze ans. On spécule souvent que son
scandaleux comportement ultérieur et son refus de rester moine
s'expliquent en grande partie par le fait que son intronisation fut
si tardive, son caractère ayant été corrompu par le laxisme de son
éducation dans la maison de ses parents5. C'est peu probable.
Car la formation intensive de ce Dalaï Lama avait déjà
commencé bien avant l'âge de quatorze ans : il avait vécu à Tsona
une jeunesse extrêmement protégée dans une réclusion
rigoureuse où ses seuls compagnons réguliers furent des moines,
ses tuteurs et ses serviteurs. N'est-il pas plus plausible que le
comportement du Sixième soit une rébellion prolongée contre
une vie trop restrictive que lui avait d'abord imposée Sanggyä
Gyatso et par la suite toute la hiérarchie Gelugpa ?6 Nous
pourrions aussi trouver dans ces poèmes, au lieu des signes d'un
caractère débauché, une volonté de s'affirmer en parlant de ses

propres sentiments et conflits, sujets qui sont interdits dans la
poésie, généralement très didactique, des religieux tibétains.

Dans les dernières années de sa vie, le Sixième se trouva
irrémédiablement impliqué dans une âpre lutte de pouvoir entre

intr. H. Hoffman, Delhi: Motilal Banarsidass, 1982), qui discute de
l'influence probable des doctrines du Nyingmapa Pâma lingpa (pad ma
gling pa) sur la famille de Tsangyang Gyatso.

5. Cf. C. Bell, Portrait of the Dalai Lama, Londres: Collins, 1946,
p. 36: «.. the sixth Dalai Lama, when publicly announced, was already in
his teens. Till then he had lived with his parents, and received a normal
upbringing. The result was calamitous. He had become acquainted with
worldly pleasures, and not only acquired a fondness for them but carried
this to excess.» Cf. van Heurck, op. cit., p. 17 qui parle des libertés et des

aventures «auxquelles [Tsangyang Gyatso] s'était accoutumé pendant son
adolescence.»

6. Cf. M. Aris, op. cit., p. 156 sur le renoncement du Sixième à ses
vœux de moine : «What is quite sure is that the youth was now totally
determined to win the freedom he had never enjoyed.»



POÈMES DU SIXIÈME DALAÏ LAMA 129

deux factions mongoles de la région du Kokonor, les Dzungars et
les Qosots. Les premiers furent les alliés de Sanggyä Gyatso,
alors que leurs rivaux, les Qosots, dirigés par Lhabzang Khan,
eurent l'appui de l'empereur Manchu Kang Xi dans leur quête de
retrouver l'influence qu'ils avaient eue au Tibet pendant le règne
du cinquième Dalaï Lama. Après la défaite et l'exécution de

Sanggyä Gyatso par Lhabzang Khan en 1706, ce dernier prit le
pouvoir politique à Lhassa et déposa le sixième Dalaï Lama,
prenant prétexte de sa mauvaise conduite. L'empereur Kang Xi,
persuadé par Lhabzang Khan que ce Tsangyang Gyatso ne fut pas
la vraie incarnation du Cinquième, lui ordonna de venir à Pékin.
En route, Tsangyang Gyatso «disparut» près du lac Kunganor
(kun dga' nor) au Qinghai, vraisemblablement assassiné.

Pour bien de ses contemporains chinois et mongols, le Sixième
fut donc considéré comme un libertin, un imposteur qui s'affichait

avec des femmes. Ce jugement sans merci s'explique en
partie par les luttes de pouvoir de cette époque où il fut
politiquement avantageux aux Mongols et aux Manchus de mettre en
évidence les aspects les plus controversés du comportement du
Dalaï Lama. Mais il est indéniable que le comportement du
Sixième allait profondément à l'encontre de ce que les Chinois
attendaient d'un moine bouddhiste — non seulement les Chinois,
mais aussi le jésuite Ippolito Desideri, et plus tard, le Britannique

Charles Bell, qui furent outrés par la conduite de Tsangyang

Gyatso.
Pour les Tibétains, en revanche, il y a deux perspectives,

presque contradictoires, qui coexistent au sujet de Tsangyang
Gyatso. D'une part, on trouve des chansons populaires qui
insistent sur le côté humain du Dalaï Lama :

/ rig 'dzin tshangs dbyangs rgya mtsho /
/ snying sdug 'tshol gyis ma gsung /
/ rang la dgos pa nang hzhin /
/ mi la dgos kyi yod 'gro /7

Le vidyâdhara Tsangyang Gyatso cherche une belle.
Mais n'en dites rien :

Il en a besoin,
Comme tout le monde.

7. Bod kyi glu gzhas (Xizang geyao), Beijing : Minzu Xueyuan, 1959,
p. 169. Cité (sans traduction) dans Sprensen, op. cit., p. 242.



130 ÉTUDES DE LETTRES

D'autre part, Tsangyang Gyatso reste l'incarnation d'Avaloki-
tesvara, le bodhisattva de compassion. Ses poèmes sont alors
expliqués autrement que comme de simples chants d'amour.
Thubten Jigme Norbu, le frère du quatorzième Dalaï Lama,
reflète cette opinion traditionnelle des Tibétains en disant : «To

anyone who knows Tibet, there is something at work here that is
a great deal more than the mere love of a man for a woman ...8»
En somme, l'amour dont parle Tsangyang Gyatso est celui d'une
pratique tantrique, un yoga sexuel où l'adepte utilise ses passions
comme des techniques menant à l'Éveil. Personnellement, nous
trouvons cette rationalisation insatisfaisante, d'autant plus que,
comme le dit pertinemment Mark Tatz, elle coupe la tension
essentielle entre amour et religion qui constitue la vie même des

poèmes du sixième Dalaï Lama9. Mais quelle est l'évidence
textuelle pour une telle interprétation où l'on explique la conduite
de Tsangyang Gyatso en lui attribuant un amour mystique Les
Tibétains, ainsi que certains Occidentaux tels que G. Houston10,

8. Thubten Jigme Norbu & C. M.Turnbull, Tibet, New York : Clarion
Books/Simon and Schuster, 1968, p. 286.

9. M. Tatz, «Songs of the Sixth Dalai Lama», The Tibet Journal, VI, 4
(1981), p. 13-31, p. 17: «In any case, to rationalize his deeds in this way
cuts the tension that is the very life of the songs.» Il nous semble que l'on
trouve une tension et une ambiguïté assez similaires chez certains poètes
fort controversés dans la tradition Zen, dont un des plus célèbres est sans
doute le moine Ikkyu (1394-1481). A titre de comparaison, citons les

remarques de Masumi Shibata (Les Maîtres du zen au Japon, Paris :

Maisonneuve et Larose, 1969, p. 86-87) au sujet d'Ikkyû: «Vers 70 ans,
Ikkyû eut une servante nommée Mori, aveugle d'une grande beauté dont il
était amoureux. Dans son recueil des poésies qu'il écrivit on rencontre des
titres ayant trait à cette servante: "L'onde sexuelle", "Le sexe d'une belle a
le parfum du narcisse" et "Gober l'onde sexuelle d'une belle". Faut-il
interpréter ces trois titres comme simples reflets d'une débauche de dégénéré

ou bien comme une ironie en face de l'attitude hypocrite des moines
qui se rengorgent d'une certaine pureté vis à vis des Défenses ou bien est-
ce, selon le Grand Véhicule, l'unification de la passion et de la Sagesse?»
Pour une traduction française des poèmes d'Ikkyû, voir Maryse Shibata et
Masumi Shibata, Ikkyu, Nuages fous, Paris : Albin Michel, 1991.

10. Houston, op. cit., p. 19: «The drops are identical with the river. In
turn the river is identical with the male semen which becomes amrta, the
drink of immortality when mixed with female blood. The offerings of the
barmaid is this wine (blood). The poem is concerned with the Tantric union
of the male and female polarities — ritual intercourse — which must be
undertaken with a vow of purity in order to become useful to the Yogin.»
En fait, il y a une interprétation tantrique de ce chant, mais elle est



POÈMES DU SIXIÈME DALAÏ LAMA 131

citent le poème E20" 19 dans d'autres éditions) :

[E20] / dag pa she! ri gangs chu /
/ klu hdud rdo rje'i zil pa /
/ hdud rtsi sman gyi phah rgyun /
/ chang ma ye shes mkha ' 'gro /
/ dam tshig gtsang mas htung na /
/ ngan song myong dgos mi 'dug /

L'eau des glaciers du Dag pa Shel Ri ;

Les gouttes de rosée de [la plante] Lü dii dor je ;

La levure de l'élixir tonique ;

La serveuse de bière [est] la Dâkinî de sagesse.
Si je bois [cette mixture] avec des engagements [tantriques]

immaculés,
Je n ai pas a endurer la damnation.

Ce poème est équivoque. On peut très bien le lire, comme le
fait D. Back12 comme un éloge des plaisirs de la bière. Mais il y
a effectivement beaucoup plus que cela. Comme l'a montré
D. Martin 13, il y a des images tantriques bien spécifiques : Dag
pa shel ri est le nom d'une montagne sacrée dans le sud du Tibet,
réputée être un des vingt-quatre lieux spéciaux des «tantra
féminins» {ma hrgyud)\ Iii dii dor je {klu bdud rdo rje),
Codonopsis ovata, est une plante qui combat les maladies causées

par les nâga et d'autres esprits; la «Dâkinî de sagesse» {ye
shes mkha' 'gro jhdnadâkinî) est associée au tantra de Cakra-

différente, et nettement plus informée que ces explications de Houston. Il
n'est probablement pas question de rite sexuel, mais plutôt de magie et
d'alchimie: on consacre un élixir (hdud rtsi amrta), un médicament
surnaturel, constitué d'une plante {klu hdud rdo rje) et du pouvoir essentiel

phahs rgyun «levure») des reliques. Voir D. Martin, «For Love or
Religion? Another Look at a "Love Song" by the Sixth Dalai Lama»,
Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft, 138 (1988),
p. 349-63, Sprensen, op. cit., p. 114 sq.; voir aussi l'article de J. A.
Ardussi, «Brewing and Drinking the Beer of Enlightenment in Tibetan
Buddhism : The Doha Tradition in Tibet», Journal of the American Oriental

Society, 97 (1977), p. 115-24.
11. E l'édition critique des soixante-six poèmes habituellement attribués

au sixième Dalaï Lama faite par P. Sprensen. Voir Sprensen, op. cit.
La numérotation des poèmes correspond à celle de Sprensen.

12. D. M. Back, «Zu einem Gedicht des VI. Dalai Lama», Zeitschrift
der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft, 135 (1985), p. 319-29.

13. Idem., note 10.



132 ÉTUDES DE LETTRES

samvara ; les engagements (dam tshig - samaya) font partie des

vœux tantriques (sdom pà) que l'on prononce lors de toute
initiation dans un des tantra suprêmes (nal 'byor bla med brgyud

mahdnuttarayogatantra). Enfin, l'idée exprimée dans les deux
dernières lignes est également reconnaissable comme un principe
clé du tantra.

Toutefois, la tournure tantrique de ce seul poème, nous
semble-t-il, n'affecte nullement la façon dont il faut lire les
autres poèmes de cet auteur. Ce qui nous frappe immédiatement
est que le poème E20 diffère énormément des autres, par sa
forme en six lignes, mais surtout par son contenu, car les autres
poèmes de la soixantaine généralement attribuée au sixième
Dalaï Lama ne parlent que très rarement du tantrisme, mais
plutôt — si on les lit d'une manière naturelle — des joies et des

chagrins de l'amour, ce dernier pris dans un sens tout à fait
ordinaire et séculier. Le poème 20 reste donc un cas unique, et il
est même possible qu'il ait simplement été ajouté ultérieurement
pour justifier la conduite, autrement scandaleuse, du Dalaï Lama.
En tout cas, si le poème 20 est authentique, la présence d'images
tantriques ne prouvera que très peu de choses, car une interprétation

similaire des autres poèmes, qui parlent de l'amour et de

l'attachement, demeurera invraisemblable. Il serait donc plus
raisonnable de dire que le poème 20 exprime simplement l'aspiration

de Tsangyang Gyatso à trouver une solution à ses malheurs
moyennant une pratique du tantra. A noter que S5614, dans
l'échantillon des poèmes du Rig 'dzin Tshangs dbyangs rgya
mtsho'i gsung mgur traduit dans la deuxième partie de cet article,
exprime également tout au plus un vœu ou une aspiration à

pratiquer les yoga sexuels du tantra.
Enfin, il y a des auteurs qui veulent voir des allusions à un

amour religieux ou mystique aussi ailleurs dans la poésie du
Sixième, et non pas seulement dans le poème E20. Thubten
Jigme Norbu et Colin Turnbull, par exemple, traduisent le mot
byams pa («amour», «amante») dans le poème El7 par
«compassion», ce qui reflète, bien entendu, le sens habituel que
prend ce mot dans les textes bouddhiques. Examinons cette

14. S le texte tibétain du Rig 'dzin Tshangs dbyangs rgya mtsho'i
gsung mgur, transcrit et annoté dans S0rensen, op. cit. La numérotation des
poèmes correspond à celle de Sprensen.



POÈMES DU SIXIÈME DALAÏ LAMA 133

traduction de près. Nous donnons, d'abord, notre version du
poème El7 :

[El7] / mtshan Idan bla ma'i drung du /
/ sems 'khrid zhu bar phyin pas /
/ sems pa 'gor kyang mi thub /
/ byams pa 'i phyogs la shor song /

Je suis allé chez un lama renommé
Le prier de guider mon esprit.
Mes pensées ne pouvaient même pas suivre.
Elles s'échappaient vers mon amour (byams pa).

Norbu et Turnbull traduisent le même texte de la manière
suivante :

I went to my teacher, with devotion filled,
To learn of the Lord Buddha.
My teacher taught, but what he said escaped ;

For my mind was full of compassion,
Full of that Compassionate One who loves me.
She has stolen my mind15.

En comparant cette traduction au texte tibétain, il est évident
qu'elle est très, très libre. Vraisemblablement Norbu et Turnbull
cherchaient à nous fournir une version anglaise qui ait des
mérites littéraires et qui, de plus, révèle le sens profond du poème.
Toujours est-il que cette interprétation du mot byams pa dans le
poème 17, même dans une traduction libre, reste philologique-
ment indéfendable. Il est peut-être curieux que le sixième Dalaï
Lama ait utilisé un terme comme byams pa (skt. maitrï) si chargé
de connotations bouddhiques pour désigner son amante. Mais il
l'utilise fréquemment de cette manière, comme le font d'autres
poètes tibétains, et une traduction par «compassion» est toujours
à exclure16. Bref: Tsangyang Gyatso utilise le mot byams pa
presque comme un synonyme des mots snying thub / snying sdug
«une belle», «une chérie», «la bien-aimée», que l'on trouve aussi

15. Norbu & Turnbull, op. cit., p. 285.
16. Prenons, par exemple, les locutions chung 'dris byams pa «un amour

de jeunesse» (poème E12); byams pa'i zhal ras «le visage de mon amour»
(poème E18). Ou bien la phrase khrel gzhung med pa'i byams pa (poème
E10), qui veut dire «mon amante qui n'a pas de modestie/honte»: «ma
compassion qui n'a pas de modestie/honte» serait insensé. Voir aussi
l'emploi fréquent du mot byams pa dans la collection de poèmes tibétains



134 ÉTUDES DE LETTRES

fréquemment dans ses poèmes. Il s'agit de l'amour entre un
homme et une femme, ni plus ni moins.

Le Rig 'dzin Tshangs dbyangs rgya mtsho'i gsung mgur

Jusqu'à récemment, nous n'avions qu'une soixantaine
(soixante-six dans l'édition E) de poèmes attribués, à tort ou à

raison, au sixième Dalaï Lama17. Ces poèmes ont été traduits
dans plusieurs langues — en anglais, en français, en allemand, en
chinois, en russe, etc. Dans ce qui suit, nous offrons une
traduction française de vingt-cinq poèmes tirés d'une nouvelle
collection qui en comporte quatre cent cinquante-huit (y compris
la soixantaine habituelle). Bien que le texte tibétain soit intitulé
Rig 'dzin Tshangs dbyangs rgya mtsho'i gsung mgur, «Les
chants du vidyâdhara Tsangyang Gyatso», son authenticité reste
problématique, et bon nombre de ces poèmes trouvent probablement

leurs origines dans des chansons populaires, avec lesquelles
ils ont souvent de fortes ressemblances. D'autres poèmes,
cependant, sont par leur style et par leur thématique très
similaires à ceux qui figurent dans la collection de soixante-six,
et il n'est certainement pas du tout exclu a priori qu'ils soient à

attribuer au Sixième. Cela dit, il nous semble que la question
générale de l'authenticité des deux collections de poèmes va
probablement rester insoluble, car aucun manuscrit de poèmes
écrits par le Dalaï Lama lui-même ne nous est parvenu : il s'agit
toujours de transmissions orales, les textes que nous avons
n'étant que des transcriptions ultérieures de chants.

La présente collection de poèmes attribués au sixième Dalaï
Lama a été publiée, avec des annotations importantes, dans un
appendice à Sprensen : ses explications philologiques sont à lire
en conjonction avec notre traduction. L'échantillon que nous
traduisons ici consiste, pour la plupart, en des poèmes qui n'ont
jamais, à notre connaissance, été rendus en langue occidentale18.

Bod kyi dga' gzhas sos ka'i tshor ha, éd. Nor bu chos 'phel, New Delhi :

Rangwang Publishers, 1986.
17. Sprensen semble penser que ces poèmes proviennent d'autres

sources ; C. Lindtner, «Compte rendu de P. Sprensen, Divinity
Secularisd», The Adyar Library Bulletin, n° 55 (1991), p. 130-32, par
contre, considère que la plupart sont authentiques.

18. Il n'y a qu'un manuscrit de ces poèmes. Puisqu'il s'agit d'une
transcription de chants, il y a très souvent des erreurs dues à l'homonymie des



POÈMES DU SIXIÈME DALAÏ LAMA 135

[54] / me tog yal ba'i thu lu /
/ nag po [de] la bltas pas /
/ a Ice rgan mos sman shar /
/ bu mo [de] yang los byas /

Je regarde les restes noirs, desséchés19,
D'une fleur fanée [et je pense]:
Cette veille dame, elle aussi,
A sûrement été une belle jeune fille.

[55] / tshe 'di bya byed rnam grangs /
/ chu [yi] nang gi ri mo /
/ ri mo zad pa med pa 'i l
/ cha lugs [de] la gzigs dang /

Les choses à faire dans cette vie
Sont des images [reflétées] dans l'eau.
Regardez la manière
Dont les images ne s'épuisent jamais

[S22] / chung 'gris byams pa ri khrod /
/ sku mtshams [de] la thad na /
/ gzhon pa'i sa gang sa gzhis /
/ chos rgyag [de] la phul chog /

Si l'amour de mon enfance
Se retire dans un ermitage de montagne,
Tous les terres et domaines de ma jeunesse,
Je les lui donne pour sa pratique de la Loi.

[S24] / tshig gsum snying gtam bshos sa l
/ ne'u [g]sing Icang ra'i sbug skyog t
/ byi 'u 'jol mo ma rtogs l
/ su dang gang gis mi shes /

mots tibétains. Précisons que B. Vilgrain, La raison de l'oiseau. Poèmes
de Tshanyang Gyatsho, sixième Dalaï Lama, Cognac : Fata Morgana («Les
Immémoriaux»), 1986, traduit cinquante-neuf poèmes tirés du Rig 'dzin
Tshangs dbyangs rgya mtsho'i gsung mgur, dont quelques-uns figurent
aussi dans le présent échantillon. Plus exactement, elle traduit les poèmes
du Rig 'dzin Tshangs dbyangs rgya mtsho'i gsung mgur qui figurent dans
l'édition de Zhuang Jing, op. cit. Ses traductions, comme nous le verrons,
sont d'une très médiocre qualité.

19. Comme l'explique Sprensen, thu lu / thu lu lu thur du babs pa
«nodding, i.e. a black flower withering and collapsing».



136 ÉTUDES DE LETTRES

La cachette sous un taillis de saules dans le parc
Où nous nous sommes dits des mots d'amour,
Personne ne la saura,
Sinon la grive musicienne20.

[S26] / zhag gcig brkyangs pa'i snying sdug /
/ srod la 'ja ' ba gnang zhu I
/ tho rangs nam zla btang dus /
/ 'bral mtshams byed pa los yin /

Ma belle d'un seul jour
M'aime à la tombée de la nuit.
Quand l'aube viendra,
Elle me quittera certainement.

[S30] / me tog shar nas yal song /
/ byams pa 'grog[s] nas rgas song /
/ nga dang [g]ser byung bung ba'i /
/ blo thag de khas chod song /

La fleur s'ouvrit et puis se fana.
Mon amante devint ma compagne et puis vieillit.
L'abeille jaune et moi,
Nous nous sommes résignés à ce [sort]21.

[S31 ] / sha tsha zhen pa ches nas /
/ 'khor ba'i then thag yin pa l
/ ma byas dman shar bu mos /
/ khrel gzung mi 'dug gsung gis /

Ma passion est grande,
C'est la corde qui me tire vers le samsara.
Mais sans [passion], la fille dira
Que je n'ai aucun scrupule.

[S32] / me tog yal ba'i 'dab ma /
/ a [g]sar zad pa'i snying sdug /
/ 'dzum [m]dang [s] so dkar bstan kyang /
/ sems la dga ' tshor mi 'dug /

20. Voir Zhuang Jing, op. cit., n° 66 ; Vilgrain, op. cit., p. 57.
21. Zhuang Jing, op. cit., n° 67; Vilgrain, op. cit., p. 57.



POÈMES DU SIXIÈME DALAÏ LAMA 137

Ma chérie fantasque,
Pétale d'une fleur fanée,
Me montre son sourire éclatant,
Mais je n'y trouve plus aucun plaisir22.

[S33] /pha mas bcol ba'i mdun mas /
/ mi yong zhu rgyu med kyang /
/ rang sems phra mo chung 'dris /
/ byams pa'i rjes la lang[s] song /

L'épouse que me confient mes parents,
Je ne puis la rejeter.
Mais mes pensées les plus profondes23
Vont vers l'amour de mon enfance.

[535] / khams bu za rgyu med pa'i /
/ khams sdong 'bras bu'i nil nil /
/ snying sdug 'grig rgyu med pa'i /
/ gtam gsum mi kha 'i rdzag rdzag /

Les pêchers, dont les pêches ne doivent pas être mangées,
Croulent sous leurs fruits.
Les histoires [qui disent] que ma belle n'est pas convenable
Sont des flots de commérages.

[536] / do nub ra yang gzi song /
/ gnas mo 'i phrag la nyal chog /
/ sang zhogjs] 'gro ba'i nam tshod /
/ bya pho [m]mtsha['] lus gnang yong /

Ce soir je suis à nouveau saoûl ;

Je dois dormir contre l'épaule de ma maîtresse.
Demain à l'aube
C'est le coq qui me réveillera.

[S42] / dman shar skye 'bras mtshar la /
/ ja chang 'dod yon 'dzomjs] pa /

22. Zhuang Jing, op. cit., n° 68. La traduction de Vilgrain, op. cit., p. 58

respecte trop peu la syntaxe tibétaine: «Le pétale d'une fleur fanée / et le
sourire, même plein d'éclat, / d'une chérie fantasque / ne sont guère
enviables !» Il est clair que «le pétale d'une fleur fanée» devrait être en apposition

à «chérie fantasque». Il est également faux de traduire kyang ici par
«même».

23. Littéralement «mes pensées subtiles» {rang sems phra mo).



138 ÉTUDES DE LETTRES

/ shi nas lha lus blangs kyang /
/ 'di las dga' nges mi 'dug /

Le corps de la jeune fille est beau ;

Le thé, la bière, les plaisirs abondent.
Après ma mort, même si je m'incarnais en dieu,
Aurais-je plus de joie Pas sûr !24

[544] / skyes nas shi bas ma chog /
/ mdun ma 'bral rgyu yin na I
/ shi nas bar do'i ['Jphran la /
/ s ems pa skyo rog[s] yin pa /

Né, je dois mourir.
Et il faut encore que mon amante me quitte.
Mort, et sur le chemin du bardo25,
La tristesse sera donc ma [seule] compagne.

[545] / dag pa shel ri gangs chu /
/ klu bdud rdo rje'i zil pa /
/ bdud rtsi sman gyi phab rgyun /
/ chang ma ye shes mkha ' 'gro /
/ dam tshig gtsang mas btung na /
/ ngan song myong dgos mi 'dug /
/ gzhon pa 'i tshe gang bsags pa 'i /
/ sdig sgrib zhor la dag 'gro /

L'eau des glaciers du Dag pa Shel Ri ;

Les gouttes de rosée de [la plante] Lii dii dor je ;

La levure de l'élixir tonique ;

La serveuse de bière [est] la Dâkinî de sagesse.
Si je bois [cette mixture] avec des engagements [tantriques]

immaculés,
Je n'ai pas à endurer la damnation.
Tous les péchés accumulés dans ma jeunesse
Seront, en même temps, purifiés.

[546] / byams pa mtshar ba'i sgang la /
/ ba[r] tshang brtse [g]dung che nas /

24. Zhuang Jing, op. cit., n° 85. Cf. Vilgrain, op. cit., p. 63: «Prévenant
les désirs de l'adolescente / je dépose du thé, je dépose des vins... / Que
morte elle s'incarne en déesse, / je ne pourrais l'en aimer plus !»

25. Il s'agit de l'état intermédiaire entre la mort et la renaissance, une
période censée être particulièrement éprouvante.



POÈMES DU SIXIÈME DALAÏ LAMA 139

/ da lam ri khrod 'grim pa 'i /
/ 'gyangs cha zhu dgos byung [ng]o l

Mon amante est belle,
Grands sont ses désirs acharnés26:
Récemment j'ai dû différer
Mon voyage vers l'ermitage

[S49] / chags sdang ser snas bsags pa'i /
/ 'dod yon sgyu ma 'i nor rdzas /
/ chung 'dris byams pa byung dus /
/ ser sna'i mdud pa grol song /

Accumulés avec attachement, haine et avarice,
Les plaisirs sensuels sont une richesse illusoire
Quand j'ai rencontré l'amour de mon enfance,
Le nœud d'avarice s'est défait27.

[S51] / sh[v]a pho nyin 'khor mtshan 'khor I
/ tshong 'dus a Ice dman shar /
/ dbu sna skyel ba ma mdzad l
/ nga ni gtan grogs mi byed /

Ne faites pas de serment
A la fille du marché,
Entourée jour et nuit par des mâles.
Moi, je ne l'épouserais pas.

26. Le texte a ba tshang, mais il faudrait probablement lire bar 'tshang
(«interférer», «incommoder»); voir Bod rgya Zhang Yisun et al., Bod
rgya tshig mdzod chen mo (Zanghan da cidian), (Dictionnaire tibétain-
chinois), Beijing: Renmin chubanshe/Mi rigs dpe skrun khang, 1985) s. v.
bar 'tshang. Pour les expressions bar 'tshang et bar 'tshang can ma, voir
Sprensen, op. cit., p. 347-348. Il semble que bar 'tshang dans le contexte
bar tshang brtse gdung ne veut pas simplement dire «un désir incommode/
trop insistant», mais impudique /licencieux. Toutefois, comme le remarque
Sprensen, bar tshang brtse gdung che ou bar tshang can ma ne semblent
pas être des termes très péjoratifs, ou bien que Tshangyang Gyatso les
utilise d'une manière ironique. Cf. le poème S57, où l'absence de tels désirs
chez une femme est décrit comme un défaut Enfin signalons que Zhuang
Jing (n° 69) change ba[r] tshang en phar tshur («mutuel»), ce qui n'est
guère justifiable La traduction de Vilgrain, op. cit., p. 58 est, de nouveau,
du non-sens: «Mon aimée, de toutes la plus belle, / nous étions l'un à

l'autre devenus si chers / qu'il me fallait un répit: / je suis parti dans un
ermitage de montagne !»

27. Zhuang Jing, op. cit., n° 86; Vilgrain, op. cit., p. 64.



140 ÉTUDES DE LETTRES

[552] / dman shar e drin bsam nas /
/ gdong pa 'o mas [']khru[s] gis /
/ sngon chad khyo ka med pa /
/ lo rgyus gsung ha mkhas kyang /
/ /«s la [m]dze dri kha ha /
/ £<7 fsug /?ya.r nas hyung ha /

La jeune fille voulut me connaître,
Elle lava son visage avec du lait.
Elle raconta habilement une histoire
Qu'elle n'avait jamais eu d'autres hommes avant.
Mais son corps Qu'a-t-elle fait pour qu'il pue28
D'une telle odeur infecte?

[553] / sdom med grva pa'i cha lugs /
/ htsun mdog gzhan las kha has29 /
/ ma hyas mi kha sdang ha /
/ nga dang pho rog nag chung /
/ hyas kyang mi kha mi 'dug /
/ khong dang skya khra hor pa /

Ce faux moine en habit, sans vœux,
Il se dit supérieur aux autres.
Nous n'avons rien fait, mais les critiques sont cruelles,
Moi et le petit corbeau.
Ils ont [tout] fait, mais sans critiques,
Lui et le faucon mongol30.

[554] / khang pa rtsig sha srah la /
/ grong pa chad las dgos pail /
/ bu mo ha[r] tshang can ma /
/ ngu zug rgyag pa ma gnang /

28. Sprensen, op. cit., p. 348 semble comprendre kha ha dans le sens de
«acide». Mais kha ha est aussi un verbe qui veut dire «émettre/exhaler
[une odeur]». Voir Bod rgya s.v. kha ha.

29. Ici il faut comprendre kha rhad «se vanter». Voir Sprensen, op. cit.,
p. 349 et Bod rgya s.v. kha rhad.

30. Le faux moine en question semble être le régent Sanggyä Gyatso, qui
portait des habits de moine. Sanggyä Gyatso fut aussi soupçonné de
nombreux crimes, y compris d'avoir tué un moine qui allait peut-être reveler
que le Cinquième ne faisait pas une retraite de méditation, mais qu'il était
bel et bien mort. Le petit corbeau noir (i.e. Tsangyang Gyatso) est la
victime des injustices faites par le faucon. Quant au «faucon mongol», faut-il
aussi penser à Lhabzang Khan

31. Selon Sprensen il faut lire 'phya[s] lad («se moquer»), qui est
homonyme de chad las. La leçon chad las est en effet incompréhensible.



POÈMES DU SIXIÈME DALAÏ LAMA 141

Les parois de la maison sont minces.
Les villageois doivent bien rire.
Fille acharnée32, s'il te plaît,
Arrête de pousser des cris

[555] / than pa rgyab pa'i bye thang /
/ sim sim char pas mi ngom[s] /
/ mos skom 'dod pa can mar /
/ dpyad pas33 tshim dus mi 'dug /

Une plaine où sévit la sécheresse
Ne se contente pas d'une petite averse.
Cette fille assoiffée
N'a jamais assez de jouissance.

[556] / 'dod chags dpyad pas mi mdzad34 /
/ mi tshe hril por lang[s] song /
/ 'dod chags lam du spyod pa 'i /
/ mal 'byor pho mo yin na /
/ tshe 'di 'grogs lam bde la /
/ phyi ma ma sos skyid pa /

Le désir ne s'estompe pas avec la jouissance ;

Il surgit pendant toute notre vie.
Si nous étions yogi et yoginî
Et utilisions le désir comme chemin,
Dans cette vie nous vivrions heureux,
Et après, il y aurait du bonheur [aussi].

[557] / ba[r] tshang brtse [gjdung med pa'i /
/ snying sdug ma bzhengs lha sku /
/ 'gros dang gom pa med pa 'i /
/ rta mchog nyos pa 'dra byung /

Une belle sans désirs acharnés35
Est une statue d'un dieu surnaturel

Voir Bod rgya s.v. 'phya lad: gzhan gyi rnam 'gyur la lad zlos kyis khrel
dgod byed pa «Se moquer de l'apparence d'autrui en l'imitant.» Sprensen
lit aussi rgod pa («sauvagement») au lieu de l'homonyme dgos pa, mais ce
dernier changement ne nous semble pas strictement nécessaire vu que dgos
pa («devoir») donne un sens intelligible ici.

32. bar tshang can ma. Voir note 26.
33. Lire spyad pa.
34. Lire 'dzad «s'estomper». Au lieu de dpyad pas, il faut lire spyad pas.
35. Voir note 26 supra.



142 ÉTUDES DE LETTRES

C'est comme acheter un superbe cheval
Qui ne trotte ni ne galope36.

[558] / me tog nam zla ring ba I
/ ne'u [g]sing spang lo'i spang rgyan /
/ [g]ser chung bung ba'i blo sna /
/ da dung re zhig bsring dang /

La saison des fleurs est longue.
Ornement des feuilles et des prés,
Petit abeille jaune,
Que dure encore un peu ta patience

[559] / bu mo skyes pa'i [m]chog pa /
/ klu mo mchog yag lha mo /
/ sngar 'dris byams pa'i gnas [s]u /
/ 'chi bdag bsring ba gnang zhu /

Cette fille, la plus excellente des créatures,
Est une déesse, la reine des nâga.
Je vous prie, ô Seigneur de la mort37, n'allez pas déjà
Chez l'amour de mon enfance.

Tom J. F. Tillemans

Les poèmes que l'on trouve ici ont été traduits dans le cadre d'un cours
de tibétain à l'Univeristé de Lausanne. Je tiens à remercier Catherine
Dupont-Roc, Xavier Giannakapoulos et Annick Isoz de leurs nombreuses
suggestions.

36. Zhuang Jing, op. cit., n° 122; Vilgrain, op. cit., p. 76. ba[r] tshang
est, de nouveau, changé en phar tshur. La traduction de Vilgrain n'a
presque aucun rapport avec le texte tibétain : «Qu'est-ce qui me retiendrait
auprès de / cette déesse sculptée par la nature? / On n'achète pas un cheval
en voyant son aplomb / mais l'allure de son pas !»

37. Sprensen propose la leçon phyi thag («une amitié de longue date») au
lieu de 'chi bdag («le seigneur de la mort» yama). Ce changement important

nous semble difficilement justifiable, d'autant plus que 'chi bdag
donne un sens tout à fait compréhensible ici.


	Amour et religion : vingt-cinq poèmes tirés d'une nouvelle collection attribuée au sixième Dalaï Lama

