
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1992)

Heft: 4

Artikel: Les sanctuaires de l'Asie centrale à l'époque hellénistique : état de la
question

Autor: Rapin, Claude

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870449

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870449
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LES SANCTUAIRES DE L'ASIE CENTRALE À L'ÉPOQUE
HELLÉNISTIQUE : ÉTAT DE LA QUESTION

Par les trouvailles qui y ont été faites, le temple gréco-bactrien de
Takht-i Sangin est l'un des plus remarquables monuments religieux
découverts dans le monde iranien. Il s'inscrit dans une tradition
architecturale orientale connue seulement par ses développements de la
période hellénistique. Alors que l'Iran ne connaissait à l'origine que
des sanctuaires à ciel ouvert, de nouvelles traditions architecturales
religieuses surviennent à la fin de l'époque achéménide ou au début de
l'époque hellénistique. L'importance de la Mésopotamie dans la genèse
des temples couverts des mondes iranien et centre-asiatique apparaît
notamment dans la situation des sacristies par rapport à la cella. Les
temples du feu ont souvent été reconnus à tort sur la simple présence de
constructions à cella carrée à quatre colonnes et à couloir périphérique.
Mais, quand il s'agit bien de temples, ces édifices ne sont pas
nécessairement liés au culte zoroastrien, car ce dernier n'est pas reconnais-
sable dans l'architecture avant la fin de l'époque parthe.

La récente parution du troisième volume de l'histoire du
zoroastrisme de Mary Boyce et Frantz Grenet1 offre la première
synthèse sur les religions post-achéménides de l'Iran et de l'Asie
Centrale où aux sources écrites se trouvent étroitement associées
les récentes découvertes archéologiques faites en Bactriane. Ces
dernières comprennent plusieurs sanctuaires d'importance
majeure: après ceux de Dil'berdzin, dans l'oasis de Bactres, et ceux
d'Aï Khanoum, le sanctuaire de Takht-i Sangin, au Tadjikistan,

1. Mary Boyce, Frantz Grenet, A History of Zoroastrianism, III, Zoro-
astrianism under Macedonian and Roman Rule (Handbuch der Orientalistik,

1. Abt., Der nahe und der mittlere Osten, 8/1/2/2), Leiden/New
York : E. J. Brill, 1991. Mes remerciements à Frantz Grenet et Guy Lecuyot
pour l'aide qu'ils m'ont apportée dans cette étude.



102 ÉTUDES DE LETTRES

est le dernier en date des monuments de type religieux explorés
dans les territoires de l'Extrême-Orient grec2.

Le sanctuaire de Takht-i Sangin (fig. 4), dont Igor Picikjan
vient de faire paraître une étude de synthèse à Berlin3, constitue,
avec le temple à niches indentées d'Aï Khanoum (fig. I)4, l'un
des ensembles cultuels les plus riches en trouvailles du monde
iranien oriental. Comme à Aï Khanoum, les données de type
purement architectural5 ont été enrichies par celles des vestiges
du trésor sacré et d'un mobilier archéologique très varié, qui
devraient apporter un éclairage plus complet sur les cultes
pratiqués en Bactriane. L'importance de cette découverte ne s'arrête
cependant pas à cette dernière région, mais concerne également
l'Iran dans son ensemble — dont l'Asie Centrale constitue le
flanc oriental —, ainsi que le monde mésopotamien.

2. Pour le sanctuaire gréco-bactrien de Dziga-tepe (près de Dil'berdzin),
pour lequel nous ne disposons que de peu d'informations, voir M. Boyce,
Fr. Grenet, A History of Zoroastrianism III, p. 183-84.

3. Igor R. PlTSCHlKJAN, Oxos-Schatz und Oxos-Tempel : Achämenidische
Kunst in Mittelasien (Antike und Moderne), Berlin, 1992. Pour une
synthèse générale sur la Bactriane et sur Takht-i Sangin voir Igor R. Picikjan,
Kul'tura Baktrii : Axemenidskij i ellinisticeskij periody, Moskva: Nauka,
1991.

4. Pour les trouvailles d'Aï Khanoum voir Henri-Paul Francfort,
Fouilles d'Aï Khanoum III, Le Sanctuaire du temple à niches indentées, 2:
Les Trouvailles (Mémoires de la Délégation archéologique française en
Afghanistan [MDAFA], 27), Paris : De Boccard, 1984.

5. L'architecture avait déjà fait l'objet de deux études par Igor R. Pichi-
kjan, «The Oxus Temple composition in the context of architectural
comparison», The International Association for the Study of the Cultures of
Central Asia. Information Bulletin (Moscow: Unesco-Nauka), XII (1987),
p. 42-55 ; idem, «The Graeco-Bactrian Altars in the Temple of the Oxus
(Northern Bactria)», ibidem, p. 56-65. Voir aussi Boris A. Litvinskij, Igor
R. Pitchikjan, «Découvertes dans un sanctuaire du dieu Oxus de la
Bactriane septentrionale», Revue Archéologique, 1981 /2, p. 195-216; Boris A.
Litvinskiy, Igor R. Pichikyan, «Monuments of Art from the Sanctuary of
Oxus (Northern Bactria)», Acta Antiqua Academiae Scientiarum Hun-
garicae (Budapest), XXVIII (1983), p. 25-83; Boris A. Litvinskij, Juri
G. Vinogradov, Igor R. Pichikjan, «Votiv Atrosoka iz Xrama Oksa v
Severnoj Baktrii» («L'ex-voto d'Atrosôkès dans un temple de l'Oxus en
Bactriane septentrionale»), Vestnik Drevnej Istorii, 1985/4, p. 84-110 (avec
résumé anglais); Oxus. 2000 Jahre Kunst am Oxus-Fluss in Mittelasien.
Neue Funde aus der Sowjetrepublik Tadschikistan. Eine Austeilung in
Zusammenarbeit mit der Akademie der Wissenschaften von
Tadschikistan/UdSSR und der Ermitage in Leningrad, Zürich: Museum Rietberg,
1989.



LES SANCTUAIRES DE L'ASIE CENTRALE 103

Les villes d'Aï Khanoum et de Takht-i Sangin sont
établies sur les rives de l'Amou-darya, l'Oxus des anciens. La
première, en Afghanistan, se situe au confluent avec la Kokcha,
sur la rive gauche du fleuve, la seconde, au Tadjikistan, au bord
du Wakhsh, l'un des affluents de la rive droite qui se joint à

l'Amou-darya à une centaine de kilomètres en aval d'Aï
Khanoum. Bien que nous ignorions encore le nom sous lequel elles
ont été fondées, dès le passage d'Alexandre le Grand ou quelques
décennies plus tard, ces deux cités constituaient, de par leur
urbanisme, deux centres importants du royaume gréco-bactrien.
Aï Khanoum jouait un rôle essentiellement économique et
stratégique par sa situation à l'extrémité orientale de la plaine du

moyen Amou-darya, qu'elle protégeait de la menace des peuples
nomades originaires des steppes de l'Asie Centrale. La ville de

Takht-i Sangin, en revanche, doit sa localisation à la présence
même du confluent: c'est là en effet que dès l'Antiquité, et
jusque chez des géographes des IXe-Xe siècles, on situait la
véritable source de l'Oxus. Par sa situation prédominante dans
l'urbanisme, le sanctuaire constitue la raison d'être de la ville.
La découverte d'une petite base votive avec une dédicace en grec
au dieu-fleuve Oxus ne laisse planer aucun doute sur la
destination du sanctuaire. L'image du dieu fluvial est personnalisée
au-dessus de la dédicace par une statuette en bronze de Marsyas.
Ce dernier fait à l'évidence allusion au fleuve du même nom,
affluent du Méandre en Turquie actuelle ; il révèle par conséquent

que le donateur, comme sans doute une grande part des
colons grecs parvenus dans la région au IIIe s. av. J.-C., était
originaire de Magnésie du Méandre. On notera que cette
personnalisation est tardive (milieu du IIe s. av. J.-C.) et que l'on ignore
la forme primitive de la divinité fluviale avant son assimilation
au Marsyas6.

La plupart des trouvailles de Takht-i Sangin proviennent des
locaux adjacents à la cella du temple et font partie du mobilier
religieux et d'un trésor, où dominent essentiellement des objets
de facture achéménide. Ces trouvailles couvrent un large éventail
d'objets — près de 5000 pièces —, comprenant des offrandes,
notamment de petits autels, des encensoirs, des statues en argile,

6. Paul Bernard, «Le Marsyas d'Apamée, l'Oxus et la colonisation
séleucide en Bactriane», Studia Iranica, XVI (1987), p. 103-15.



104 ÉTUDES DE LETTRES

des ivoires, des plaquettes d'or ou de bronze décorées de

représentations de donateurs ou d'animaux consacrés au temple
(chameaux et chevaux), des moulages en miniature d'objets tels
que des armes. La découverte du sanctuaire de l'Oxus et de son
contenu permet du même coup de localiser à Takht-i Sangin le
dépôt original du célèbre «trésor de l'Oxus», découvert dans la
région dans les années 1870 et conservé dans une large part au
British Museum7.

Les offrandes du sanctuaire concernent dans leur ensemble un
culte à images traditionnel. La forme du temple, en revanche,
révèle une tradition architecturale très différente, car son plan et
les vestiges de chambres à feu (ateshgah) identifiés par la fouille
correspondent à ce que l'on s'attendrait à trouver dans des

temples du feu du monde iranien.

1. Corpus des sanctuaires

La documentation à laquelle on peut se référer pour l'étude de
l'architecture religieuse est très lacunaire et ne permet pas de
dresser une typologie des sanctuaires, avec l'identification de

prototypes achéménides et leur filiation, tant en Bactriane, qu'en
Iran où l'on aurait pu s'attendre à trouver le foyer à l'origine de

cette catégorie d'édifices. La plupart de ces monuments n'ont
fait l'objet que de dégagements partiels, ou ne sont pas datés
avec certitude. Les sources écrites n'apportent pour leur part que
des témoignages ponctuels et se réfèrent à des périodes
différentes de celles des découvertes archéologiques.

La faiblesse des informations archéologiques suppose que
soient consultés tous les monuments susceptibles d'être mis en
rapport avec les textes relatifs aux religions orientales, au
zoroastrisme notamment. Le premier corpus de temples établi il
y a une vingtaine d'années par Klaus Schippmann regroupe la
majeure partie des monuments auxquels a pu être attribuée en
Iran une fonction de type religieux8. Les nouvelles découvertes

7. Ormonde M. Dalton, The Treasure of the Oxus : with other objects
from ancient Persia and India, London : The Trustees of the British
Museum, 1905.

8. Klaus Schippmann, Die Iranischen Feuerheiligtümer
(Religionsgeschichtliche Versuche und Vorarbeiten, 31), Berlin/New York: W. de

Gruyter, 1971 : ce recueil admet parfois trop libéralement les identifications



LES SANCTUAIRES DE L'ASIE CENTRALE 105

en Bactriane ont suscité un réexamen général des monuments du

corpus, et c'est à cette tâche qu'ont été consacrées plusieurs
études récentes. Les unes portent sur les temples du feu,
notamment en Iran, Susiane et Elymaïde comprises9 ; les autres
se sont concentrées sur l'architecture mésopotamienne, à laquelle
sont affiliés les sanctuaires bactriens de Dil'berdzin (fig. 3) et
d'Aï Khanoum (fig. 1-2). Les dernières recherches tendent
cependant vers l'analyse d'ensemble de toutes les traditions
architecturales iraniennes et mésopotamiennes10. Cette démarche
répond à une problématique très large sur les relations entre la
Bactriane et l'Iran occidental d'une part, entre le monde iranien
et la Mésopotamie d'autre part, de l'époque achéménide jusqu'au
début de notre ère. L'enjeu est de taille, puisqu'il remet en
question la datation de plusieurs sanctuaires en Iran, et porte sur
la réalité des premiers temples du feu et sur les traditions —
iraniennes et mésopotamiennes — que l'on croit déceler dans
l'architecture bactrienne de l'époque hellénistique.

Les satrapies de l'empire achéménide couvrent des aires
culturelles diverses comme l'Iran occidental et oriental —

religieuses. Voir également le compte rendu développé de Mary Boyce,
«On the Zoroastrian Temple Cult of Fire», Journal of the American
Oriental Society, XCV (1975), p. 454-65.

9. Rémy Boucharlat, «Monuments religieux de la Perse achéménide,
état des questions», in Temples et sanctuaires (Travaux de la Maison de

l'Orient, 7), Lyon: GIS Maison de l'Orient, 1984, p. 119-35; David
Stronach, «On the Evolution of the Early Iranian Fire Temple», in Papers
in Honour of Professor Mary Boyce (Acta Iranica, 25 ; Hommages et
Opera Minora, 11), Leiden : E. J. Brill, 1985, p. 605-27.

10. D. Stronach, «Early Iranian Fire Temple»; Lise Hannestad, Daniel
Potts, «Temple Architecture in the Seleucid Kingdom», in Religion and
Religious Practice in the Seleucid Kingdom, éd. P. Bilde, T. Engberg-
Pedersen et alii (Studies in Hellenistic Civilization, 1), Aarhus : Aarhus
Univ. Press, 1990, p. 91-123; Paul Bernard, «L'Architecture religieuse de
l'Asie Centrale à l'époque hellénistique», in Akten des XIII. Internationalen

Kongresses für klassische Archäologie, Berlin 1988, Mainz am Rhein:
Verl. Philipp von Zabern, 1990, p. 51-59; M. Boyce, Fr. Grenet, A History
of Zoroastrianism III. L'archéologie religieuse a fait l'objet d'un recueil
d'articles: Cultes et monuments religieux dans l'Asie Centrale préislamique,

éd. Fr. Grenet (Publications de l'U. A. 1222 [ex URA 29], 2), Paris:
Editions du CNRS, 1987, et d'un colloque international: Histoire et cultes
de l'Asie centrale préislamique. Sources écrites et documents archéologiques.

Actes du Colloque international du CNRS (Paris, UNESCO, 22-28
novembre 1988), Paris : Editions du CNRS, 1991.



106 ÉTUDES DE LETTRES

Drangiane (Séistan) et Bactriane comprises —, et la Mésopotamie

au sud avec ses appendices de Susiane et d'Elymaïde. Parmi
les monuments les plus fréquemment étudiés figurent, pour
l'Iran, Pasargades (enceinte sacrée) et Persépolis («temple des

Frataraka», fig. 10), pour le Séistan Kuh-i Khwaja (fig. 7) et
Dahan-i Ghulaman (fig. 6), pour la Bactriane Dil'berdzin (fig. 3),
Aï Khanoum (fig. 1-2) et Takht-i Sangin (fig. 4), pour le monde
mésopotamien Uruk (fig. 14), Doura-Europos (fig. 15-16), Suse

(Ayadana, fig. 13), Masjid-i Solaiman (fig. 12), Bard-è
Néchandeh (fig. 11).

2. Monde iranien : Iran et Bactriane

Schématiquement, les sanctuaires du monde iranien peuvent se
classer en deux catégories : d'une part, les sanctuaires ou lieux
de culte à ciel ouvert, d'autre part, les sanctuaires couverts.

La première catégorie (les sanctuaires à ciel ouvert, aires
sacrées caractérisées par une enceinte) comprend des ensembles
d'ascendance achéménide qui répondent aux traditions zoroas-
triennes, dont Hérodote s'était fait l'écho (I, 131-132) :

Les Perses [...] n'ont pas l'usage d'élever des statues de dieux
ni des temples [^powc11] ni des autels. [...]. Leur coutume est
de monter sur les plus hautes montagnes pour offrir des
sacrifices à Zeus [i. e. Ahuramazda] [...]. Ils sacrifient au
soleil, à la lune, à la terre, au feu, à l'eau, aux vents. Ce sont là
les seuls dieux auxquels ils sacrifient de toute antiquité ; mais
en outre ils ont appris, des Assyriens et des Arabes, à sacrifier
aussi à Aphrodite Ourania [...]. Ils ne dressent pas d'autels, ils
n'allument pas de feu quand ils doivent offrir un sacrifice ; ils
n'usent ni de libations, ni de flûte, ni de bandelettes, ni d'orge
sacrée [...]12.

11. Dans une description analogue, Strabon (Géographie XI, 8, 4) parle
de hiéron: il s'agit de la notion de sanctuaire, d'aire sacrée, et ce mot ne
désigne pas un temple (couvert : naos). Le sens est le même que chez
Hérodote.

12. Trad. Ph.-E. Legrand, Paris: Les Belles Lettres, 1946; ce texte
comporte un certain nombre de contradictions : ambiguïté de la notion
d'«autel», de «sacrifice», difficulté de savoir si la réalité décrite est celle
de l'Iran ou celle de l'Asie Mineure achéménide, etc.; voir R. Boucharlat,
«Monuments religieux», p. 121-22.



LES SANCTUAIRES DE L'ASIE CENTRALE 107

Pour ceux dont la fonction religieuse a été bien identifiée, ces
sanctuaires se caractérisent par la présence d'une ou plusieurs
bases dans un enclos, comme c'est le cas à Pasargades13, ou dans
une cour cernée d'un véritable édifice, comme dans le bâtiment 3

du complexe achéménide de Dahan-i Ghulaman (fig. 6)14. Si l'on
retient d'Hérodote que les sanctuaires iraniens se trouvaient en
altitude, on pourra penser notamment à l'un des monuments d'Aï
Khanoum, comme le podium de l'angle sud-est de l'acropole15,
ou celui du Nemrud dagh. Deux autres sanctuaires à terrasse
préhellénistiques sont souvent attribués à la même tradition : ce sont
les exemples — sans les temples tardifs — de Masjid-i Solaiman
et de Bard-è Néchandeh16. Bien que ces derniers présentent des
caractéristiques que l'on pourrait assimiler au type des
sanctuaires achéménides ouverts, leur attribution à un culte d'origine

13. R. Boucharlat, «Monuments religieux», p. 126-27; D. Stronach,
«Early Iranian Fire Temple», p. 606, 608-9: peut-être consacré au culte du
feu, sur la base d'une comparaison avec les reliefs achéménides figurant le
roi priant sur une plateforme devant une plateforme à feu.

14. La cour était occupée par trois bases. Umberto Scerrato, «Excavations

at Dahan-i Ghulaman (Seistan, Iran). First Preliminary Report (1962-
1963)», East and West, NS, XVI (1966), p. 9-30; idem, «L'Edificio sacro
di Dahan-i Ghulaman (Sistan)», in Atti del Convegno sul tema "la Persia e

il mondo greco-romano": Roma 11-14 aprile 1965, Roma: Accademia
Nazionale dei Lincei, 1966, p. 457-70; Bruno Gemto, «Dahan-i Ghulaman

: una città achemenide tra centro e periferia dell'Impero», Oriens
Antiquus, XV (1986), p. 287-317, notamment p. 293-95, 309. L'attribution
à Ahura-Mazda, Mithra et Anahita ne repose cependant sur aucune donnée
vérifiable: R. Boucharlat, «Monuments religieux», p. 132-33; M. Boyce,
«On the Zoroastrian Temple Cult of Fire», p. 458; D. Stronach, «Early
Iranian Fire Temple», p. 608, 610. David Stronach, Ibidem, p. 610-12,
rappelle les relations entre le Séistan et la Bactriane par le rapprochement
avec le bâtiment 2 d'Altyn 10, dans l'oasis de Bactres. La fonction de ce
bâtiment, qui est orienté à l'ouest et dépourvu d'autels, était celle d'un
entrepôt ou d'une trésorerie, selon un schéma que l'on trouve aussi dans le
plan du bâtiment 2 de Dahan-i Ghulaman : B. Genito, «Dahan-i
Ghulaman», p. 296 et 310; Viktor Sarianidi, «Monumental Architecture of
Bactria», in De l'indus aux Balkans, Recueil à la mémoire de Jean
Deshayes, Paris: Ed. Recherches sur les civilisations, 1985, p. 417-32,
notamment p. 424, 426-28; Claude Rapin, Fouilles d'Aï Khanoum VIII. La
trésorerie du palais hellénistique d'Aï Khanoum (MDAFA, 33), Paris: De
Boccard, 1992, p. 275-76.

15. M. Boyce, Fr. Grenet, A History of Zoroastrianism III, p. 181-83.
16. Roman Ghirshman, Terrasses sacrées de Bard-è Néchandeh et

Masjid-i Solaiman : l'Iran du Sud-Ouest du VIIIe s. av. n. ère au Ve s. de n.
ère (Mémoires de la Délégation archéologique en Iran, 45), Paris, 1976.



108 ÉTUDES DE LETTRES

iranienne est maintenant mise en doute au profit des religions
babyloniennes auxquelles appartiennent l'Elymaïde et la Su-
siane17.

La seconde catégorie de sanctuaires — les temples couverts —
concerne un nombre plus important de monuments pour lesquels
on peut distinguer deux types de cultes : les cultes à images des
divinités iraniennes (Ahura-Mazda, Mithra et Anahita) et le culte
du feu18. D'après Mary Boyce, le culte du feu, conformément au
zoroastrisme, pourrait avoir été la religion officielle des
souverains achéménides. Parallèlement, cependant, ont coexisté
— ou sont réapparus tardivement — des cultes à images, dont
nous savons l'existence par le combat que mena contre eux
Xerxès Ier et par la citation d'Hérodote. Selon Bérose, surtout,
Artaxerxès II (404-357 av. J.-C.) éleva des statues à Anahita dans
les grandes villes de son empire :

Bèrossos, dans le troisième livre de ses «Chaldaïca» nous les
représente vénérant des statues à figure humaine, après
qu'Artaxerxès, fils de Darius Ochos, en eut introduit l'usage ;

celui-ci érigea le premier la statue d'Aphrodite Anaïtis à Ba-
bylone, à Suse, à Ecbatane, et induisit à la vénérer les Perses,
les Bactriens, Damas et Sardes.

Clément d'Alexandrie, Protreptique, V, 65

La réalité archéologique ne confirme pas ce texte. Pour la
période achéménide on a en effet bien de la peine à trouver des

exemples de temples ou de statues. Les plus célèbres exemples
sur lesquels se sont concentrées les recherches sur les temples
iraniens sont le «temple des Frataraka» de Persépolis (fig. 10)19,

17. M. Boyce, Fr. Grenet, A History ofZoroastrianism III, p. 44-48.
18. Sur les temples couverts voir M. Boyce, Fr. Grenet, A History of

Zoroastrianism III, p. 165 sq.
19. Erich F. Schmidt, Persepolis I: Structures, Reliefs, Inscriptions

(Oriental Institute Publications, LXV111), Chicago, 1953, p. 56; K. Schippmann,

Die Iranischen Feuerheiligtümer, p. 177-85, fig. 83 ; M. Boyce, «On
the Zoroastrian Temple Cult of Fire», 460-461; R. Boucharlat, «Monuments

religieux», p. 130-32; D. Stronach, «Early Iranian Fire Temple»,
p. 612-17, sur le complexe nord-ouest, le «Pedestal Temple», p. 616-17;
P. Bernard, «L'Architecture religieuse», p. 58; L. Hannestad, D. Potts,
«Temple Architecture», p. 111-13. D. Stronach, L. Hannestad et D. Potts ne
remettent pas en question la fonction religieuse du complexe nord-ouest,
que le premier propose d'identifier comme un temple à Anahita. M. Boyce,
Fr. Grenet, A History of Zoroastrianism III, p. 116-18.



LES SANCTUAIRES DE L'ASIE CENTRALE 109

1'Ayadana de Suse (fig. 13)20 et le complexe de Kuh-i Khwaja
(fig. 7)21. Tous trois présentent une caractéristique commune,
une salle à quatre piliers disposés en carré, entourée de locaux
allongés ou d'un couloir sur trois ou quatre côtés, et communiquant

avec l'extérieur par l'intermédiaire d'un portique. Les
monuments de Suse et de Kuh-i Khwaja s'ouvrent par ailleurs
sur une cour et possèdent deux pièces symétriques de petites
dimensions de part et d'autre du portique à l'avant de la cella22.
Ces exemples ont été en un premier temps attribués à l'époque
achéménide en raison de leur contexte historique ou de leur
éventuelle filiation architecturale. La salle à quatre colonnes
autour de laquelle ils sont organisés est devenue alors une
condition à l'identification de ces édifices comme temples du
feu, parce qu'on y a vu le prototype des chahar taq, et c'est dans
cette tradition que seraient venus s'inscrire en Afghanistan le
sanctuaire de Surkh Kotal (fig. 8)23, ainsi que deux autres
ensembles à salle de même type, le temple parthe de Bard-è
Néchandeh (fig. 11) et le temple gréco-bactrien de Takht-i
Sangin (fig. 4) avec son culte du feu.

20. Marcel Dieulafoy, L'Acropole de Suse, d'après les fouilles exécutées

en 1884-86, Paris: Hachette, 1893; K. Schippmann, Die Iranischen
Feuerheiligtümer, p. 266-74, fig. 38 et 83 ; R. Boucharlat, «Monuments
religieux», p. 126, 128-30; D. Stronach, «Early Iranian Fire Temple»,
p. 611, 619-22 (IIe siècle av. J.-C.); P. Bernard, «L'Architecture religieuse»,
p. 58; L. Hannestad, D. Potts, «Temple Architecture», p. 114-15;
M. Boyce, Fr. Grenet, A History of Zoroastrianism III, p. 38-39.

21. Giorgio Gullini, Architettura iranica dagli Achemenidi ai Sasanidi :

il "palazzo" di Kuh-i Khwagia, Seistan, Torino: Einaudi, 1964; K. Schipp-
mann, Die Iranischen Feuerheiligtümer, p. 56-70, fig. 83 ; M. Boyce, «On
the Zoroastrian Temple Cult of Fire», 458; R. Boucharlat, «Monuments
religieux», p. 129-30; D. Stronach, «Early Iranian FireTemple», p. 618-19;
P. Bernard, «L'Architecture religieuse», p. 58; L. Hannestad, D. Potts,
«Temple Architecture», p. 112-13. P. Bernard et D. Stronach émettent des
doutes sur la datation achéménide. M. Boyce, Fr. Grenet, A History of
Zoroastrianism III, p. 149-51.

22. Ils ressemblent étroitement à un temple du feu nabatéen (Sahr) :

K. Schippmann, Die Iranischen Feuerheiligtümer, p. 481-83; R. Boucharlat,

«Monuments religieux», p. 128-29; ici fig. 18. Précisons cependant que
le culte du feu pratiqué dans ce temple est différent du culte iranien.

23. K. Schippmann, Die Iranischen Feuerheiligtümer, p. 492-96, fig. 81

et 83. Daniel Schlumberger, Marc Le Berre, Gérard Fussman, Surkh
Kotal en Bactriane (MDAFA, 25), Paris: De Boccard, 1983. Voir aussi
Rémy Boucharlat, «Chahar Taq et temple du feu sasanide : quelques
remarques», in De l'Indus aux Balkans, p. 461-78.



110 ÉTUDES DE LETTRES

Cette hypothèse, qui repose sur une caractéristique commune à

première vue incontestable, est cependant fortement remise en
question actuellement. Nous ne connaissons dans les sanctuaires
d'époque achéménide aucun temple, a fortiori du feu, puisque les
monuments de Persépolis, de Suse et de Kuh-i Khwaja sont plus
tardifs. L'Ayadana de Suse (fig. 13) pourrait ne pas avoir été un
temple mais une luxueuse résidence comparable aux grandes
maisons d'Aï Khanoum24. L'identification du «temple des
Frataraka» est également remise en cause25. D'autre part, chaque
monument relève d'un contexte culturel différent, avec une
organisation architecturale qui lui est particulière. De la Syrie au
monde iranien, de la Susiane à la Bactriane, la présence d'une
salle à quatre colonnes ne saurait être la preuve d'une fonction
cultuelle. On en veut pour preuve les exemples manifestement
civils des palais parthes d'Assur26 et, peut-être, de Nippur27.
Avant la période sassanide, la salle à quatre colonnes ne semble
en fait attestée dans sa fonction religieuse qu'en Bactriane, à

partir des exemples uniques de Takht-i Sangin (fig. 4) pour
l'époque hellénistique et de Surkh Kotal pour l'époque kushane
(fig. 8).

24. Henri-Paul Francfort, «Le Plan des maisons gréco-bactriennes et le
problème des structures de "type megaron" en Asie Centrale et en Iran», in
Le Plateau Iranien et l'Asie Centrale des origines à la conquête islamique.
Leurs relations à la lumière des documents archéologiques, Paris, 22-24
mars 1976 (Colloques internationaux du CNRS, n° 567), Paris, 1977,
p. 267-80, notamment p. 279-80; Guy Lecuyot, «Aï Khanoum: l'habitat»,
in Gorodskaja Kul'tura Baktrii-Toxaristana i Sogda, Anticnost', Rannee
Srednevekov'e, Materialy Sovetsko-Francuzskogo Kollokviuma (Samarkand,

1986) («La culture urbaine de la Bactriane-Tokharistan et de la
Sogdiane, Antiquité, Moyen Age : Matériaux du Colloque soviéto-français
[Samarcand, 1986]»), Taskent, 1987, p. 59-67 (en russe); R. Boucharlat,
«Monuments religieux», p. 126, 128-30; P. Bernard, «L'Architecture
religieuse», p. 58. M. Boyce, Fr. Grenet, A History of Zoroastrianism III,
p. 38-39. D. Stronach, L. Hannestad et D. Potts ne remettent pas en
question la fonction religieuse du monument.

25. P. Bernard, «L'Architecture religieuse», p. 58; M. Boyce, Fr. Grenet,
A History of Zoroastrianism III, p. 116-118.

26. D. Stronach, «Early Iranian Fire Temple», p. 626.
27. Clarence S. Fisher, «The Mycenaean Palace at Nippur», American

Journal of Archaeology VIII (1904), p. 403-32: la présence des colonnes
de la salle à quatre piliers est hypothétique ; Allan Marquand, «The Palace
at Nippur, not Mycenaean but Hellenistic», American Journal of
Archaeology, IX (1905), p. 7-10.



LES SANCTUAIRES DE L'ASIE CENTRALE 111

En Iran même seuls sont vraiment datés de l'époque aché-
ménide des sites cultuels à ciel ouvert, tel celui de Dahan-i
Ghulaman (fig. 6). Contrairement au témoignage des sources
littéraires, il n'existe actuellement aucun édifice couvert auquel
on puisse attribuer pour cette période un culte du feu ou des

images. Les sanctuaires à temples ont sans doute existé dès

l'époque achéménide, mais rien ne permet de savoir quelle forme
architecturale avaient les bâtiments au IIIe et au IIe siècles av.
J.-C., à l'époque où Antiochos III et Antiochos IV les pillèrent28.

L'étude des traditions architecturales religieuses en Bactriane
repose de ce fait sur des connaissances extrêmement lacunaires.
Qu'il y ait eu en Iran des prototypes auxquels seraient apparentés
certains monuments gréco-bactriens ne fait aucun doute, comme
l'attestent les maisons et la trésorerie d'Aï Khanoum29. Cependant,

le palais de cette cité illustre une organisation générale qui
n'est pas celle des ensembles iraniens, mais une synthèse de
traditions multiples. En effet, dans les capitales iraniennes de

Persépolis, Pasargades, dans les cités achéménides centre-
asiatiques de Dahan-i Ghulaman et d'Altyn 10, ainsi que dans la
capitale parthe de Nisa, les palais sont constitués d'édifices
indépendants juxtaposés les uns aux autres. Le palais d'Aï Khanoum
est en revanche composé d'édifices étroitement imbriqués et
reliés entre eux par un système complexe de corridors, qui s'inspire

plutôt de l'organisation intérieure des palais de l'aire méso-
potamienne, comme celui de Suse30.

Aï Khanoum. En ce qui concerne leur architecture, les cinq
monuments de type religieux découverts à Aï Khanoum relèvent
de trois traditions culturelles différentes31. Le temple à niches

28. M. Boyce, Fr. Grenet, A History of Zoroastrianism III, p. 40-41: sur
les pillages des temples de Bel par Antiochos III en 187 (Bard-è
Néchandeh et de Nanaia par Antiochos IV en 164 (Shami?).

29. Paul Bernard, «Les Traditions orientales dans l'architecture gréco-
bactrienne», Journal Asiatique, 1976, p. 245-75; H.-P. Francfort, «Le Plan
des maisons gréco-bactriennes».

30. Jean Perrot, «L'Architecture militaire et palatiale des Achéménides
à Suse», in 150 Jahre. Deutsches Archäologisches Institut 1829-1979.
Festveranstaltungen und Internationales Kolloquium 17.-22. April 1979 in
Berlin, Mainz, 1981, p. 79-94.

31. Susan B. Downey, «Regional Variation in Parthian Religious
Architecture», Mesopotamia, XXII (1987), p. 29-55; idem, Mesopotamian
Religious Architecture, Alexander through the Parthians, Princeton:
Princeton Univ. Press, 1988.



112 ÉTUDES DE LETTRES

indentées (fig. I)32 et le temple hors-les-murs (fig. 2)33 présentent

des affinités avec le monde mésopotamien, le podium de

l'Acropole appartient à une tradition iranienne34, et les mausolées

répondent aux canons classiques grecs conformes au culte
officiel des Séleucides35. Sans entrer dans le détail du plan des
bâtiments du premier groupe, il nous paraît ici important
d'insister sur un aspect de leur organisation interne : la position des
sacristies par rapport aux cellae. La présence des trésors et des

objets du culte dans les temples devait jouer un rôle non
négligeable dans la gestion du sanctuaire. On ne peut donc exclure
que la localisation du trésor sacré dans le temple reflète le rapport

de propriété des richesses entre le dieu et les officiants.
A Aï Khanoum, le temple à niches indentées est centré sur la

cella précédée d'un large pronaos (fig. 1). De part et d'autre de
la cella, s'ouvrent deux sacristies qui ont probablement fait
office de dépôt pour les objets du culte et le trésor sacré en totalité
ou en partie.

Dil'berdzin. Dans son état original, l'édifice de Dil'berdzin
(oasis de Bactres) offre une organisation analogue (fig. 3) : la
cella s'ouvre par deux portes latérales sur un étroit couloir péri-

32. Paul Bernard, «Quatrième Campagne de fouilles à Aï Khanoum
(Bactriane)», Comptes rendus de l'Académie des Inscriptions et Belles
Lettres (CRAI) 1969, p. 327-354; idem, «Campagne de fouilles 1969 à Aï
Khanoum en Afghanistan», CRAI 1970, p. 317-47; idem, «La Campagne de
fouilles de 1970 à Aï Khanoum (Afghanistan)», CRAI 1971, p. 414-31;
idem, «Fouilles de Aï Khanoum (Afghanistan), campagnes de 1972 et
1973», CRAI 1974, p. 294-98; idem, «L'Architecture religieuse», p. 51-53;
M. Boyce, Fr. Grenet, A History of Zoroastrianism III, p. 165-171.

33. Paul Bernard, CRAI 1974, p. 287-289; idem, «Campagne de fouilles
1975 à Aï Khanoum (Afghanistan)», CRAI 1976, p. 303-307; idem,
«L'Architecture religieuse», p. 53-54; M. Boyce, Fr. Grenet, A History of
Zoroastrianism III, p. 165-171.

34. P. Bernard, CRAI 1976, p. 306-7; idem, «L'Architecture religieuse»,
p. 54.

35. Paul Bernard, Marc Le Berre, Rolf Stucki, «Architecture. Le
téménos de Kinéas», dans Fouilles d'Aï Khanoum I (MDAFA, 21), Paris:
Klincksieck, 1973, p. 85-102; Paul Bernard, «Deuxième campagne de
fouilles d'Aï Khanoum en Bactriane», CRAI 1967, p. 310-12; idem, «Campagne

de fouilles 1974 à Aï Khanoum (Afghanistan)», CRAI 1975, p. 180-
189; Henri-Paul Francfort, Jean-Claude Liger, «L'hérôon au caveau de
pierre», BEFEO, LXIII (1976), p. 25-39, pl. 3-5, 11-14; M. Boyce, Fr. Grenet,

A History of Zoroastrianism III, p. 189. L. Hannestad, D. Potts,
«Temple Architecture», p. 98-101.



LES SANCTUAIRES DE L'ASIE CENTRALE 113

phérique que l'on pourrait identifier comme les magasins du
trésor sacré36. Le débouché de ce couloir directement dans la
cella exclut par conséquent que l'on reconstitue un culte fondé
sur un rite de circumambulatio. La cella s'ouvre directement
dans la cour du temple, selon une tradition que l'on observe
également dans le temple hors-les-murs d'Aï Khanoum. Deux
chapelles, dont nous connaissons un parallèle à peu près identique

à Takht-i Sangin, s'avançaient vers l'avant de part et
d'autre de l'accès à la cella37.

Takht-i Sangin. Malgré la complexité de son plan en forme de
fer à cheval, comme à Dil'berdzin, l'édifice de Takht-i Sangin
partage l'essentiel de son organisation interne avec les deux
exemples précédents (fig. 4). La salle centrale (N), s'ouvre sur la
cour par l'intermédiaire d'un porche et communique directement
avec deux sacristies latérales. A l'arrière, ces dernières
conduisent à deux magasins allongés où reposait le trésor sacré. Les
ailes du bâtiment qui se détachent de part et d'autre du porche
forment avec les corps du bâtiment un plan unitaire que l'architecte

avait projeté sans aucun doute dès la conception de
l'ensemble. Ces ailes abritaient les ateshgah (F), locaux destinés à

l'entretien d'un feu perpétuel que l'on ne transportait dans la
cella principale qu'à l'occasion des cérémonies religieuses. Chacune

de ces deux annexes est une réplique, en réduction et tournée

de 90°, du bloc central du monument. La salle du feu et les
deux locaux annexes de l'aile gauche reflètent le plan de la moitié

gauche du bâtiment central, avec la cella, la sacristie gauche
et le magasin plaqué à l'arrière. L'aile droite est disposée,
symétriquement, de façon analogue. Le plan du temple ne diffère donc
pas fondamentalement de celui des autres monuments gréco-
bactriens, si ce n'est par ses adjonctions latérales qui répondaient
aux exigences du culte du feu.

36. Irina T. Kruglikova, «Les Fouilles de la mission archéologique
soviéto-afghane sur le site gréco-kushan de Dilberdjin en Bactriane», CRAI
1977, p. 407-27; idem, Dil'berdzin. Xram Dioskurov. Materialy sovetsko-
afganskoj arxeologiceskoj èkspedicii («Dil'berdzin. Temple des Dioscures.
Matériaux de l'expédition archéologique afghano-soviétique»), Moskva,
1986, p. 6-34. Compte rendu de Paul Bernard, in Abstracta Iranica, X
(1987), n° 189; P. Bernard, «L'Architecture religieuse», p. 55-56;
M. Boyce, Fr. Grenet, A History of Zoroastrianism III, p. 172-73.

37. On en trouve peut-être la survivance, sous une forme adaptée, dans
les niches encadrant l'accès à la cella des temples de Pendzikent (ici fig. 9).



114 ÉTUDES DE LETTRES

La communication directe entre la cella et les sacristies relève
de la même tradition que celle d'Aï Khanoum, mais le fait que
des locaux allongés l'enveloppent sur trois côtés rappelle plus
précisément l'organisation de Dil'berdzin. Cette organisation ne
se rencontre qu'en Bactriane. Il paraît en effet exclu de tirer un
parallèle réel avec les couloirs ou locaux allongés enveloppant le

noyau du monument de Kuh-i Khwaja (fig. 7), puisque, dans ce
cas, les locaux ne communiquent par directement avec la salle
centrale38. Dans le cas de Suse le caractère religieux du bâtiment
est notamment remis en cause par la présence d'une porte
supplémentaire à l'arrière, comme le prouve la présence d'une
rampe, que matérialise le tracé des courbes de niveau dressé dans
le plan de M. Dieulafoy. Parmi les exemples iraniens, seul le

«temple des Frataraka» de Persépolis (fig. 10), dont le rôle
religieux n'est d'ailleurs pas vraiment assuré au moment de la
construction de l'édifice, présente une salle carrée (N) sembla-
blement enveloppée de locaux. Donc aucun des exemples à

corridor enveloppant ouvrant sur l'extérieur n'est sûrement
identifiable comme temple.

3. Monde mésopotamien

Ainsi que l'ont noté la plupart des chercheurs, l'origine la plus
vraisemblable du schéma des temples gréco-bactriens appartient
à l'aire mésopotamienne comme l'illustrent le sanctuaire d'Anu-
Antum du Bit rës à Uruk (fig. 14), les temples parthes du IIe s.

av. J.-C. de Bard-è Néchandeh (fig. 11) et de Masjid-i Solaiman
(fig. 12), ainsi que certains temples plus tardifs de Doura-
Europos (fig. 15-16). Tous sont construits sur le schéma d'une
cella (N) précédée d'un pronaos (P) et de sacristies latérales (S).
La position de ces dernières varie cependant d'un cas à l'autre.
Au sanctuaire d'Anu-Antum à Uruk (milieu du IIIe s. av. J.-C.,
fig. 14)39, chacune des deux cellae (N) qui communiquent entre

38. Si le monument de Kuh-i Khwaja est bien un temple, on notera qu'à
l'origine la cella n'est probablement pas la salle à quatre colonnes, mais le
local oblong à l'arrière qui serait devenu Yateshgah à l'époque sassanide.

39. S. B. Downey, Mesopotamien Religious Architecture, p. 20 sq.,
notamment fig. 5; L. Hannestad, D. Potts, «Temple Architecture», p. 106-8.



LES SANCTUAIRES DE L'ASIE CENTRALE 115

elles par l'intermédiaire d'une salle ou d'une sacristie, s'ouvrent
à l'avant sur un pronaos (P), mais les locaux annexes (S) ne sont
accessibles que depuis ce dernier. Le temple parthe de Bard-è
Néchandeh40 possède une salle à quatre colonnes, dans laquelle
s'ouvrent trois pièces, une à l'arrière et deux sur les côtés latéraux

(fig. 11). Cette salle a été identifiée comme cella par
R. Ghirshman, mais, à l'analyse du plan, cette hypothèse est à

notre avis difficile à soutenir. Les murs porteurs de l'édifice
encadrent plutôt la pièce en retrait (N), laquelle devrait être le
véritable naos. La salle hypostyle antérieure (P) pourrait être le

pronaos, ou un porche, si l'on admet que la présence d'un mur
côté cour n'est pas assuré pour l'état le plus ancien. Dans ce cas,
les sacristies (S) communiqueraient non avec la cella, mais avec
la salle antérieure. Bien que le plan soit différent — le naos et le

pronaos y sont dédoublés —, les sacristies ou locaux annexes du
temple de Masjid-i Solaiman ne communiquent qu'avec la cour
du temple (fig. 12)41.

Alors que les premiers exemples sont généralement caractérisés

par l'absence d'une communication directe entre les
sacristies et les cellae, une série de temples offrent à Doura-
Europos une organisation dont la parenté avec les temples gréco-
bactriens, notamment ceux d'Aï Khanoum, est particulièrement
frappante. Bien qu'ils soient de construction plus tardive, les
temples d'Artémis (fig. 15)42 et de Zeus Mégistos (fig. 16)43

présentent avec le temple à niches indentées (fig. 1) pour le

premier et avec le temple hors-les-murs (fig. 2) pour le second
des ressemblances qui ne sont peut-être pas le fruit du hasard :

dans le schéma naos-pronaos du temple d'Artémis, les sacristies

40. K. Schippmann, Die Iranischen Feuerheiligtümer, p. 251-58,
fig. 37; P. Bernard, «L'Architecture religieuse», p. 58; S.B. Downey,
Mesopotamian Religious Architecture, p. 134-36, fig. 58; L. Hannestad,
D. Potts, «Temple Architecture», p. 113-115.

41. S.B. Downey, Mesopotamian Religious Architecture, p. 131-134, fig.
56.

42. Idem, p. 76-130, notamment fig. 39; P. Bernard, «L'Architecture
religieuse», p. 51-52.

43. S.B. Downey, Mesopotamian Religious Architecture, p. 81; P.

Bernard, «L'Architecture religieuse», p. 51-52; L. Hannestad, D. Potts,
«Temple Architecture», p. 104-5. Il faut noter que le plan du bâtiment est
très hypothétique.



116 ÉTUDES DE LETTRES

dépendent de la cella selon une organisation interne identique à

celle des temples gréco-bactriens44.
Les affinités entre la Mésopotamie et la Bactriane ne sont pas

fortuites. Elles trouvent une preuve supplémentaire dans la
découverte, au temple à niches indentées d'Aï Khanoum et dans
celui de Takht-i Sangin, de plaques en argent représentant Cy-
bèle, dans un traitement iconographique qui doit beaucoup au
culte mésopotamien d'Ishtar45. Nous ignorons comment et quand
ces influences ont passé en Asie Centrale. Pour ce que nous en
savons, l'architecture de la Bactriane et de la Drangiane à

l'époque achéménide reflète une tradition de type fondamentalement

iranien, totalement étranger à la Mésopotamie. Le palais
d'Aï Khanoum et les sanctuaires gréco-bactriens montrent en
revanche qu'à une date inconnue la Bactriane vécut des
changements profonds dans ses manifestations architecturales. Rien
ne permet de savoir si ce phénomène se situe sous les Séleucides
ou s'il avait déjà débuté sous les Achéménides. L'introduction
sous Artaxerxès II des statues de culte d'Anahita en Bactriane est
peut-être une réponse à cette question, mais les monuments qui
pourraient confirmer ce changement d'orientation avant
Alexandre font totalement défaut. Le laps de temps séparant le
règne d'Artaxerxès II et l'incendie de Persépolis est
probablement trop bref pour que de nouvelles traditions architecturales
aient eu l'occasion de s'imposer en Iran et en Asie Centrale face
aux grands ensembles achéménides. La question du syncrétisme
qui se manifeste en Asie Centrale après la conquête grecque sera
ouverte aussi longtemps que la documentation iranienne restera
si lacunaire pour le IVe s. av. J.-C.

44. Cette parenté formelle avec des édifices mésopotamiens n'est pas un
cas isolé. Un bâtiment d'époque parthe tardive découvert à Abu Qubur, en
Iraq, présente un plan général identique à celui de la maison sud d'Aï
Khanoum (H. Gasche et G. Lecuyot, études en cours de préparation). L'écart
chronologique de trois siècles qui sépare ces deux constructions exclut une
relation directe, mais il n'est pas interdit de supposer que les Parthes aient
joué un rôle dans la transmission d'une tradition architecturalement vivace,
mais non connue archéologiquement, dans l'ensemble de l'aire iranienne.

45. H.-P. Francfort, Fouilles d'Aï Khanoum III, p. 93-104, pl. XLI;
I.R. Picikjan, Kul'tura Baktrii, p. 103-4, fig. 19.



LES SANCTUAIRES DE L'ASIE CENTRALE 117

4. Conclusions

Dès la conquête, l'assise des Grecs ne pouvait se faire que sur
un syncrétisme entre leur panthéon et les dieux orientaux. Seule
manifestation du culte purement méditerranéen : la religion
officielle transmise par l'intermédiaire des monnaies46 et des monuments

comme les mausolées d'Aï Khanoum. Le plan purement
classique de ces derniers reflète bien leur origine : il n'y avait
aucune raison de conférer un aspect oriental à ces mausolées, car
ne devaient pas y reposer des dieux orientaux, mais des individus
d'origine grecque et représentants du pouvoir officiel grec.

Le bouddhisme, quant à lui, ne joua pas de rôle véritable avant
la fin de l'époque hellénistique. Sa diffusion dans les territoires
grecs du sud de l'Hindu Kush avait bien commencé vers le
milieu du IIIe s. av. J.-C., comme en témoignent à Kandahar les
célèbres édits en langue grecque du roi indien Asoka47. Ces
régions ont connu une indianisation très active dans le courant du
IIe s., notamment sous le règne du souverain indo-grec Ménandre
(155-130), mais les influences religieuses indiennes ne
parvinrent vers l'Oxus qu'avec la consolidation de l'empire kushan,
probablement quand se diffusa, inspirée par les Grecs, la
représentation sous forme humaine du Bouddha. De nombreux
sanctuaires apparurent alors en Asie Centrale, qui appartiennent à une
tradition fondamentalement différente de celles du monde gréco-
iranien, dans un syncrétisme qui réunit toutes ensembles
influences indiennes, iraniennes et grecques48.

L'apparition de temples couverts dans le monde iranien à

l'époque hellénistique — ou même avant, vers la fin de l'époque
achéménide — reflète un changement fondamental des cultes :

elle signifie qu'un nouveau rituel s'installe aux côtés de la
religion aniconique officielle de la haute époque achéménide49

46. M. Boyce, Fr. Grenet, A History of Zoroastrianism III, p. 160.
47. Idem, p. 125-49.
48. C'est le cas, par exemple, à Dil'berdzin, dans les états tardifs. Voir

aussi notamment D. Schlumberger, M. Le Berre, G. Fussman, Surkh Kotal
en Bactriane, p. 148-52; Boris Ja. Staviskij, «Le Problème des liens entre
le bouddhisme bactrien, le zoroastrisme et les cultes mazdéens locaux à la
lumière des fouilles de Kara-tepe sur le site de l'antique Termez
(Ouzbékistan)», in Cultes et monuments religieux, p. 47-51, pl. 26-28.

49. Pour la période qui va de l'âge du bronze à l'époque parthe et
kushane, il faut souligner qu'en Iran et en Asie Centrale, contrairement à la



118 ÉTUDES DE LETTRES

au profit d'un culte des idoles, et que dès lors il fallait protéger
la statue du dieu par un toit50. Hormis les lieux de cultes
domestiques, l'Iran ne connaissait probablement pas d'édifices
couverts. Il n'est donc pas exclu que les premiers temples construits
se soient inspirés des traditions mésopotamiennes du sud de

l'empire. Celles-ci pourraient être arrivées avec le culte d'Ana-
hita, qui avait beaucoup emprunté à celui de la grande déesse

babylonienne.
Bien que le schéma de base des temples couverts soit

d'inspiration mésopotamienne, l'existence d'un lien privilégié entre
les sacristies et la cella répond à une exigence typiquement
bactrienne51, qu'on ne trouve apparemment pas en Mésopotamie
avant l'époque parthe. Dans ce contexte on peut cependant, en
règle générale, exclure l'hypothèse d'un temple zoroastrien
quand il y a relation directe entre cella et sacristies. La présence
d'une salle à quatre colonnes n'est surtout pas un argument pour
identifier la cella d'un temple, encore moins celle d'un temple du
feu. De même, l'existence d'un système de circumambulatio,
quand elle est indubitable, doit être nuancée, car elle n'est pas
vraiment attestée en Mésopotamie52, en Iran et en Bactriane
avant la fin de l'époque hellénistique. Dans les phases les plus
anciennes on ne l'observe notamment que dans l'aire
occidentale, au temple nabatéen de Sahr (fig. 18, ci-dessus note 22),
au temple du feu de Hatra (fig. 17)53, et dans l'aire indienne ou

Mésopotamie, on ne trouve que peu de figurines votives en terre cuite ou
en os (figurines féminines ou de cavaliers). Selon G. A. Pugacenkova et
Fr. Grenet, cette absence de figurines, surtout à l'époque achéménide,
pourrait être due aux tendances aniconiques du zoroastrisme ancien. A
l'époque hellénistique les figurines ne sont pas utilisées, à la différence des

représentations sur pierre ou argent. On notera aussi que les portraits de
donateurs en argile non cuite constituent la majorité des sculptures. La
coexistence avec le podium iranien de l'Acropole d'Aï Khanoum est
représentative de la continuation de cultes iraniens anciens.

50. Dans la sculpture gréco-bactrienne la statuaire fait largement appel à
des matériaux fragiles comme l'argile crue ou le bois (bois enveloppé de
feuille d'argent).

51. Peut-être aussi iranienne, si l'on admet que le monument de Persé-
polis est bien un temple.

52. Dans les sanctuaires d'Uruk (Bit rës) et de Masjid-i Solaiman les
couloirs sont des lieux de passage ou des promenoirs, parfois longés de
banquettes, qui n'étaient pas conçus pour un rite de circumambulatio
autour de la cella.

53. K. Schippmann, Die Iranischen Feuerheiligtümer, p. 489-91, fig. 79
et 83.



LES SANCTUAIRES DE L'ASIE CENTRALE 119

indianisée, à Taxila (temple de Jandial, fig. 19)54, à Dil'berdzin
(IIIe état quand le temple passe à un culte indianisé), à Surkh
Kotal (temple A, fig. 8)55 et à Pendzikent (fig. 9). Cette
organisation, où l'on éloigne du naos toute construction spécifique
pour le trésor ou le dépôt d'objets cultuels ou votifs, confère au
dieu un statut abstrait et symbolique auparavant inconnu dans le
monde classique.

Hormis les sanctuaires préachéménides56, seuls les sanctuaires
de l'Oxus et de Surkh Kotal en Bactriane, ainsi que des temples
iraniens de Lydie décrits par Pausanias (V, 27, 5-6), connaissent,
avant la fin de l'époque parthe, des installations pour le culte du
feu; ce dernier n'est cependant pas véritablement le culte central.
A Takht-i Sangin et dans le cas du temple I de Pendzikent, le feu
perpétuel brûle dans des locaux annexes, car il coexiste dans la
cella avec des cultes à images57. Ce n'est qu'en Iran, à l'époque
sassanide, que le feu se déplace dans la cella du temple, où il

54. John H. Marshall, Taxila. An illustrated account of archaeological
excavations [...] between the years 1913 and 1934, Cambridge: Univ.
Press, 1951, P- 222-229, pi. 44; K. Schippmann, Die Iranischen
Feuerheiligtümer, p. 487-489, fig. 78 et 83. Notons que rien ne prouve qu'il y ait
eu un culte zoroastrien dans ce temple. L'orientation plein sud de la
construction renvoie à une tradition différente de celle de l'Iran, où tous les
temples s'ouvrent à l'est, au nord-est ou au sud-est.

55. Le couloir autour de la cella n'a pas existé longtemps comme tel, car
très tôt après la construction du temple il a été transformé en dépôts par la
construction de cloisons : D. Schlumberger, M. Le Berre, G. Fussman,
Surkh Kotal en Bactriane, p. 26 ; D. Stronach, «Early Iranian Fire Temple»,
p. 611.

56. Complexe de Nush-i Djan en Médie datant du VIIIe s. av. J.-C.:
R. Boucharlat, «Monuments religieux», p. 122-124. Pour la Bactriane voir
A. Askarov, T. Shirinov, «Le Temple du feu de Dzarkutan, le plus ancien
centre cultuel de la Bactriane septentrionale», in Histoire et cultes de
l'Asie centrale préislamique, 1991, p. 129-36, pl. 52-57.

57. Sur des monuments considérés comme temples du feu en Sogdiane
— Kurgan-tepe, Erkurgan, Samarkand, etc. — voir Galina A. Pugachen-
kova, «Un Temple du feu dans le "grand Soghd"», in Cultes et monuments
religieux, p. 53-61, pl. 29-31. Margarita I. Filanovich, «K Tipologii
rannesrednevekovyx svjatilisc ognja Sogda i Caca» («Sur la Typologie des
sanctuaires du feu de Sogdiane et du Chach au Haut Moyen Age»), in
Gorodskaja Kul'tura Baktrii-Toxaristana i Sogda, p. 148-156. Sur la rareté
des temples du feu: G. A. Pugachenkova, loc. cit., p. 60. A Samarkand, sur
le site d'Afrasyab, des vestiges de ce qui pourrait être le temple principal
de la cité à l'époque préislamique ont été identifiés sous la grande mosquée
lors des fouilles récentes entreprises par Hassan Axunbabaiev et Frantz
Grenet dans le cadre de la mission archéologique franco-ouzbèke de



120 ÉTUDES DE LETTRES

prend la place de la statue du culte58. Le phénomène du culte
uniquement consacré au feu s'était peut-être amorcé sous les
Parthes au Ier s. ap. J.-C.59, mais il n'atteint pas l'Asie Centrale60.
Le cas du temple B de Surkh Kotal61 est l'exception qui confirme
la règle puisque ce temple, construit à côté de l'ancien temple
dynastique abandonné, date de l'époque kushano-sassanide.

En conclusion, dans le corpus des temples antiques, le feu
comme objet de culte n'apparaît pas nécessairement dans un
contexte zoroastrien. Il ne constitue en fait que la minorité des
cas recensés, car il coexistait avec un grand nombre de cultes à

images. On en a pour preuve le fait que dans chacun des
sanctuaires que l'on a explorés en Asie Centrale est attestée une
divinité différente: l'Oxus et le feu à Takht-i Sangin, Athéna-
Arstât à Dil'berdzin, Zeus-Mithra à Aï Khanoum, pour les cas les
mieux documentés62. La parenté entre ces sanctuaires se traduit
par le caractère fondamentalement iconique des cultes et par
l'origine commune du plan architectural63.

Claude Rapin

Samarkand. Certains des éléments du plan mis en évidence datent de la
basse antiquité. Ils comportent notamment une terrasse dallée de briques
crues qui, au haut moyen-âge, a été intégrée dans les limites d'une enceinte
monumentale (CRAI, à paraître). A Pajkend, près de Bukhara, Grigorij
Semionov a récemment dégagé un monument dont le schéma est celui du
chahar tag iranien ; un culte du feu pourrait y avoir été pratiqué déjà avant
le VIe siècle de notre ère (lettre du 12 nov. 1992).

58. Voir Mary Boyce, «Iconoclasm among the Zoroastrians», in
Christianity, Judaism and Other Greco-Roman Cults (Studies in Judaism in Late
Antiquity, 12), éd. J. Neusner, Leiden, 1975, t. 4, p. 94-111; idem, «On the
Zoroastrian Temple Cult of Fire», p. 454-65. Selon les théories de P. G.
Kreyenbroek le culte iranien de l'époque sassanide résulte du déplacement
du feu communautaire du palais du chef local vers le temple.

59. Sur les monnaies du roi parthe Vologèse l'autel du feu remplace la
statue divine à la grecque.

60. Valentin Skoda, «Le culte du feu dans les sanctuaires de
Pendzikent», in Cultes et monuments religieux, p. 63-72, pl. 32-39; idem,
«K Rekonstrukcii rituala v sogdijskom xrame» («Sur la Reconstruction du
culte dans le temple sogdien»), Archiv Orientälni, LVIII (1990), p. 147-51.

61. D. Schlumberger, M. Le Berre, G. Fussman, Surkh Kotal en
Bactriane, p. 46-47, 144-47, pl. XXXVI.

62. En chapelle secondaire: le culte principal, dans une phase non datée,
était consacré à Siva-Vayu : Frantz Grenet, «L'Athéna de Dil'berdzin», in
Cultes et monuments religieux, p. 41-45 ; idem, «Mithra au temple principal
d'Aï Khanoum ?», in Histoire et cultes de l'Asie centrale préislamique,
1991, p. 147-151, pl. 58-60.



LES SANCTUAIRES DE L'ASIE CENTRALE 121

CARTE DE RÉPARTITION DES SITES MENTIONNÉS, DU MONDE
MÉSOPOTAMIENÀ L'INDE

La numérotation correspondant aux sites coïncide avec celle des 19 plans de

monuments ci-joints.

63. L'orientation des temples est également liée au type de culte: à Aï
Khanoum il semble que le temple à niches indentées soit orienté sur le
soleil levant (au moment où le soleil apparaît derrière l'acropole,
probablement au solstice d'hiver), le temple hors-les-murs est peut-être orienté
sur le soleil levant du solstice d'été, mais le podium iranisant sur l'acropole
est, comme à Surkh Kotal, orienté sur les points cardinaux (recherche en
cours par I. Pogosova, Taskent).



122 ÉTUDES DE LETTRES





124 ÉTUDES DE LETTRES

LISTE DES FIGURES

1. Aï Khanoum, temple à niches indentées.
2. Aï Khanoum, temple hors-les-murs, premier état.
3. Dil'berdzin.
4. Takht-i Sangin.
5. Altyn 10, bâtiment 2 (magasins ou trésorerie).
6. Dahan-i Ghulaman, bâtiment 3 (sanctuaire non couvert).
7. Kuh-i Khwaja.
8. Surkh Kotal, temple A.
9. Pendzikent, temple I.
10. Persépolis, «temple des Frataraka».
11. Bard-è Néchandeh.
12. Masjid-i Solaiman.
13. Suse, Ayadana (monument non religieux).
14. Uruk, sanctuaire d'Anu-Antum du Bit rës.
15. Doura-Europos, temple d'Artémis.
16. Doura-Europos, temple de Zeus Mégistos.
17. Hatra, temple du feu.
18. Sahr, temple nabatéen.
19. Jandial (Taxila).

Abréviations des plans :

N: cella, naos
P: pronaos, parvis
S: sacristie, magasin
C: chapelle
A: couloir de circumambulatio
F: ateshgah

Format des plans : env. 1 : 1000e


	Les sanctuaires de l'Asie centrale à l'époque hellénistique : état de la question

