
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1992)

Heft: 4

Artikel: Les évêques des Gaules et la fête de Cernunnos : une hypothèse sur
l'origine des rogations

Autor: Favrod, Justin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870447

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870447
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LES ÉVÊQUES DES GAULES ET LA FÊTE DE
CERNUNNOS : UNE HYPOTHÈSE SUR L'ORIGINE

DES ROGATIONS

Au Bas-Empire et pendant le Haut Moyen Age, les évêques des pays
celtiques ont lutté contre une cérémonie païenne qui se déroulait le premier
janvier. Ce culte, probablement voué au dieu celte Cernunnos, avait pour
but d'assurer l'abondance; les participants, déguisés en cerfs et en d'autres
animaux, effectuaient des processions. Les évêques ont usé d'admonitions,
de menaces et de violences ; pour éradiquer ces pratiques, ils ont instauré
une fête chrétienne le premier janvier et ont créé d'autres processions dont
la fonction était proche ; parmi celles-ci figurerait celle des Rogations.

Les autorités ecclésiastiques de Gaule dès la fin de l'Antiquité
jusqu'au Haut Moyen Age s'élevèrent contre les diverses
pratiques païennes. Elles usèrent de deux moyens, le détournement
des rites au profit du christianisme et l'interdiction pure et
simple de telles pratiques. L'annexion d'un culte est bien décelable

dans la situation de nombreuses églises des premiers siècles
et l'on s'épuiserait à répertorier tous les cas où un temple gallo-
romain a cédé la place à une église1. On peut également citer le
remplacement de fêtes païennes par des cérémonies chrétiennes :

c'est ainsi qu'une antique fête des morts célébrée le vingt-deux
février, jour où l'on déposait de la nourriture sur les tombes, a
été remplacée par la fête de la Chaire de saint Pierre2. L'inter-

1. Le pape Grégoire le Grand justifie et préconise cette pratique: Ep.
XI, 56, éd. D. Norberg, Corpus Christianorum Series Latina (cité CCSL),
CXL/a, Tunrholti : Typographi Brepols editore ponitificii, p. 961-962.

2. Fernand Cabrol, «Chaire de saint Pierre», Dictionnaire d'Archéologie

Chrétienne et de Liturgie (cité DACL), Paris : Librairie Letourey et
Amé, III/l (1913), col. 76-77. Voir aussi deux sermons faussement
attribués à saint Augustin, dans la Patrologie latine de Migne (cité PL), 39,
col. 2100-2.



68 ÉTUDES DE LETTRES

diction, mêlée ou non de violences, constituait le second procédé
pour lutter contre le paganisme. Saint Martin, dont Sulpice
Sévère a fait le modèle de l'évêque évangélisateur, détruisit de ses

propres mains des temples, il coupa ou fit couper des arbres
sacrés. Son exemple fut suivi par de nombreux prélats. Souvent
encore, les évêques s'élevaient dans leurs sermons contre les
pratiques qu'ils jugeaient inadmissibles. Pour condamner les
cérémonies païennes, ils les évoquèrent et même parfois les
décrivirent.

Sans s'en douter, les ecclésiastiques nous ont ainsi transmis
des informations précieuses sur les rites des Gaulois. Ils nous
apprennent par exemple comment les carrefours étaient honorés :

on y plaçait des luminaires, on y étendait des peaux de bœufs sur
lesquelles on prédisait l'avenir, on y faisait des libations, des

banquets et des vœux ; on y déposait des représentations
sculptées de membres humains afin d'obtenir des guérisons3. Sans

ces témoignages, nos informations sur ce culte celte se
limiteraient à de courtes dédicaces énigmatiques. Les mêmes Gaulois
qui vénéraient les divinités de divers lieux, célébraient le premier
janvier une étrange cérémonie que nous allons étudier ici plus
longuement.

1. Un rite de fertilité

L'auteur de la Vie de saint Hilaire de Javols, anonyme, mais
probablement contemporain du saint, raconte comment, au début
du VIe siècle, son héros mit fin à une cérémonie païenne dans le
Gévaudan4: «Comme selon la coutume, au mois que les païens

3. Voir Martin de Braga, De correctione rusticorum, éd. H. F. Palmer,
Washington, 1932, § 7, p. 13 et § 16, p. 20; Audoin, Vie de saint Eloi, II,
15, éd. B. Krusch, Monum. Germ. Hist., Script. Rer. Merov., IV, p. 106;
Pirmin, Der heilige Pirmin und sein Pastoralbüchlein, éd. U. Engelmann,
Sigmaringen : Jan Thorbecke Verlag, 1976, p. 542 et Burchard de Worms,
Decretorum libri XX, XIX, 4, PL 140, col. 961. Remarquons que les
Romains se livraient également à des pratiques religieuses sur les carrefours.
Sur ce culte, voir l'étude de Michel Fuchs, «Avenches à la croisée des
chemins», Aventicum, 1991, 4, p. 1-15.

4.Acta Sanctorum (cité AA SS), Oct. XI, p. 638: «Cum more solito
mense, quern gentiles a Jano rege Januarium vocitavere, vulgus ignobile lu-
dis, cantibus exerceretur vel epulis, antiquus ille serpens per speciem laeti-
tiae mortis venena diffudit, ludum simulât ut sacrilegio corda subvertat.



LES ÉVÊQUES GAULOIS ET CERNUNNOS 69

ont appelé janvier d'après le nom du roi Janus, le petit peuple se

livre à des jeux, des chants et des banquets, l'antique serpent
répand sous couvert de joie les venins de la mort et simule les

jeux pour inciter les cœurs au sacrilège. C'est donc en fixant une
tête de cerf, pour imiter l'aspect d'une bête sauvage, que
l'insinuation criminelle du diable pervertit la nature humaine. Le père
[Hilaire] apprit que ces cérémonies du mal se déroulaient non
loin de son monastère: s'étant adjoint deux frères, il s'avança
pour exhorter de ses saintes paroles la malheureuse plèbe.
Comme saint Hilaire se hâtait, les paysans virent une grande
troupe du peuple se précipiter sur eux.» Terrorisés par cette
hallucination, les paysans se réfugièrent dans une église et interrompirent

enfin ce rite.
Ce miracle d'Hilaire nous apprend qu'en janvier le menu

peuple de la cité de Javols se rendait à la campagne (le monastère

d'Hilaire se trouvait à trois kilomètres de Mende) et se

livrait à des rites où il est question de repas, de chants et de jeux.
Un ou plusieurs participants de ces rites s'affublaient d'une tête
de cerf. Cette cérémonie, on s'en doute, ne pouvait laisser par
son caractère spectaculaire les autorités ecclésiastiques
indifférentes.

On peut également citer d'autres dénonciations de ce rite5. Les
premières mentions de cette pratique nous viennent de Pacianus,
évêque de Barcelone (t~390), et de son célèbre contemporain,
l'évêque de Milan, saint Ambroise. L'allusion de Pacianus paraît
montrer que dans son diocèse, on se livrait à ce genre de rites : il
se demande au début d'un traité si, en voulant empêcher les gens
de se déguiser en cerfs, on ne risque pas de produire sur eux l'effet

contraire à celui escompté6. Une autre de ses œuvres, aujour-

Praefixo quidem cervi capite ad imitandum ferae formam conditionem hu-
manam persuasionis diabolicae scelus inclinât. Mala hase geri haud procul a
monasteries suo pater agnovit : et duobus adscitis fratribus, infelicem ple-
bem sancta correcturus exortatione progressus est. Igitur properante sancto
Hilario rustici irruentes in se numerosi populi agmen adspiciunt».

5. La liste des exemples cités ci-dessous a été établie par Martin
P. Nilsson, «Studien zur Vorgeschichte des Weihnachtsfestes», Archiv für
Religionswissenschaft, XIX (1916-1919), p. 71-74. Plusieurs exemples
sont aussi cités par Ioannnes Zwicker, Fontes Histories religionis celticœ,
Berolini : Walter de Gruyter et socios, 1934, p. 134-135, 174, 196, 214,
221 et 255.

6. Parœnesis, I, PL XIII, col. 1082.



70 ÉTUDES DE LETTRES

d'hui perdue, s'intitulait le Cerf1. Il est possible qu'il y ait
condamné les rites païens pratiqués par ses concitoyens. Ambroise,
quant à lui, relève cette coutume incidemment, alors qu'il
commente un passage des psaumes où il est fait allusion à un cerf8:
«Mais le cerf traité dans cette préface nous a désormais assez
amusé, comme (il nous amuse) au début de l'année selon la
coutume du peuple, passons à autre chose». Apparemment il ne
connaissait cette cérémonie que de loin et n'y attachait que peu
d'importance. On ne peut s'appuyer sur ce passage ni pour
assurer ni pour nier que les Milanais se déguisaient en cerfs le
premier janvier. Pierre Chrysologue, évêque de Ravenne au
milieu du Ve siècle, mentionne ce rite dans un sermon consacré
au premier janvier9; après avoir évoqué des coutumes romaines
consistant à contrefaire divers dieux du panthéon classique, il
parle de gens qui se vêtent en bêtes — sans préciser lesquelles —
ou se travestissent en femmes. Son témoignage laisse à penser
que le rite se pratiquait au nord de l'Italie, mais c'est de Gaule
que nous viennent le plus grand nombre d'attestations.

Saint Césaire, métropolitain d'Arles de 502 à 542, s'est arrêté
sur les pratiques du premier jour de l'an dans trois sermons.
Dans le premier, il énumère seulement, pour les réprouver,
diverses coutumes païennes et parmi celles-ci, il évoque celle de se

déguiser en brebis ou en cerfs10. Deux autres sermons sont plus
particulièrement consacrés aux pratiques des calendes de
janvier11. Ils font tous deux allusion à des déguisements. Dans le
premier, Césaire remarque que le petit peuple honore encore

7. Jérôme, De viris illustribus, CVI, 1 (Gli Uomini illustri, éd. et trad.
A. Ceresa-Gastaldo, Firenze: Nardini editore, 1988, p. 210).

8. Ambroise, De interpellatione Job et David, 2, 5, éd. C. Schenkl,
Corpus Scriptorum Ecclesiasticorum Latinorum, 32, Vindobonae: F. Tem-
pski, 1897, p. 271.

9. Serm. 155 bis, éd. A. Olivar, CCSL 24B, p. 967-968: «Praetera
vestiuntur homines in pecudes, in feminas viros vertant».

10. Serm. 13, 5, trad, et éd. M.-J. Delage, Sources chrétiennes (cité SC)
175, p. 426-27: «Si vous connaissez des gens qui se livrent encore à cette
inconduite particulièrement scandaleuse de se déguiser en agnelle (anni-
cula) ou en faon (cervulo), reprenez les très durement pour qu'ils se
repentent d'avoir commis ce sacrilège»; selon la note du traducteur cervulo
peut se rendre par cerf, «étant donné le développement des diminutifs». Par
le même raisonnement, on peut traduire annicula par brebis. Ambroise,
Sédatus et l'auteur de la Vie de saint Hilaire usent du mot cervus et non
cervulus.

11. Serm. 192 et 193, éd. G. Morin, CCSL 104, p. 779-86.



LES ÉVÊQUES GAULOIS ET CERNUNNOS 71

Janus, que le saint prélat assimile à un roi des temps anciens
(§ 1). Il fustige ensuite les accoutrements dont se couvrent les
adorateurs du dieu, pourtant souvent baptisés (§ 2) : certains se

déguisent en cerfs, d'autres se couvrent de peaux de bêtes,
sauvages et domestiques, d'autres se parent de têtes d'animaux,
d'autres enfin se travestissent en femmes. Après avoir invité son
public à empêcher ces pratiques, Césaire s'élève (§ 3) contre les
rites de divination, contre la coutume d'échanger des étrennes et
d'autres superstitions pratiquées au premier de l'an : tel le refus
de prêter quoi que ce soit ce jour-là ou même de donner du feu,
telle l'habitude de laisser toute la nuit sa table couverte de
nourriture pour s'assurer l'abondance toute l'année. Le saint
métropolitain invite enfin ses ouailles à pratiquer le jeûne pendant
cette période (§ 4). Le second sermon (Serm. 93), attribué par la
tradition manuscrite à un évêque Sédatus — il s'agit probablement

du Sédatus qui fut évêque de Nîmes à l'époque de Césaire
— résulte en fait de la juxtaposition de deux sermons portant sur
le thème des fêtes du premier janvier12. La première partie (§ 1)

peut être laissée avec vraisemblance à Sédatus, mais la seconde
(§ 2-4) est sûrement de Césaire lui-même. Dans ce sermon,
l'évêque d'Arles recommande à son public de pousser les païens
à renoncer aux mots honteux et aux chansons luxurieuses. Il faut
que les fidèles empêchent les païens de se rendre devant les maisons

après s'être déguisés en cerfs, en brebis ou en quelque autre
chose. Il stigmatise à nouveau le refus de donner du feu ce jour-
là et l'échange d'étrennes. Il recommande le jeûne, ainsi que les
admonitions aux idolâtres. Enfin, généralisant, il énumère
diverses coutumes incompatibles avec la religion chrétienne
auxquelles s'adonnent même des hommes baptisés.

Sédatus, dans la première partie du sermon, tel qu'il nous est
conservé, s'élève contre ceux qui se livrent à des beuveries et à

des jeux, qui se travestissent en femmes, qui se laissent aller à

des danses désordonnées, à des chants impudiques et qui se dé-

12. Sur la tradition manuscrite des sermons de Césaire, voir l'état de la
question dans Césaire d'Arles, Sermons au peuple, éd. et trad. M.-J.
Delage, SC 175, p. 73-80. Isidore de Séville, De ecclesiasticis officiis, I,
41, éd. Ch. M. Lawson, CCSL 113, p. 46-47, reprend ce sermon de Césaire.
Il évoque rapidement des déguisements en bêtes sauvages que mettent les
païens le premier janvier. La brièveté du passage, son caractère général et
l'imitation de Césaire ne permettent pas d'assurer qu'à Séville, ces
pratiques fussent courantes.



72 ÉTUDES DE LETTRES

guisent en chèvres ou en cerfs au début de l'année13. Il prédit
l'enfer à tous ceux qui commettent ces crimes.

Dans le concile tenu à Auxerre en 56114, les prélats de la
Gaule protestent contre la même coutume et interdisent formellement

de se déguiser en vaches ou en cerfs le premier janvier et
d'échanger des étrennes.

Au VIIe siècle, saint Eloi, évêque de Noyon, dut également
lutter contre ces rites, toujours vivaces. Audoin, l'auteur de la
Vie du saint et son ami, rapporte un sermon qu'il fit à ses
diocésains15: «Que personne aux calendes de janvier ne fasse des
choses abominables et ridicules, les vaches, les cerfs, ou des

jeux, que personne ne mette la table pour la nuit16, et que
personne n'échange des étrennes ou ne se livre à des beuveries
excessives».

Au siècle suivant, saint Pirmin (t 753), abbé des monastères
de Reichenau et d'Herbach situés dans la région du Lac de Constance,

en Germanie occidentale, s'élevait contre diverses
coutumes païennes17: «Ne vous promenez pas en cerfs ou en vaches
pendant les calendes ou un autre jour, que les hommes ne
s'habillent pas en femmes et les femmes en hommes à cette date ou
en d'autres fêtes si nombreuses18». Ce témoin tardif ne concorde
pas avec les autres: nul ne dit que les femmes s'habillent en
hommes et que cette cérémonie puisse se dérouler un autre jour
qu'aux calendes de janvier. Pirmin s'est probablement laissé aller
à des généralisations.

13. Serm. 93, § 1, p. 783: «...indui ferino habitu, et capreae aut cervo
similem fieri».

14. Can. 1, trad et éd. C. de Clerq et J. Gaudemet, SC 354, p. 488: «Non
licet Kalendis Ianuarii vetolo aut cervolo facere vel streneas diabolicas ob-
sevare».

15. Audoin, Vie de saint Eloi, II, 16, p. 705: «Nullus in Kalendas
Januarii nefanda et ridiculosa, vetulas aut cervulos vel iotticos faciat,
neque mensas super noctem componat neque strenas aut bibitiones super-
fluas exerceat».

16. Ce rite est mentionné par Césaire, {Serm. 192, p. 781), par Martin de
Braga {De correctione rusticorum, § 16, p. 20) et par Burchard de Worms
(XIX, 4, col. 960).

17. Der heilige Pirmin, p. 54: «In cervulos et veculas (sic) in Kalandas
vel aliud tempus nolite ambulare. Viri vestes femineas, femine vestis virilis
in ipsis kalandis vel in alia lusa quam plurima nolite vestire».

18. M. P. Nilsson, «Studien zur Vorgeschichte», p 93, en déduit qu'à
l'origine, on devait se déguiser toute l'année, cependant tous les autres
témoignages concordent pour fixer la fête au premier janvier.



LES ÉVÊQUES GAULOIS ET CERNUNNOS 73

Enfin, de nombreux pénitentiels interdisent de se déguiser en
cerfs, ainsi qu'en vaches ou en brebis au début de l'année. Ces

textes, qui apparaissent du début du IXe jusqu'au XIe siècle,
prévoient en général une pénitence de trois ans pour les contrevenants19.

Ces interdictions répétées illustrent la vitalité de cette
pratique et rendent prophétiques les craintes de Pacianus.

Pour compléter le dossier, il faut évoquer une homélie attribuée

à tort à Maxime20, évêque de Turin au début du Ve siècle,
qui mentionne ces mêmes agissements : des hommes se déguisent
le premier janvier en bêtes domestiques et sauvages, ainsi qu'en
femmes. L'auteur inconnu de ce sermon insiste sur le fait que le
premier janvier est un jour comme un autre.

Ces divers témoignages se confirment par leur concordance et
sont sûrement inspirés à l'occasion les uns des autres, mais ils
apportent parfois des détails supplémentaires. Ils permettent de
localiser cette cérémonie du premier janvier et de se faire une
idée relativement précise de son déroulement.

19. Halitgaire de Cambrai en 829, Liber Pœnitentialis, § 5, PL 105, col
699 (texte corrompu): «Si quis in Kalendis Januarii, quod multi faciunt, et
in cervulo dicunt aut in vehiculo (rect. vetulo) vadit, iii annos
pœniteat». Reginon de Prüm vers 906, Libellus de ecclesiasticis disciplinis
et religione Christiana, I, 300, PL 132, col. 250: «Fecisti aliquid quod
pagani faciunt in Kalendis Ianuarii in cervulo vel in vegula, très annos
pœniteas». Au début du XIe siècle, Burchard de Worms, XIX, col. 965
préconise trente jours au pain et à l'eau : «Fecisti aliquid tale quale pagani
fecerunt et adhuc faciunt in Kalendas Ianuarii in cervulo vel in vegula? si
fecisti triginta dies in pane et aqua pœniteas». Un traité anonyme prévoit
une peine de quarante jours pour les prêtres qui se sont livrés à ces
pratiques (Documenta Juris Canonici veteris, Epistola Canonica, V, PL 56,
col. 891): «(presbyteri) vel cervolum, aut agniculas faciunt... quadraginta
dierum spatio in pane et aqua sint contenti». Voir encore Pseudo-
Cumméan, Liber de Mensura Pœnitentiarum, VII, PL 87, col. 991 : «Si quis
in Kalendis Januarii in cervulo et in verula (rect. vitula) vadit, tribus annis
pœniteat». Sur l'origine irlandaise puis gauloise des pénitentiels, voir
Gabriel Le Bras, «Pénitentiels», Dictionnaire de Théologie Catholique,
XII/1, Paris : Librairie Letourey et Amé, 1933, col. 1160-1179.

20. Horn. XVI, PL 57, col. 257; cette homélie n'a pas été retenue par
l'éditeur de Maxime de Turin, Almut Mutzenbecher dans CCSL 23. Il
explique son choix dans deux études : «Zur Überlieferung des Maximus
Taurinensis» et «Bestimmungen der echten Sermones des Maximus
Taurinensis», Sacris Erudiri, 6 (1954), p. 343-72 et 12 (1961), p. 197-293.
De surcroît, on connaît un sermon de Maxime de Turin portant sur le
premier janvier (p. 390-92): il y est question de divers rites païens, mais
jamais de déguisements, preuve supplémentaire qu'il ne faut pas attribuer
l'homélie XVI à cet évêque.



74 ÉTUDES DE LETTRES

A l'exception du dernier témoin dont on ignore l'origine, tous
les textes cités permettent de situer géographiquement ce rite : le
nord de l'Italie probablement, l'Espagne, l'ouest de la Germanie,
mais avant tout la Gaule ; comme ces cultes ne sont attestés qu'en
pays celtiques, il est probable qu'ils soient d'origine celte21.

On peut dégager les principaux traits des cérémonies
évoquées : le petit peuple, en particulier les paysans, y participait;

il n'est toutefois généralement pas fait mention de la
présence de femmes. Aussi est-il probable qu'elles aient été tenues
à l'écart de ces fêtes. Les participants déguisés en femmes, en
diverses bêtes sauvages et domestiques et surtout en cerfs se

livraient, apparemment en un endroit déterminé, à des chants à

caractère obscène, à des festins et à des danses. De là, ils
organisaient une procession et s'arrêtaient devant les maisons. On
honorait un dieu que les ecclésiastiques appellent souvent Janus,
mais il s'agit là sans doute d'une interpretatio romana d'un dieu
celte22. De surcroît, un rite destiné, selon Césaire, à assurer
l'abondance, consistant à couvrir sa table de mets, était associé à

ces cérémonies, au moins par la date. Enfin, une superstition
interdisait de laisser ce jour-là sortir de chez soi quelqu'objet que
ce soit, même du feu.

Jamais attestés hors des pays celtiques, les déguisements, la
table chargée de mets et l'interdit des dons paraissent être des
coutumes celtes, tandis que l'échanges d'étrennes, l'observation
des présages, les festins, les beuveries23 se rencontrent dans tout
le monde romain lors de la célébration du premier janvier et
pourraient n'être, dans le cas précis, que des apports extérieurs.

21. Voir M. P. Nilsson, «Studien zur Vorgeschichte», p. 75. Il est par
conséquent vraisemblable que l'homélie attribuée à saint Maxime de Turin
émanait de Gaule : le fait que des sermons attribués à ce prélat ont pu être
rendus à des Gaulois du VIe siècle plaide pour cela; cf. A. Mutzenbecher,
«Bestimmungen», p. 201-2, n. 18.

22. La confusion ou plutôt le refus chez les écrivains chrétiens de
distinguer les différents paganismes constitue une constante frappante. Que
l'on songe au discours que Clotilde tient à Clovis pour le convertir; selon
Grégoire de Tours (Hist., II, 29), elle lui aurait parlé des débauches
pratiquées par Jupiter. Il est peu probable que Clovis ait pu être arraché à

son paganisme germain par de tels arguments qui n'avaient de sens
qu'adressés à des Romains.

23. Pour les étrennes, voir M. P. Nilsson, «Studien zur Vorgeschichte»,
p. 51-52, p. 61-66, les festins, p. 52 et 78-79, les beuveries, p. 87 et
l'astrologie, p. 70-71.



LES ÉVÊQUES GAULOIS ET CERNUNNOS 75

Remarquons, en particulier, que l'échange d'étrennes paraît
difficilement conciliable avec le refus de se séparer d'un objet le
premier janvier ; cette incohérence paraît impliquer que les
étrennes constituent une coutume romaine importée.

Le rite de la table chargée suggère qu'il faut donner à l'ensemble
de la cérémonie le sens d'un rite de fertilité destiné à assurer

l'abondance des biens et des récoltes pour l'année entière. La
superstition qui consiste à refuser de donner un objet provenant
de sa maison doit avoir la même fonction. Que les participants
soient souvent qualifiés de paysans (rustici), classe de gens qui
avaient particulièrement besoin d'une bonne récolte, confirme
cette hypothèse. Par ailleurs, il n'est pas exclu que les hommes
se déguisaient en femmes pour avoir les attributs des deux sexes
et inciter par là même la nature à la fécondité. L'association
d'une bête mâle, le cerf, avec un correspondant femelle dans le
monde domestique (chèvre, brebis ou vache) plaide également
pour cette interprétation. Le cerf est d'ailleurs un animal propre à

symboliser la fertilité : la perte de ses bois en automne, qui
repoussent plus vigoureux au printemps, peut évoquer le cycle
naturel24.

La fête, sûrement celte, s'est adaptée au calendrier solaire
romain et se célébrait dès lors le premier janvier25. Il va de soi
qu'il ne s'agit pas de sa date originelle, puisque le calendrier
celte ne correspondait pas au calendrier julien : l'année soli-
lunaire était composée de douze mois lunaires sur un cycle de

cinq ans. On ajoutait régulièrement un mois intercalaire et —
semble-t-il — on rétablissait tous les trente ans la date afin de
faire correspondre l'année civile à l'année solaire26. Ces faits
impliquent qu'une célébration fixe dans le monde celte ne devait
tomber sur la même date d'un calendrier romain qu'une fois tous

24. Paul-Marie Duval, Travaux sur la Gaule (1946-1986), Rome: Ecole
française de Rome, 1989, t. I, p. 256, Jan de Vries, La religion des Celtes,
Paris : Payot, 1988 (1961), p. 114.

25. Il semble que les Celtes ne fêtaient pas les solstices (Françoise Le
Roux et Christian-J. Guyonvarc'h, Les druides, Rennes : Ouest-France,
1986, p. 230). Il n'est donc pas possible, malgré la tentation, de rapprocher
cette fête du solstice d'hiver. Remarquons cependant que plusieurs
écrivains ecclésiastiques de Gaule mentionnent une fête du solstice d'été:
Césaire, Serm. 341, § 140, CCSL 103, p. 146, Audoin, Vie de saint Eloi, II,
16, p. 705-706.

26. Paul-Marie Duval et Georges Pinault, Les Calendriers, Recueil des
Inscriptions gauloises, III, Paris, 1986, p. 406-407.



76 ÉTUDES DE LETTRES

les cinq ans, voire tous les trente ans. Il faut donc chercher une
fête celte, relativement proche de cette date du premier janvier.
Les Celtes irlandais, dont on connaît mieux les festivités, ont
abandonné leur calendrier pour adopter le système romain bien
après les Celtes du continent. Ils connaissaient quatre solennités :

le premier novembre, le premier février, le premier mai et le
premier août. Cette constance du choix des calendes pour placer
les fêtes dans le calendrier julien ne saurait être le fruit du
hasard: les Celtes devaient dès l'origine accomplir ces fêtes le
premier jour de leurs mois lunaires.

Il est tentant de rapprocher cette fête du premier janvier chez
les Gallo-romains de celle d'Imbolc qui se déroulait le premier
février chez les Irlandais. L'assimilation au calendrier romain se
serait faite de façon différente : on pourrait penser que la fête
tombait dans le calendrier julien entre le premier janvier et le
premier février et que les Gallo-romains avaient adopté le
premier janvier, plutôt qu'un autre moment, parce que ce jour-là se
déroulait aussi une fête romaine. Il s'avère que la célébration du
premier février chez les Celtes insulaires, quoiqu'assez mal
connue, constituait précisément un rite de fertilité et de lustration
où l'importance était donnée aux récoltes et à la nourriture. On y
adorait Brigitte, une déesse mal connue, qui fut honorée ensuite
comme une sainte27. Cette fête irlandaise n'est pas connue en
détails, mais il s'agissait certainement d'un rite en rapport avec
la production agricole. Un texte du Xe siècle, le Glossaire de
Cormac, précise que la fête du premier février correspond à

l'époque où le lait revient aux brebis28: il y a là une curieuse
coïncidence avec nos paysans déguisés en brebis. Un autre
argument semble confirmer cette hypothèse. Martin de Braga29 cite
comme liées la fête de janvier et les Volcania qui ne peuvent être

27. Sur cette fête, Françoise Le Roux, «Etudes sur le Festiaire Celtique
II: La fête irlandaise de février» Ogam, XIV (1962), p. 174-178. Le Roux
pense que cette fête a la même origine que les Lupercales romaines, où les
prêtres-loups frappaient avec des lanières de cuir de bouc les femmes pour
qu'elles deviennent enceintes. Si notre hypothèse se vérifiait le cerf celte
correspondrait, comme symbole de fertilité, au loup romain.

28. Cité par F. Le Roux et Ch.-J. Guyonvarc'h, Les druides, p. 232-33.
L'auteur du Glossaire tente par ce biais de fournir une étymologie,
d'ailleurs fausse, au mot imbolc.

29. De correctione rusticorum, § 16, p. 20: «Vulcania et Kalendas
observare... quid est aliud, nisi cultura diaboli?». Pirmin (Der heilige
Pirmin, p. 55) use de la même formule et paraît s'être inspiré de Martin.



LES ÉVÊQUES GAULOIS ET CERNUNNOS 77

que la fête du feu30 célébrée le premier mai par les Irlandais,
sous le nom de Beltaine. Or cette célébration constitue justement,
avec Imbolc, une des quatre grandes fêtes celtes citées ci-dessus.
Les Celtes continentaux auraient donc continué, comme leurs
cousins d'Irlande, mais à un moment différent, à pratiquer une
antique cérémonie de fertilité.

2. Un culte voué à Cernunnos

Quel dieu celte se cache-t-il derrière le double visage de
Janus Si les évêques, qui décrivent le culte, assimilent le démon
honoré à Janus, ils le font sûrement parce que la fête du dieu
tombait en janvier. Il n'y a donc, à première vue, rien à tirer de la
vision syncrétique des prélats gaulois. Par bonheur, Césaire nous
fournit une piste sérieuse. Après avoir évoqué le caractère
monstrueux de Janus, Césaire affirme31: «C'est pourquoi, ces jours-là,
les païens, en pervertissant l'ordre des choses, se couvrent de

déguisements affreux ; surtout afin que ceux qui adorent soient
tels que celui qui est adoré». Il y aurait donc quelque ressemblance

entre les déguisements et le dieu honoré par ce culte. Or
la grande majorité des dieux de la Gaule se sont peu à peu ro-
manisés ; ils ont été identifiés à des dieux romains et représentés
de la même façon qu'eux; parfois seule une épithète vient
rappeler que tel Mercure ou tel Apollon est d'origine celtique.
Cependant, quelques dieux ont mieux résisté à ce syncrétisme et
gardé les noms et les traits anciens. Parmi ceux-ci, Cernunnos,
un dieu à corps humain, mais pourvu d'oreilles et de bois de
cerfs. Le nom de la divinité n'est attesté que par un bas-relief de
Paris, datant du Ier siècle, dédié à l'Empereur Tibère par les
Nautes du peuple des Parisii: un dieu, pourvu d'oreilles et de
bois de cerf, se trouve sous l'inscription [C]ernunno. La lettre
manquante a été restituée par étymologie : Cernunnos signifierait
en celte : «au front coiffé de bois», ou selon d'autres, «celui qui

30. M. P. Nilsson, «Studien zur Vorgeschichte», p. 107-8. Il est possible
que chez les Celtes continentaux, cette antique fête tombât au solstice d'été
et non au premier mai; voir n. 25. Remarquons toutefois qu'Eloi s'élève
également contre les fêtes de mai.

31. Serm. 92, § 2, p. 780: «Hinc itaque est, quod istis diebus pagani
homines perverso omnium rerum ordine obscenis deformitatibus teguntur;
utique ut taies se faciunt qui colunt, qualis fuit ilie qui colitur».



78 ÉTUDES DE LETTRES

porte des cornes»32. Vu la similitude entre le déguisement des

paysans et les traits du dieu, il est très tentant de supposer,
comme on l'a déjà fait33, que la cérémonie du premier janvier
était organisée en l'honneur de Cernunnos. Cette identification
paraît confirmée par des représentations de cette divinité : le dieu
cerf est souvent affublé, selon une coutume celte, de trois
visages34. Césaire aurait pu faire immédiatement le rapprochement
entre cette représentation et le dieu aux deux ou aux quatre faces,
Janus, rapprochement d'autant plus aisé que le premier janvier
était consacré à ce dieu romain.

D'autres représentations de Cernunnos viennent confirmer ce
rapprochement : souvent, le dieu aux bois de cerf se trouve en
présence de cerfs, de sangliers, de lions, de panthères, de bœufs,
de porcs, de capridés, de chiens et de serpents à tête de bélier35.
Ces animaux qui accompagnent le dieu évoquent les divers
déguisements d'animaux sauvages et domestiques dont s'affublaient

les paysans gaulois.
Un bas-relief trouvé près de Nuits-Saint-Georges représentant

le dieu est curieux36: Cernunnos se trouve entre deux femmes
portant des cornes d'abondance. L'une d'elle est hermaphrodite.
Il paraît tentant de rapprocher cette représentation des paysans
déguisés en femmes le premier janvier. Toujours est-il que
Cernunnos est bien souvent représenté accompagné d'une divinité
féminine37 qui pourrait être la correspondante continentale de
sainte Brigitte et qui serait figurée par les paysans travestis.

32. P.-M. Duval, Travaux sur la Gaule, t. 1, p. 254-255 et 450 et Paul
Lebel, «Le dieu gaulois Cernunnos», Revue archéologique de l'est et du
centre-est, V (1954), p. 183-185.

33. Le rapprochement entre le culte décrit ci-dessus et le dieu Cernunnos
a été fait par M. P. Nilsson, «Studien zur Vorgeschichte», p. 77, puis par
Jean-Jacques Hatt, «Le cycle du cerf et le carnaval gaulois», Rei Cretariœ
Romanœ Fautorum Acta, VII (1965), p. 35-38 qui se permet d'audacieuses
hypothèses sur le dieu, comme sur le rite. Plus récemment, Bernhard Do-
magalski, Der Hirsch in spätantiker Literatur und Kunst, Jahrbuch für
Antike und Christentum 15, Münster: Aschendorffsche Buchandlung, 1990,

p. 109-110, hésite: s'agit-il d'un culte voué à Cernunnos ou d'un rite
d'origine grecque

34. Phyllis Fray Bober, «Cernunnos : Origin, Transformation of a Celtic
Divinity», American Journal of Archeology, LV (1951), p. 34-40.

35. Ph. F. Bober, «Cernunnos», p. 19-21, 23-26, 41-44, Ernest Planson,
«Un nouveau groupe de trois divinités découverts aux Bolards», Comptes
rendus de Académie des Inscriptions et Belles-Lettres, 1974, p. 487-495.

36. E. Planson, «Un nouveau groupe», p. 487-495.
37. Voir Ph. F. Bober, «Cernunnos», p. 31-33.



LES ÉVÊQUES GAULOIS ET CERNUNNOS 79

Toutes les fonctions du dieu ne sont pas établies avec certitude.

Cependant, les représentations celtiques et gallo-romaines
ne laissent aucun doute: il s'agissait d'une divinité de la fertilité
et de la fécondité, garante de l'abondance38. La fonction de la
fête du premier janvier et la fonction du dieu seraient donc très
proches. Il y a là également un argument pour rapprocher Cer-
nunnos et la cérémonie.

Cette fête du premier janvier serait donc donnée en l'honneur
de Cernunnos. Le culte de ce dieu a connu une vitalité peu
commune: il devait être peu aisé de détourner les paysans d'une
cérémonie qui leur semblait vitale pour l'avenir de leurs récoltes.
Cette survie explique peut-être pourquoi on s'est servi parfois
pendant le Moyen Age de son image pour représenter le diable
ou, en tout cas, un démon39.

3. La lutte contre ce culte

Si ce culte paraissait essentiel aux paysans, il est bien compréhensible

que les prélats l'aient jugé dangereux. A son encontre,
ils usèrent de l'interdiction, moyen évoqué au début de cette
étude. Un rapide survol des textes cités ci-dessus montre l'évolution

de l'attitude du clergé. A l'origine (IVe-début VIe siècle),
cette lutte est laissée à l'initiative individuelle : tel moine, tel
évêque intervient et admoneste les participants du culte. Dans la
seconde moitié du VIe siècle, des mesures sont prises dans
l'ensemble de la Gaule et l'on observe un durcissement: désobéir
aux canons d'un concile pouvait valoir l'excommunication. Les
sermons se font plus menaçants eux aussi. Ce durcissement de

l'Eglise à la fin du VIe siècle et surtout au VIIe siècle est perceptible

dans de nombreux domaines : il suffit de lire à la suite les
canons des conciles mérovingiens pour se convaincre de cette
évolution. Le fait s'explique en partie par l'effacement progressif
du pouvoir royal et par l'arrivée de seigneurs locaux puissants et
souvent dépourvus de scrupules : la seule autorité morale restait
l'Eglise qui avait fort à faire pour maintenir un certain contrôle
sur ses fidèles. De surcroît, la disparition progressive de l'hérésie

38. Etat de la question dans Ph. F. Bober, «Cernunnos», p. 15-16.
Actuellement, cette fonction n'est plus mise en doute. Bober voit en lui un
dieu de la fécondité et aussi des morts.

39. Voir Ph. F. Bober, «Cernunnos», p. 44-45.



80 ÉTUDES DE LETTRES

arienne au VIe siècle, la laissant sans rivale, lui autorisait plus de
sévérité. Enfin l'époque carolingienne voit le triomphe d'une
législation peu souple où tout écart est l'objet d'une peine
dûment tarifée. Ces interdictions répétées illustrent la difficulté
de l'Eglise à faire oublier ce culte et pourtant, il nous semble
qu'elle a mis en œuvre tous les moyens qu'elle avait à sa disposition,

dont, entre autres, le détournement du culte au profit du
christianisme. On ne saurait voir une coïncidence si c'est
justement en Gaule qu'au VIe siècle fut instaurée au premier janvier
une fête chrétienne, celle de la circoncision du Christ40: un canon
du concile de Tours (567) nous apprend que cette commémoration

fut instituée pour contrer les débordements païens ce jour-
là.

En outre, d'autres cérémonies chrétiennes ne sont pas sans
rappeler la procession de Cernunnos. Dans la Vie d'Hilaire de
Javols41, l'épisode de son intervention suit immédiatement un
autre qu'il convient de résumer: un prêtre païen parcourt la

campagne en quête de blé ; il prédit des catastrophes à tous les

paysans qui ne lui en fourniraient pas. Hilaire le fait battre et
chasser. Deux mois plus tard, une terrible tempête menace les
moissons. Celles-ci sont sauvées par une procession organisée à

l'instigation d'Hilaire. Le seul arpent négligé dans le parcours du
saint est détruit. Si l'hagiographe ne lie pas explicitement cet
événement à l'intervention de son héros contre la fête du cerf, il
nous semble pourtant que le sens est clair : pour préserver les
champs, Hilaire a remplacé la cérémonie du cerf par une
procession chrétienne.

Le lecteur nous permettra-t-il d'achever cette étude sur une
hypothèse téméraire? Nous voudrions rapprocher la procession
d'Hilaire de Javols d'une autre qui rencontra un succès bien plus
grand et qui commença également en Gaule, avant de se répandre
dans tout l'Occident. Nous voulons parler de la procession chantée

des Rogations. Saint Mamert, évêque métropolitain de Vienne
(Isère), dans les années 460, suite à une série de prodiges, décida
d'instituer une procession annuelle42. Cette fête, qui se déroule
pendant les trois jours qui précèdent l'Ascension, a un caractère

40. Voir Fernand Cabrol, «Circoncision (fête de la)», DACL, III/2
(1914), col. 1717-1728. La date fut fixée sur une indication chronologique
tirée de Y Evangile de saint Luc.

41. AA SS, Oct. XI, p. 638.
42. H. Leclerq, «Rogations», DACL, XIV/2 (1940), col. 2459-61.



LES ÉVÊQUES GAULOIS ET CERNUNNOS 81

agraire : on la célèbre pour écarter les catastrophes naturelles qui
menacent les récoltes43. La date des Rogations a été choisie en
fonction d'une autre fête de la fertilité païenne, mais romaine, les
Ambarvalia qui tombaient à la fin du mois de mai44. Selon nous,
Mamert aurait mêlé traits romains et gaulois : si le moment choisi

est influencé par la fête romaine, les Rogations ont un but voisin

de la fête de Cernunnos et les processions chantées peuvent
évoquer a contrario les cortèges gaulois où l'on se livrait à des
chants. Cependant, nous ne nous autoriserions pas à penser que
l'institution de Mamert constitue une copie chrétienne de la fête
celte, si deux auteurs particulièrement bien renseignés, Sidoine
Apollinaire, ami de Mamert, et saint Avit, successeur de cet
évêque sur le siège de Vienne, ne nous permettaient de risquer ce
rapprochement. Les deux écrivains évoquent les divers prodiges
qui décidèrent le saint prélat à instituer les Rogations : la ville de
Vienne était la victime de tremblements de terre et d'incendies.
De surcroît, contre les lois de la nature, des cerfs rentraient dans
la ville, oublieux de leur timidité naturelle45. Selon Sidoine, les
cerfs ont réellement établi leurs tanières sur le forum de Vienne.
Avit, plus prudent, estime que les Viennois ont été victimes de
visions. Ces cerfs que Mamert a voulu chasser de sa ville par la
procession des Rogations ne sortent-ils pas tout droit de la fête
de Cernunnos

Justin Favrod

Nous voulons exprimer nos remerciements à Pierre Ducrey, professeur
à l'Université de Lausanne, et à Gilbert Kaenel, directeur du Musée
cantonal d'archéologie et d'histoire de Lausanne, qui ont eu la gentillesse
de relire cette étude.

43. C'est ce que montrent les deux sermons de Césaire (207, p. 830 et
208, p. 833), dans le premier, il veut écarter les inondations, dans le
second, la sécheresse.

44. Donatien De Bruyne, «L'origine de la Chandeleur et des Rogations.
A propos d'un sermon inédit», Revue bénédictine, 34 (1922), p. 14-18.

45. Sidoine Apollinaire, Ep. VII, 1, 3, Œuvres, éd. A. Loyen, Paris : les
Belles Lettres, 1970, t. Ill, p. 32: «Nunc stupenda foro collocabat audaci-
um pavenda mansuetudo cervorum» et Avit de Vienne, Horn. VII, éd.
R. Peiper, Monum. Germ. Hist., Auct. Ant.., VI/2, p. 110: «Quis videns,
certe videre se putans pavidos naturaliter cervos per angusta portarum
usque ad fori lata penetrantes non imminentem solitudinis sententiam
formidaret ?».




	Les évêques des Gaules et la fête de Cernunnos : une hypothèse sur l'origine des rogations

