
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1992)

Heft: 4

Artikel: Narration légendaire et programme poétique dans l'hymne à Apollon de
Callimaque

Autor: Calame, Claude

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870446

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870446
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


NARRATION LÉGENDAIRE ET PROGRAMME POÉTIQUE
DANS L'HYMNE À APOLLON DE CALLIMAQUE

Loin de constituer un en-soi, les mythes et légendes des Grecs sont
toujours mis au service d'une occasion précise, à travers les formes
littéraires que leur forme performative et sociale requiert. Il en va encore
ainsi à l'époque de la poésie érudite alexandrine, où la légende de
fondation peut être réorientée, à travers la forme culturelle traditionnelle de
l'hymne, pour défendre une poétique.

Sans doute les Grecs au cours de toute leur histoire ont-ils cru
à leurs mythes. Mais l'affirmation peut-elle légitimement être
étendue aux poètes hellénistiques, et en particulier à Calli-
maque? Sa fonction de bibliothécaire à la Maison des Muses
créée par Ptolémée I et son travail de collection et de collation de
manuscrits littéraires l'avaient assurément mis dans une position
privilégiée pour confronter différentes versions d'une même
légende et pour les confondre. Pourtant dans l'une de ses propres
compositions au moins, le poète savant parvient dans son travail
de comparaison à un résultat opposé. Dans Y Hymne à Apollon,
en effet, Callimaque combine différentes versions de la légende
de Cyrène pour restituer au récit «mythique» ainsi reconstruit
une cohérence chronologique. Peut-être la forme de l'hymne
homérique, avec sa langue et son rythme épiques, était-elle la
plus apte à accueillir ce récit rendu à un déroulement linéaire qui
l'inscrit dans l'ordre de l'historiographie. Mais cette espèce de
normalisation formelle et chronologique du récit de la fondation
de Cyrène se réduit-elle à une simple opération de rationalisation?

Est-elle le simple produit d'un patient travail philologique,

soucieux d'une cohérence appliquée?
La question reçoit un intérêt supplémentaire du fait même

qu'en Grèce au moins, il n'y a pas d'en-soi du mythe, que le
mythe en tant que catégorie née dans la pensée anthropologique



42 ÉTUDES DE LETTRES

moderne n'a de réalité que dans des formes narratives déterminées,

qu'il n'existe que réalisé dans des manifestations
littéraires aussi variées qu'un poème épique, une épinicie, une
épigramme ou une tragédie. C'est dire que soumises à des
circonstances d'énonciation précises, chacune de ces formes confère

au récit choisi une fonction ; cette fonction se définit par
rapport au texte dans lequel le récit est inséré et en relation avec
ses circonstances d'énonciation, qui sont souvent d'ordre
cultuel1. Dans cette mesure, il convient d'examiner l'étrange récit
reconstruit par Callimaque dans Y Hymne à Apollon sous l'angle
de sa mise en discours, puis sous celui de son énonciation (dans
la mesure où celle-ci est explicitée), enfin sous celui de sa «con-
textualisation» interne (par rapport au texte de YHymne). De
là une étude en trois temps, s'attachant d'abord au déroulement
du récit du point de vue moins syntaxique que sémantique (par
comparaison avec les versions plus anciennes de la légende),
puis aux marques énonciatives présentées par le récit lui-
même, enfin à l'insertion du récit dans la structure de
l'ensemble du poème. L'étude tripartite devra déboucher sur
quelques réflexions suscitées par la fonction et la destination de

ce poème, sinon par ses circonstances d'énonciation, en relation
avec le caractère rituel de la forme de l'hymne homérique.

1. Versions de la légende de la fondation de Cyrène

On sait que dans la première moitié du Ve siècle, Pindare en
trois épinicies différentes donne de la fondation de Cyrène trois
versions parallèles. Dans la première, la Nymphe éponyme,
chasseresse et gardienne en Thessalie des troupeaux de son père,
fonde la colonie grecque de Libye après avoir été enlevée par
Apollon et y être devenue l'épouse du dieu. La deuxième se sert
de l'expédition légendaire des Argonautes pour susciter l'intérêt

1. Des esquisses de ces propositions sur l'inexistence d'un en-soi du
mythe grec et sur le caractère relatif de la catégorie anthropologique du
mythe ont été présentées dans «Evanescence du mythe et réalité des formes
narratives», in Métamorphoses du mythe en Grèce antique, éd. C. Calame,
Genève: Labor et Fides, 1988, p. 7-14, et dans Illusions de la mythologie,
Nouveaux Actes Sémiotiques, 12, Limoges: Pulim, 1990. Elles reprennent
les conclusions des études désormais classiques de M. Detienne, L'invention

de la mythologie, Paris: Gallimard, 1981, et de P. Veyne, Les Grecs
ont-ils cru à leurs mythes Paris : Seuil, 1983.



LÉGENDE DE FONDATION ET POÉTIQUE GRECQUE 43

à l'égard d'une terre particulièrement féconde; celle-ci est
destinée à accueillir, par la prédiction de Médée, son colonisateur
grec dix-sept générations après le passage des compagnons de
Jason. La troisième conte l'acte de fondation de la cité par
l'intrépide Battos de Théra ; elle fait du colon l'œciste vénéré dans le
culte qui lui est rendu, mais elle situe aussi son action dans la
double perspective du passage à Cyrène des Anténorides venus
de Troie et de l'ascendance Spartiate des Théréens fondateurs. Il
appartiendra à Hérodote de travailler à son tour sur cette ultime
version pour en présenter les deux faces, théréenne et cyré-
néenne ; par généalogies interposées, le fondateur Battos tire en
conséquence son ascendance soit des Argonautes dont les
descendants ont émigré de Lemnos à Sparte puis à Théra, soit
d'une famille royale de Crète2. Temps des dieux, temps des

héros, temps des hommes (héroïsés) pourrait-on écrire pour
résumer, mais sans éviter le schématisme. Même inscrits dans
une chronologie unique comme c'est partiellement le cas chez
Hérodote, ces trois récits restent dans leurs acteurs et dans leur
temporalité respectifs très disparates.

1.1. Une mise en intrigue étiologique

D'emblée l'inscription du récit de la fondation de Cyrène dans
un hymne à Apollon permet à Callimaque de combiner et de faire
coïncider version «divine» et version «humaine». En effet, en
substitution à l'oracle de Delphes si déterminant dans les
versions pindariques et surtout dans les récits hérodotéens, c'est
Apollon lui-même qui prend la conduite des opérations de
colonisation3; en adoptant le plumage d'un corbeau et en dirigeant

2. Ont été cités, dans l'ordre, Pind. Pyth. 9, 5 sq., 4, 4 sq. et 5, 55 sq.,
Hdt. 4, 145 sq., sans oublier naturellement la version locale abrégée
transmise par la Stèle des fondateurs: SEG IX, 3, 6 sq. et 25 sq.; versions
commentées notamment par F. Chamoux, Cyrène sous la monarchie des
Battiades, Paris : De Boccard, 1952, p. 69-114, et dans mes études «Mythe,
récit épique et histoire : le récit hérodotéen de la fondation de Cyrène», in
Métamorphoses du mythe, p. 105-125, et « Narrating the Foundation of a

City : The Symbolic Birth of Cyrene», in Approaches to Greek Myth, éd.
L. Edmunds, Baltimore/London : Johns Hopkins University Press, 1990,
p. 277-341.

3. Interventions de l'oracle de Delphes dans la colonisation de Cyrène:
Pind. Pyth. 5, 62 ainsi que 4, 3 sq. et 53 sq., Hdt. 4, 150, 3 sq., 151, 5,



44 ÉTUDES DE LETTRES

Battos directement sur la Libye, avec la promesse d'ériger les
murailles d'une cité (v. 65-68). A partir de cette anticipation
première, le récit déroule de manière linéaire les étapes de la
colonisation : ce sont les descendants d'Œdipe qui, ayant quitté
Thèbes à la sixième génération comme chez Pindare, trouvent
Apollon Carnéios à Sparte pour le conduire à Théra ; puis à Thé-
ra, par l'intermédiaire de Battos, le dieu est transporté en son
culte sur la terre d'une population indigène libyenne, les As-
bystes (v. 72-76). C'est sur le lieu de ce premier établissement en
Libye, à Azilis, que les Grecs doriens parviennent à toucher par
leurs danses Apollon qui, accompagné de sa jeune épouse, les
contemple depuis le site de la future Cyrène (v. 77-90). L'habile
structure annulaire qui clôt le récit sur lui-même permet à Cal-
limaque à la fois de conduire allusivement les colons grecs non
loin de l'emplacement de la cité de Cyrène sous le regard protecteur

d'Apollon et, par un retour discret à la fonction d'archégète
du dieu, d'évoquer son union avec la Nymphe éponyme ; à cette
occasion, le combat de la jeune fille contre le lion ravisseur de

troupeaux est déplacé de Thessalie en Libye (v. 91-92). A la
structure en anneau si souvent exploitée par la poésie archaïque
s'ajoute l'explication étiologique chère aux poètes alexandrins:
la protection accordée par le dieu de Délos à la fondation de
Cyrène doit perpétuer le souvenir du rapt de la jeune fille du même
nom4. Procédé littéraire et aition se combinent pour fondre en un
seul récit les versions «divine» et «humaine» de la légende.

Or cette première combinaison d'une procédure réflexive du
récit se refermant sur lui-même et d'une explication étiologique
qui provoquent toutes deux une remontée vers le «temps des

155, 2 sq., 156, 1 sq., 157, 1 sq. et 159, 2 sq.; en revanche la version locale
résumée dans le «Serment des fondateurs», sans confier la direction même
de l'expédition coloniale à Apollon, fait l'économie de l'oracle: SEG IX,
3, 25 sq.

4. Si la version cyrénéenne de la légende de fondation donnée par
Hérodote, 4, 157, 3, fait bien d'Azilis (ou Aziris) un établissement indigène
situé à une bonne nuit de marche de Cyrène, selon Lycophron, Alex. 895,
les Asbystes auraient constitué la population aborigène de Cyrène même ;

mais Hérodote, 4, 170, situe ceux-ci au sud de Cyrène: voir les tentatives
d'identification proposées par R. G. Goodchild, Kyrene und Apollonia,
Zurich: Raggi, 1971, p. 17-20, qui situe le centre des Asbystes à Irasa,
entre Azilis et Cyrène, et le commentaire de F. Williams, Callimachus.
Hymn to Apollo, Oxford: Clarendon Press, 1978, p. 70 et 77-8. Sur le
déplacement de Thessalie en Libye de la chasse de Cyrène, cf. infra n. 8.



LÉGENDE DE FONDATION ET POÉTIQUE GRECQUE 45

origines» se double d'une deuxième synthèse du même type.
L'aspect réflexif de la structure annulaire se retrouve non
seulement dans le fait qu'Apollon est invoqué en tant que Carnéios
aussi bien au début qu'à la fin de l'itinéraire des colonisateurs
(v. 72 et 80), mais également dans un procédé narratif inattendu,
qui d'emblée nous fait toucher aux procédures énonciatives de ce
récit : si au début de la narration Apollon conduit sous la forme
du corbeau l'expédition coloniale dirigée par Battos vers la
Libye (v. 65-68), la brusque invocation du dieu comme Carnéios
dès le vers 69 le fait passer de la position grammaticale et narrative

de la 3e personne à la position énonciative de la 2e personne :

protagoniste du récit, mais également «narrataire» ou «allocuté»,
interlocuteur de celui qui raconte ce récit. Dès lors, dans une
reprise de l'itinéraire des colons de Sparte en Libye en passant
par Théra, Apollon — étrange protagoniste du récit désormais à

la 2e personne — de conducteur devient dieu conduit par l'œciste
(v. 74-77). Ce développement partagé entre récit et adresse
énonciative au dieu non seulement introduit une seconde invocation

du dieu Carnéios (v. 80), mais permet surtout de présenter le
dieu comme assistant à l'institution du festival en son honneur
(v. 80-96)5. Dans ce jeu énonciatif, la volonté de l'explication
étiologique est si forte que temps du récit et temps de Dénonciation

(énoncée) viennent coïncider dans cette description de la
première célébration des Carnéia ; aux formes de l'aoriste (v. 77,
78, 86, 87, etc.) se mêlent des formes du présent (v. 79, 81, 82,
84, etc.), préparant l'affirmation conclusive: jamais dieu ne fut
plus honoré à Cyrène, dans la succession des générations descendant

de Battos le héros fondateur, qu'Apollon lui-même.
La nouvelle intrigue dessinée par l'auteur de l'hymne parvient

donc à faire du récit normalisé de la colonisation de Cyrène à la
fois une invocation adressée au dieu tutélaire de la cité grecque
de Libye et une étiologie du festival qu'importé de Sparte, les
Cyrénéens célèbrent chaque année en sa faveur. Mais cette
intrigue retracée s'inscrit elle-même dans un ensemble narratif
plus vaste.

5. L'institution à Cyrène des Carnéia d'origine Spartiate constitue déjà
le centre de la version du récit de fondation que présente Pindare, Pyth. 5,
77 sq.; sur le culte rendu à Apollon dans ce festival spécifiquement dorien,
voir les références données dans « Narrating the Foundation of a City»,
p. 335, n. 94, et sur la conception de l'énoncé de l'énonciation appliquée
ici, Le récit en Grèce ancienne. Enonciations et représentations de poètes,
Paris: Méridiens-Klincksieck, 1986, p. 11-27.



46 ÉTUDES DE LETTRES

1. 2. Nouvelles directions sémantiques

La partie proprement narrative de l'hymne s'ouvre en effet sur
deux épisodes préalables ; ils constituent avec la longue narration
de Cyrène un ensemble d'une cohérence qui se marque moins sur
le plan syntaxique de l'intrigue que du point de vue sémantique
des isotopies qui s'y développent.

D'abord une isotopie d'ordre spatial centrée sur le thème de la
construction : à travers l'épisode de son amour pour le jeune Ad-
mète auprès de l'Amphryssos qui coule entre les montagnes de
Thessalie (v. 47-54), le dieu révèle ses qualités de gardien et de

protecteur des troupeaux dans leur fécondité. L'espace circonscrit

par le pouvoir du dieu pasteur, c'est le pâturage, encore
ouvert et libre puisqu'attaché à l'activité pastorale ; celle-ci incarne
par excellence, dans la représentation grecque classique, ce mode
de vie précivilisé qu'est le nomadisme6.

De ce premier espace non construit le récit nous transporte à

Délos où Apollon met en pratique ses capacités d'arpenteur et de
fondateur de cités (v. 55-64). Plus exactement, dans une discrète
perspective étiologique aussi bien que réflexive, il est présenté
comme le dieu qui, en tant que «tisserand» des fondations, se

plaît au tracé de cités nouvelles (v. 55-57). C'est lui qui, sur l'île
de Délos où il n'est qu'un très jeune enfant, montre l'exemple en
ajustant les éléments de construction de son propre autel ; autel
qui, dans un second aition rendant compte implicitement de sa

6. Dans Tune des trois versions pindariques de la fondation de Cyrène
(Pyth. 9, 64 sq.), c'est le fils d'Apollon et de la Nymphe éponyme qui
assume en tant que chasseur et gardien de moutons les épiclèses d'Agreus et
de Nomios : cf. «Narrating the Foundation of a City», p. 302 et 306-7. Sur
le culte d'Apollon Nomios dans des aires plutôt marginales, cf. F.
Williams, Hymn to Apollo, p. 48. Le nomadisme attaché à l'activité pastorale
est présenté comme un premier stade de civilisation humaine notamment
par Thucydide, 1, 2, 1, et Démocrite, fr. 68 B 5 Diels-Kranz ; voir les
autres passages commentées par F. Hartog, Le miroir d'Hérodote. Essai
sur la représentation de l'autre, Paris: Gallimard, 19912, p. 216-9. Voir
aussi S. Georgoudi, «Quelques problèmes de transhumance dans la Grèce
ancienne», Revue des Etudes Grecques, LXXXVII (1974), p. 155-185, et
B. Shaw, «"Eaters of flesh, drinkers of milk"», Ancient Society, XIII/XIV
(1982/83), p. 5-31. Le caractère limitrophe de l'espace réservé à l'activité
pastorale est bien défini par P. Voelke, «Ambivalence, médiation,
intégration : à propos de l'espace dans le drame satyrique», Etudes de Lettres,
II (1992), p. 33-58. A propos de la notion d'isotopie, voir notamment
F. Rastier, Sémantique interprétative, Paris : PUF, 1987, p. 87-127.



LÉGENDE DE FONDATION ET POÉTIQUE GRECQUE 47

dénomination traditionnelle d'«Autel aux Cornes» (Keparcop),
est fait non pas de blocs de pierre, mais d'un assemblage de

cornes (le mot Képara est répété trois fois aux vers 62-63 Ces

cornes, elles sont le produit de la chasse d'Artémis, poursuivant
les chèvres qui broutent sur les pentes sauvages du Mont
Cynthe; le tissage architectural d'Apollon impose ainsi à un
territoire en friche une première organisation civilisée7. Une
nouvelle structure annulaire à la fois linguistique et thématique
referme ce bref récit étiologique sur lui-même : telles furent les
premières fondations érigées par Apollon (v. 64).

Ce n'est qu'après ces préalables dans la définition d'espaces
qu'intervient le récit de la fondation de Cyrène, présentée comme
une cité à proprement parler (v. 65), avec ses murailles (v. 67).
Mais la narration en nous emmenant de Sparte à Théra, puis de
Théra en Libye, ne nous fait pas assister à la délimitation et à la
construction de la ville elle-même, mais elle nous arrête — on l'a
signalé — sur la terre des Asbystes, dans l'établissement indigène

d'Azilis «aux vallons touffus» (v. 76 et 89); c'est là que
Battos le fondateur édifie, pour célébrer Apollon Carnéios et
pour lui rendre en culte, un premier temple (v. 77). Le site de la
future cité de Cyrène n'est encore marqué que par une colline
rocheuse, le Mont Myrtoussa, où la Nymphe a accompli contre le
lion ravisseur de troupeaux son exploit de chasseresse : espace
encore à peine dépouillé de ses marques de sauvagerie radicale.
C'est d'ailleurs l'évocation même de ce paysage montueux
propre à la chasse aux animaux sauvages et au pâturage du petit
bétail qui induit le rappel — dans la structure annulaire qui clôt
le récit — du rapt de la jeune Cyrène (v. 95) : scène inscrite dans
la tradition littéraire notamment par la IXe Pythique de Pindare
qui évoque les chasses de la fille d'Hypseus (voir le v. 92 pour
protéger les troupeaux de son père dans les «montagnes
ombreuses» de Thessalie8.

7. Ile flottante et au sol inculte avant qu'Apollon ne la fixe et y institue
son propre culte, Délos a un statut territorial très particulier: cf. HAp 53

sq. et Call. Del. 11 sq. et 30 sq. ainsi que «Narrating the Foundation of a

City», p. 291-4; le paradigme de l'île habitée uniquement par des chèvres,
mais prête à accueillir la civilisation des hommes est offert pas Hom. Od.
9, 116 sq. Sur la place des montagnes dans l'image grecque du monde
sauvage, cf. R. G. A. Buxton, «Imaginary Greek Mountains», Journal of
Hellenic Studies, CXII (1992), à paraître. Sur le tissage, cf. infra n. 28.

8. Pind. Pyth. 9, 13 sq. et 31 sq.; voir déjà Hes. fr. 215 Merkelbach-
West. Le déplacement de Thessalie en Libye du combat de Cyrène contre le



48 ÉTUDES DE LETTRES

A cette isotopie relative à l'espace et centrée sur le thème de
la construction le développement sémantique de la narration en
ajoute une seconde, qui met en jeu des relations intimes à fondement

social. Le premier épisode en effet engage Apollon dans
une relation amoureuse avec le jeune Admète, le (futur roi de
Phérai en Théssalie — sans que l'on sache exactement, de
l'éraste ou de l'éromène, quel est le rôle tenu par le dieu : le désir
que celui-ci ressent pour le jeune homme encore indompté (cr
ô/j.t)toç) et sa fonction traditionnelle d'éducateur lui attribuent le
premier, sa jeunesse même et ce service auprès d'un héros lui
assignent plutôt le second. La relation asymétrique d'homophilie
telle qu'elle était pratiquée et institutionalisée dans les cités
archaïques et classiques avec sa fonction éducative est
certainement réorientée ici, comme c'est souvent le cas dans la
poésie hellénistique ; elle est alors volontiers insérée dans un
monde bucolique de fiction pour y être idéalisée9. En passant des

montagnes de Thessalie sur l'île de Délos, le deuxième épisode
est dominé par la relation fraternelle d'Apollon et de sa sœur
Artémis, la chasseresse : elle fonde la collaboration du dieu et de
la déesse dans une première construction civilisée. Et il faut
atteindre le terme du troisième et principal volet de la narration et
le transfert de l'action narrative dans la plaine de Libye pour voir
Apollon engagé aux côtés de Cyrène ; sa qualification de vv^t)
la désigne dans son statut de Nymphe, mais aussi de jeune

lion pour sauvegarder les troupeaux non plus du père de la jeune fille mais
du roi indigène Eurypylos (mentionné par Pind. Pyth. 4, 33 : cf. «Narrating
the Foundation of a City», p. 284 avec n. 15) est probablement le fait d'une
version locale dont rend compte l'historien Acesandros (FGrHist. 469 F 4;
cf. aussi Ap. Rhod. 2, 509) dans son traité consacré à l'histoire de Cyrène;
version parallèle à celle qui attribue à Battos lui-même le pouvoir
d'effrayer les lions (Pind. Pyth. 5, 59), elle est sans doute reprise par Calli-
maque: cf. F. Chamoux, Cyrène, p. 77-83, F. Jacoby, Fragmente der
Griechischen Historiker Illb, Kommentar, Leiden : Brill, 1955, p. 366-8, et
F. Williams, Hymn to Apollo, p. 79. Sur l'emplacement des Àsbystes et
d'Azilis, cf. supra n. 4.

9. La première attestation du caractère homoérotique de la relation entre
le dieu et le jeune Admète est constituée pour nous par les vers de Calli-
maque; voir à ce propos les hypothèses formulées par B. Sergent,
L'homosexualité dans la mythologie grecque, Paris : Payot, 1984, p. 124-32
et 182-3. L'hypothèse du jeu étymologisant sur le nom d'Admète a été
formulée par M. Depew, «Mimesis and Aetiology in Callimachus' Hymns»,
à paraître dans Hellenistica Groningana I. Callimachus, éd. A. Harder,
Groningen: Forsten, 1993; cf. aussi F. Williams, Hymn to Appolo, p. 49.



LÉGENDE DE FONDATION ET POÉTIQUE GRECQUE 49

épouse. L'union et le mariage entre le dieu et la jeune héroïne
sont par ce terme très discrètement évoqués, de même que n'est
qu'indirectement montrée l'installation sur le site même de

Cyrène des Grecs doriens, protagonistes de la relation coloniale
initiée par Apollon. Le récit tait en particulier la fonction essentielle

de la relation matrimoniale en Grèce : la procréation. En
s'étendant sur la naissance d'Aristée, la version pindarique du
mariage du dieu et de la jeune fille ne manque pourtant pas
d'insister sur la conséquence attendue de l'union conjugale10.

En se déplaçant de l'espace pastoral au milieu d'un paysage
montueux à l'espace continental propre à la construction d'une
cité et à la célébration cultuelle en passant par l'espace insulaire
réservé à l'édification d'un autel, en mettant successivement en
scène une relation d'amour homoérotique, une relation de
collaboration fraternelle et une relation conjugale, isotopie spatiale et
isotopie sociale concourent à dessiner le même parcours. A
travers ses trois épisodes, le récit nous entraîne d'un état précivilisé
à la civilisation de la cité ; il nous conduit de la relation passagère

avec un jeune homme encore immature dans un cadre quasi
sauvage à l'union permanente avec une femme sur un sol stable,
marqué par une cité et un temple. Mais dans ces deux lignes de

développement sémantique, il ne parvient pas exactement à son
achèvement : le maniement du sol ne conduit pas encore à la
fondation de Cyrène elle-même, ni à l'activité agricole; le
mariage ne débouche pas sur la procréation11. Donc apparemment ni
production ni reproduction.

C'est que le récit n'est pas non plus un récit narrativement
tout à fait «pur». Avant de déboucher, de manière complémentaire,

sur un quatrième et bref épisode, il est marqué en son
centre par les fortes interventions énonciatives dont on vient
d'évoquer un exemple; elles ne cesseront d'en orienter le
déroulement.

10. Pind. Pyth. 9, 59 sq.; cf. supra n. 6.
11. On sait qu'aux époques archaïque et classique la représentation

grecque de la civilisation établissait par l'intermédiaire de nombreuses
métaphores une homologie entre production agricole et reproduction des
membres de la communauté civique: voir notamment l'étude de M. De-
tienne, Les Jardins d'Adonis. La mythologie des aromates en Grèce, Paris :

Gallimard, 19892, p. 187-226. On remarquera de plus que, dans un goût
très alexandrin, la célébration des Carnéia au milieu des fleurs et de la
rosée qui font connaître à cette région un éternel printemps présente cette
état de civilisation encore pastorale comme une sorte d'Age d'or (v. 80-3).



50 ÉTUDES DE LETTRES

2. Interventions énonciatives dans le récit

De même que la partie narrative du poème de Callimaque est
introduite par une énumération des fonctions d'Apollon (v. 42-
46) sur laquelle on reviendra, de même la transition entre chacun
des trois épisodes qui la composent est-elle assurée par la
mention d'une épiclèse spécifique du dieu : Apollon Nomios, le
pasteur, pour l'épisode thessalien de la garde des troupeaux
d'Admète (v. 47); Apollon Phoibos, le lumineux Purificateur,
pour l'épisode délien de la construction de l'Autel aux Cornes
(v. 56); Apollon Carnéios originaire du pays dorien pour la
narration de la fondation de Cyrène (v. 70). Mais cette ultime
épiclèse est d'une part inscrite dans la fonction plus générale de
Phoibos comme dieu qui «montre» (v. 65) tout en étant démarquée

des épiclèses de Boédromios et de Clarios (v. 69-70) que le
dieu assume à Athènes et à Claros, en territoire attique et ionien ;

manière subtile de rappeler que Cyrène est fondée par des Do-
riens12. D'autre part, la réintroduction en ce point du récit des
formes énonciatives du je et du tu insère le protagoniste du récit
qu'est Apollon dans une relation singulière avec le narrateur/
locuteur.

2. 1. Positions de narrateur

En effet dès le premier vers du troisième épisode, la colonie à

fonder est présentée comme la cité du locuteur ttôàlp
v. 65). Dans cette mesure, l'ensemble du récit callimaquéen de la
fondation de Cyrène est situé dans la perspective de la relation
privilégiée que le locuteur entretient avec Apollon ; cette relation
se fonde sur la bienveillance démontrée (à travers le récit) par le
dieu à l'égard des colons et sur les honneurs rendus par ceux-ci à

Phoibos Carnéios. La cité désignée par Apollon devient donc
«ma cité» (v. 65); les souverains qui à la suite de Battos disposeront

de ses murailles sont «nos rois» (v. 68); et, par l'épiclèse
de Carnéios dont le narrateur assume la formulation, Apollon

12. Cf. L. Deubner, Attische Feste, Berlin: Weidmann, 1932, p. 202, et
H. W. Parke, The Oracles of Apollo in Asia Minor, London /Sydney:
Croom Helm, 1985, p. 112-41, avec les remarques complémentaires de
F. Williams, Hymn to Apollo, p. 66, et sans oublier la scholie au v. 69 (II,
p. 52 Pfeiffer).



LÉGENDE DE FONDATION ET POÉTIQUE GRECQUE 51

devient le dieu de «mes pères» (v. 71). Désormais — comme on
l'a signalé — le protagoniste divin du récit de fondation est aussi
l'interlocuteur et le destinataire du narrateur/locuteur qui ne
cesse de s'adresser à lui à la 2e personne (v. 74, 75, 77, 79). Ces
adresses répétées conduisent à l'appel rituel du v. 80 (lt) li)
Kapveîe iToXvWire)-, cet appel hymnique tend à faire du poème
qui l'énonce une partie du rite que par ailleurs il décrit. Par cet
intermédiaire, le narrateur insère son poème dans l'accomplissement

par les premiers colons du rituel des Carnéia en l'honneur
du dieu archégète ; et cette insertion est d'autant plus aisée que la
description du culte est centrée sur sa partie chorale et musicale
(v. 86 et 93) : il y a en quelque sorte coïncidence entre la forme
d'énonciation du poème présent — un hymne — et le contenu de
son énoncé — la description d'une performance rituelle musicale.

On va revenir sur cet aspect mimétique du chant proposé
par le poète.

Mais, de même que la narration ne conduit pas l'expédition
coloniale à son achèvement complet sur le site même de la future
Cyrène, de même le narrateur/locuteur se dégage étrangement de
cette dernière partie du récit de fondation : dès le v. 85, Apollon
reprend sa place de protagoniste narratif à la 3e personne et
parallèlement, jusqu'au v. 96, les formes du je s'effacent
mystérieusement.

Quoi qu'il en soit des raisons de cette suspension énonciative,
les interventions énonciatives marquant tout le premier développement

du récit de la fondation de Cyrène concourent à attribuer
au narrateur une ascendance battiade ; au-delà de la dynastie
royale qui a réellement régné sur Cyrène à l'époque classique,
elles tendent à la faire remonter à Battos l'œciste. Et la protection

dont jouit ce dernier de la part d'Apollon institue entre la
cité de Cyrène, celui qui s'exprime à la lère personne et le dieu
Apollon un rapport privilégié13. Dans la mesure où la tradition
biographique fait non seulement de Callimaque un Cyrénéen,
mais attribue aussi à son père le nom de Battos, la figure
textuelle du narrateur devrait nous renvoyer à la personne historique
de l'énonciateur, du poète. Il convient néanmoins de se demander
si l'origine cyréenne que les biographes revendiquent pour Calli-

13. Sans en analyser les conséquences, F. Williams, Hymn to Apollo,
p. 67, a non seulement vu le dessin de cette mise en perspective au v. 71,
mais il a aussi remarqué que sa formulation reprenait celle de Pindare
dans Pyth. 5, 72 sq.



52 ÉTUDES DE LETTRES

maque n'est pas elle-même tirée des figures construites dans
l'œuvre!14 On pourra éluder le cercle vicieux en formulant
l'hypothèse que Callimaque s'est appuyé sur la réalité du nom de

son père et de son origine cyrénéenne pour construire à son
profit, dans la narration légendaire, une ascendance battiade et,
par delà, une relation directe avec Apollon; ascendance d'autant
plus floue et d'autant plus fictive qu'au v. 27, dans un énoncé qui
fait allusion au présent de l'exécution du poème, «nos rois»
deviennent «mon roi», un roi que, pour un poète alexandrin, le
scholiaste identifie avec Ptolémée III, vénéré comme un dieu15!
Mais pourquoi donc cette probable fiction mythologique et
littéraire

2. 2. Explications de philologue

Il convient de remarquer encore que la partie narrative de

l'hymne ne s'achève pas au v. 96 avec la fondation de Cyrène ;

14. Dans le fr. 716 Pfeiffer, le narrateur présente aussi Cyrène comme
«notre patrie»; à propos du père et de l'origine de Callimaque, voir les
Epigr. 35 et 21 ainsi que les test. 6, 8, 16 ou 87 Pfeiffer et la sch. ad v. 65

(II, p. 52 Pfeiffer). Quand, dans le passage cité supra n. 13, Pindare fait des

Aigéides émigrés à Théra «mes pères» (v. 76), il est d'autant moins assuré

que le poète ne renvoie qu'à lui-même qu'au v. 80 le «nous» de oeßl£opev
se réfère certainement au chœur (cyrénéen) exécutant le poème: cf. «Narrating

the Foundation of a City», p. 336 n. 96; cette lère personne du
singulier a trompé de nombreux lecteurs, du scholiaste (ad v. 72, II, p. 183
Drachmann, qui ne cache pas son hésitation!) à M. R. Lefkowitz, First-
Person Fictions. Pindar's Poetic 'F, Oxford: Clarendon Press, 1991, p. 61-
5 et 178-83 : pour les ultimes développements de la querelle entre les
«monodistes» et les «choralistes», voir M. Heath & M. R. Lefkowitz,
«Epinician Performance», Classical Philology, LXXXVI (1991), p. 173-
191, critiqués par C. Carey, «The Victory Ode in Performance: The Case
for the Chorus», ibid., p. 192-200, ainsi que J. N. Bremer, «Pindar's
paradoxical èya> and a recent controversy about the performance of his
epinicia», in The poet's I in archaic greek lyric, éd. S. R. Slings,
Amsterdam: VU University Press, 1990, p. 41-58, et B. Gentiii, «Die
pragmatischen Aspekte der archaischen griechischen Dichtung», Antike
und Abendland, XXXVI (1990), p. 1-17.

15. Sch. ad. v. 26 (II, p. 50 Pfeiffer). On s'imaginera facilement que,
comme leur collègue antique, les philologues contemporains ont rivalisé
d'arguments pour trouver d'autres identifications, notamment avec Ptolémée

II Philadelphie; point sur la question chez A. P. Smotrytsch, «Le allu-
sioni politiche nel II inno di Callimaco e la sua datazione», Helikon, I
(1961), p. 661-667, et chez F. Williams, Hymn to Apollo, p. 1-2 et 36. Plus
prudent, E. Cahen, Les Hymnes de Callimaque. Commentaire explicatif et



LÉGENDE DE FONDATION ET POÉTIQUE GRECQUE 53

mais par la reprise au v. 97 de l'appel rituel à Apollon et par
l'introduction d'une nouvelle épiclèse (TTatfjcuw), la narration
connaît dans un bref dernier épisode un ultime rebondissement.
Une fois encore sur le mode de l'étiologie : il s'agit en effet
d'expliquer l'origine de cet appel même; il coïncide avec le refrain
du chant adressé à Apollon qu'est le péan, mais aussi partiellement

avec l'appel adressé à Carnéios dans le récit de la fondation
de Cyrène (v. 80). Par l'intermédiaire de ce refrain rituel, ce sont
aussi bien le dieu Péan que le chant à lui destiné qui sont
adroitement évoqués. Quant à V aition, il combine subtilement narration

et étymologie. Tout en nous transportant de Cyrène à

Delphes, autre haut lieu dominé comme Délos par Apollon, le
récit rappelle la mise à mort par les flèches du serpent dont le
site tire sa dénomination originaire; et c'est à l'étymologie
qu'est confiée la relation entre le jet du trait mortel contre
Python (ÏeL ßeXog-, v. 103) et le cri rituel qu'il provoque (b) ir]
ttoll fjou entendu comme ÏeL, ÏeL, uaï, lôw). Le jeu de mots
étymologisant est lui-même placé dans la bouche de ce peuple
de Delphes qui le premier «inventa» le refrain (v. 99); celui-ci se
fait du même coup porte-parole d'un second aition en glosant
l'epiclèse IJaLrjajw (v. 103-104): le dieu guérisseur — qui tire
son épiclèse du nom du médecin homérique des dieux — est un
dieu «secourable»16. Ainsi se complètent les isotopies dessinées
à travers les trois premiers épisodes de la partie narrative de la
composition : tandis que l'espace de Delphes est soumis à la
civilisation par l'élimination de l'animal monstrueux, une relation
sociale nouvelle s'établit, par aition interposé, entre le dieu et le
chœur qui le chante.

critique, Paris : De Boccard, 1930, p. 46-7 et 69-70, a bien vu que la légitimité

dont se réclame le narrateur/auteur inscrit dans la même ligne Battia-
des (dans le passé, à Cyrène) et Ptolémées (dans le présent, à Alexandrie);
cf. aussi H. Herter, «Kallimachos aus Kyrene», Realenc. Alt.-Wiss.,
Supplb. XIII, München: Druckenmüller, 1973, col. 184-266 (col. 233-5).

16. Chant spécifiquement destiné à Apollon, le péan tire effectivement sa
dénomination de l'invocation à Péan qui le ponctue: cf. HAp. 516 sq. (en
relation avec Delphes), mais aussi Hom. II. 1, 472 sq. ou Bacch. 17, 124

sq.; autres références chez G. Bona, Pindaro, I Peani. Testo, traduzione,
scoli e commento, Cuneo : S ASTE, 1988, p. VII-XV. Péan médecin des
dieux ou dieu des médecins : Hom. II. 5, 401 et 899, Pind. Pyth. 4, 270 (en
rapport avec Cyrène!), Aesch. Ag. 146, etc. Tout en anticipant, on remarquera

que le chant du péan semble avoir partie liée avec l'acte d' eùcpq-

peîw: cf. Sim. fr. 519. 35 Page, avec le commentaire de I.C. Rutherford,



54 ÉTUDES DE LETTRES

Ce subtil entrelacs de réflexions savantes est marqué par le
retour du je, ou plutôt du nous (v. 97) : en quittant Cyrène,
l'instance énonciative s'élargit pour recouvrir une personnalité plus
générale. Mais elle restitue aussi Apollon dans son rôle
d'interlocuteur (2e personne: v. 99 et 102). Par ailleurs, dans la mesure
où il est mis en scène et où il s'adresse directement au dieu, dans
la mesure où il reprend dans son explication étymologisante citée
en discours direct l'intitulé du refrain (v. 103-104), le «peuple»
de Delphes est engagé dans la même relation dialogale avec
Apollon que celle dessinée par le narrateur dans le troisième
épisode. Originaire, cette relation de l'ordre du narratif fonde en
quelque sorte la relation énonciative. Elle constitue le paradigme
légendaire et étiologique du rapport entre le narrateur/locuteur
et le dieu : comme lui, elle se réalise toute entière dans le chant
(v. 98 et 104). Cette interaction entre le chœur qui, dans le récit,
chante Apollon et la figure du narrateur/locuteur qui adresse au
dieu son poème à forme hymnique, on l'a déjà constatée à propos
de la description du chœur des colons célébrant les Carnéia. Elle
est en fait constitutive de la structure énonciative de l'ensemble
de la composition. Par le jeu sur les temps verbaux et sur les
positions énonciatives, elle tend à effacer les limites entre temps
de la légende ou du «mythe» et temps de l'exécution du poème,
temps du «rite»; elle instaure entre ces deux temporalités une
continuité qui vise à les superposer.

3. Structures et fonctions du poème

Il est donc temps, avant de parvenir à la chute du poème et à

une interrogation sur la fonction qu'il assume dans sa totalité, de

se pencher sur l'insertion de cette longue partie narrative dans le
déroulement général de la composition ; et ceci, brièvement,
aussi bien du point de vue des positions énonciatives qui s'y
dessinent que des isotopies qui en assurent la cohérence sémantique.

«Paeans by Simonides», Harvard Studies in Classical Philology, XCIII
(1990), p. 169-209 (p. 173); cela signifierait que le chœur auquel le narrateur

s'adresse chante lui-même un péan (v. 17-8). Sur la mise à mort du
serpent Python, cf. HAp. 300 sq. et 356 sq., commenté par Ch. Sourvinou-
Inwood, "Reading" Greek Culture. Texts and Images, Rituals and Myths,
Oxford : Clarendon Press, 1991, p. 227-30.



LÉGENDE DE FONDATION ET POÉTIQUE GRECQUE 55

3.1. Effets énonciatifs et mimétiques

Le mystérieux nous qui se dit à l'écoute du refrain apollinien
trouvant son explication savante à Delphes n'est en réalité que
l'effet d'une synthèse énonciative qui se développe dans la
première partie du poème. En effet l'étrange perspective de la
narration qui est aussi adresse au dieu est posée dès le début de

l'hymne pour le traverser tout entier. Protagoniste à la 3e

personne du récit de l'épiphanie ouvrant le poème (v. 1-8),
Apollon est rapidement invoqué au vocatif (v. 11), comme il le
sera aussi au terme du poème (v. 113), dans une formule d'adieu
qui reprend celle de certains Hymnes homériques. Mais de
manière paradoxale, dans cette première partie consacrée à

l'exposé des qualités et fonctions du jeune dieu, Apollon est le
plus souvent remplacé dans cette position de destinataire définie
par la 2e personne et le vocatif par un autre «allocuté», par un
autre interlocuteur : il s'agit d'un chœur de jeunes gens à qui l'on
s'adresse dès le v. 8 par une forme de l'impératif à la 2e personne
du pluriel17. Par la répétition de ces mêmes formes aux v. 17 et
25, ce chœur semble même être invité à chanter le poème
composé par celui qui va dire je\ ou, de manière plus complexe,
ces jeunes choreutes sont appelés à s'inspirer du chant exécuté
par Apollon lui-même; ils sont conviés à prêter l'oreille à sa

musique comme on fait silence quand les aèdes glorifient la lyre
ou l'arc d'Apollon (v. 18-19), comme Thétis met fin à son chant
de plainte quand elle perçoit le refrain du péan (v. 20-21),
comme cesse aussi dès ce moment le lamento émis par le rocher
de Niobé (v. 22-24). A travers ces exemples légendaires, la
dimension réflexive du chant d'Apollon est si bien explicitée que
ce sont les choreutes qui — en dépit du silence auquel ils
viennent d'être invités — sont conviés à faire retentir le même
refrain (v. 25). En position annulaire dans le développement du
poème, ce refrain fera lui-même l'objet de l'explication savante

que l'on a vue (v. 97-104). Celle-ci met en relation étiologique la
fonction d'aède d'Apollon et sa compétence d'archer, énigmati-
quement juxtaposées non seulement en ce début de poème (v. 11

17. Cette adresse au chœur est préparée au v. 4 par une adresse rhétorique

et générale qui reprend celles de la poésie archaïque (Hom. II. 15,
555, Od. 17, 545, Alcm. fr. 1, 50 Page, etc.), puis au v. 6 par une invite
adressée à l'impératif aux portes mues par Apollon.



56 ÉTUDES DE LETTRES

et 19), mais aussi à travers l'allusion au destin de Niobé mis en
parallèle avec le destin de Thétis, dans l'énumération des attributs

d'or du dieu (v. 33), ou dans la parenthèse du v. 44: «à
Phoibos reviennent l'arc aussi bien que le chant18».

En suscitant aussi bien le silence de l'écoute que la voix
musicale, la composante réflexive du chant d'Apollon fonde
probablement la métamorphose du vous des jeunes choreutes
auxquels le narrateur/locuteur s'adresse (v. 8) en un nous qui les
englobe eux et lui (v. 11). L'épiphanie d'Apollon, ce sont aussi
bien les adolescents que le je (et son public qui sont appelés à

la percevoir : les jeunes choreutes dont elle inspire la lyre et la
danse (v. 12-13), le locuteur qui approuve leur chant (v. 16).
Mais qui chante en définitive le poème que nous lisons le
chœur que Callimaque met en scène à Délos ou Callimaque lui-
même et pour qui

Le rapport d'écho entretenu dans la partie narrative du poème
entre l'instance énonciative et les choreutes légendaires et
paradigmatiques de Cyrène ou de Delphes est reporté ici sur la
relation énonciative entre le narrateur et son double destinataire,
son double interlocuteur: le dieu et les choreutes. L'aspect spé-
culaire conféré au chant d'Apollon accentue encore ces
ambiguïtés énonciatives : l'épiphanie musicale d'Apollon interrompt
tout en l'inspirant un chant exécuté par des jeunes choreutes ; ils
sont eux-mêmes encouragés par le narrateur qui s'associe à eux
dans l'éloge du dieu Certes, l'usage au v. 11 des formes du futur
à la lère personne du pluriel fait songer au futur «performatif»
employé par les choreutes de la poésie mélique archaïque
décrivant à la lère personne l'action qu'ils/elles sont en train
d'accomplir; néanmoins le jeu constant entretenu quant aux
personnes occupant tour à tour des positions énonciatives normalement

distinctes donne à penser que cet effet de «mimésis» est
de l'ordre de la fiction littéraire. Dans la mesure même où ce jeu
énonciatif provoque les coïncidences que l'on a indiquées entre
le chant d'Apollon, le chant des choreutes et le poème assumé

par le je du narrateur/locuteur, la «mimésis» se révèle être en
fait du troisième degré : elle a toutes les chances de ne point
référer à une action extérieure au poème. Au lieu de renvoyer à

18. La mystérieuse combinaison des fonctions d'archer et d'aède
d'Apollon ne reçoit son explication que dans l'épilogue du poème: cf.
infra n. 26.



LÉGENDE DE FONDATION ET POÉTIQUE GRECQUE 57

l'action rituelle externe dans laquelle les chanteurs de la poésie
archaïque sont engagés, ces formes auto-référentielles se limitent
désormais à construire une référence interne, intra-discursive19.
Aucune surprise dès lors à voir, en conclusion à ce développement

sur le chant d'Apollon, le nous s'élargir à travers une
question rhétorique en un tlç, en un qui généralisant (v. 31): si

Apollon est tant digne d'être chanté (evu/iuoç), c'est qu'il est
facile à tout homme de le chanter20.

Et quand, dans ce développement énonciatif si complexe, le
narrateur/locuteur se manifeste seul, en tant que je, c'est pour
apparaître en relation avec «mon roi» (v. 26-27) comme il
apparaît en relation avec «ma cité» ét «nos rois» dans le récit de
la fondation de Cyrène (v. 65 et 68). C'est pour esquisser, dans
l'ambivalence que l'on a signalée, l'ascendance que va cons-

19. L'aspect mimétique du poème de Callimaque, qui décrit une
cérémonie cultuelle sans que l'on sache exactement où le poème lui-même est
exécuté (Cyrène Alexandrie a été bien vu par E. Cahen, Les Hymnes
de Callimaque, p. 45-50; voir ausi l'embarras exprimé par W. Albert, Das
mimetische Gedicht in der Antike. Geschichte und Typologie von des
Anfängen bis in die augusteische Zeit, Frankfurt a. M.: Athenäum, 1988,
p. 66-76. Moins prudent, C. Meiller, Callimaque et son temps. Recherches
sur la carrière et la condition d'un écrivain à l'époque des premiers La-
gides, Lille: Université, 1979, p. 79-91, voit dans ce poème de Callimaque
une paraphrase cultuelle du chant rituel exécuté à l'occasion des Carnéia.
Décrivant brièvement les jeux énonciatifs du poème à partir de la «labilité»
des personnes impliquées dans une situation d'exécution chorale, M. R. Fa-
livene, «La mimesi in Callimaco: Inni II, IV, V e VI», Quaderni Urbinati
di Cultura Classica LXV (1990), p. 103-128, a souligné que l'aspect mimétique

de la performance décrite par le narrateur ne saurait renvoyer à une
exécution chorale réelle ; voir aussi la bonne contribution de M. Depew,
«Mimesis and Aetiology». Pour une mise au point sur le caractère secondaire

(ici : ternaire d'une mimésis qui imite pour un public savant et par
l'écriture un rituel distant, cf. A. Bulloch, Callimachus : The Fifth Hymn,
Cambridge: University Press, 1985, p. 3-13. Sur les futurs à valeur rituelle
chez Pindare, voir notamment W. J. Slater, «Futures in Pindar», Classical
Quarterly, XIX (1969), p. 86-94.

20. Cette nouvelle explication étymologisante reprend une qualification
d'Apollon énoncée par VHymne homérique qui lui est consacré (v. 19 et
207); cf. F. Williams, Hymn to Apollo, p. 38. Sur la création dans d'autres
œuvres de Callimaque d'une situation de communication interne au texte et
donc fictive, voir la contribution de D. Meyer, «The Interiorization of the
Reading Situation in the Epigrams of Callimachus», à paraître dans Helle-
nistica Groningana I. Callimachus, éd. A. Harder, Groningen : Forsten,
1993.



58 ÉTUDES DE LETTRES

truire la narration en le mettant en relation avec le fondateur de

Cyrène et, par lui, avec Apollon. L'intervention énonciative forte
du je est d'emblée située dans la perspective de la patrie
supposée du poète et de son dieu tutélaire21.

3. 2. Constructions sémantiques

Essentiellement consacrée à énumérer les qualités et modes
d'action d'Apollon, centrée par conséquent sur les fonctions et le
champ d'action du dieu, la première partie du poème est
focalisée du point de vue des partenaires du dieu sur les actes du
culte, sur le rite. Notamment par l'intermédiaire des vers de
transition qui dressent la liste des techniciens dépendant des

compétences du dieu (archer, aède, devin et médecin, v. 42-46)22,
cette partie prépare le développement consacré à la narration ; et
ceci non seulement du point de vue énonciatif, mais aussi sur le
plan sémantique, dans les isotopies qu'elle esquisse.

Tout d'abord — et pour faire bref — l'isotopie spatiale
articulée sur le thème de la construction: d'emblée l'épiphanie
d'Apollon est annoncée par l'ébranlement de son temple, par le
heurt de ses portes (v. 2-3); il est le seul à être susceptible de
faire vibrer les fondements {dépLerXa) des murs que par ailleurs il
protège (v. 15); et c'est finalement la ville entière, et plus
particulièrement son sol, qui bénéficie des vertus curatives du baume

que distille la chevelure du dieu à l'éternelle beauté (v. 38-41).
Mais aussi l'isotopie sociale centrée sur les relations intimes :

elle est dessinée surtout dans la relation rituelle et cultuelle qui
s'institue entre le chœur formé de jeunes gens {uéot, v. 8) et le
dieu éternellement jeune (del uéoç, v. 36); mais si Apollon par
sa nature divine ne verra jamais ses joues se couvrir de duvet
(v. 36-37), en revanche les choreutes peuvent aspirer à atteindre
par l'influence bénéfique du dieu la maturité sanctionnée par la

21. Cette première mention du roi renverrait en effet à l'un des Ptolé-
mées : cf. supra n. 15.

22. Ce catalogue est bien commenté par F. Williams, Hymn to Apollo,
p. 45-8 ; il est conforme à la deuxième partie de celui donné déjà par
Solon, fr. 1, 51 sq. Gentili-Prato. L'ajout de l'archer s'explique par les
raisons exposées infra n. 26; cf. encore Pind. Pyth. 5, 63 sq., précisément
dans un poème qui raconte la version «historique» de la fondation de
Cyrène, et Plat. Crut. 405a.



LÉGENDE DE FONDATION ET POÉTIQUE GRECQUE 59

relation matrimoniale (v.14). De plus, à l'imitation de la relation
intime qui s'établit entre Phoibos et les jeunes choreutes qui le
chantent, se définit l'affinité qui unit «mon roi», le souverain du
narrateur/locuteur, et la divinité le protégeant (v. 26-27). Dans
ce mouvement de réciprocité entre hommes et dieu, ce qui n'est
encore qu'une allusion discrète et ambiguë à la ville à fonder
situe Cyrène (ou Alexandrie entre les deux pôles
géographiques et religieux du culte rendu à Apollon : Délos où se
déroule l'épiphanie du dieu (v. 1-8) et Delphes où se réalise sa
fonction civique (v. 32-41). Ces deux centres religieux sont aussi
les deux pôles de la civilisation grecque, sur le modèle donné par
l'Hymne homérique à Apollon en ses deux parties !23

Mais l'essentiel de ces deux isotopies spatiale et sociale,
l'essentiel aussi de la relation rituelle intime qui se noue entre les
choreutes et le dieu dans des espaces aux fondements inébranlables

se réalisent par l'intermédiaire de l'activité musicale.
Introduite par le chant du cygne qui signale l'apparition d'Apollon

au début du poème (v. 5)24, cette isotopie musicale centrée
sur le chant rituel traverse la compostion de manière si évidente
qu'il serait fastidieux d'en énumérer toutes les manifestations. Il
suffira de relever que les hommages musicaux rendus à Apollon
par le groupe choral des Doriens et des blondes Libyennes
célébrant les Carnéia (v. 85-95) n'est que la contre-partie narrative et
légendaire des gestes rituels que le narrateur recommande
d'accomplir au chœur de jeunes gens semblant exécuter son propre
chant.

23. Même si génétiquement YHymne homérique à Apollon a pu être
composé à partir de deux poèmes distincts, il présente dans la version où il
nous est parvenu une unité organique qui dessine la polarité spatiale,
rituelle et civilisatrice du culte rendu en Grèce à Apollon; sur composition
et unité de l'œuvre, voir notamment A. M. Miller, From Delos to Delphi.
A Literary Study of the Homeric Hymn to Apollo, Leiden : Brill, 1986, p. 1-

9 et 111-7, et A. Aloni, L'aedo e i tiranni. Ricerche sull'Inno omerico a
Apollo, Roma : Ateneo, 1989, p. 17-31 et 107-31.

24. Aux nombreux textes qui montrent les affinités du cygne avec Apollon

et que cite F. Williams, Hymn to Apollo, p. 20, il faut ajouter tous ceux
qui font de ce volatile le plus parfait des chanteurs: cf. Alcm. fr. 1, 101 et
S 2 Page, Ps. Hes. Scut. 314 sq., Bacch. 15, 6, etc., ainsi que Call. Del.
252; autres références encore chez D. L. Page, Alcman. The Partheneion,
Oxford: Clarendon Press, 1951, p. 100, et C. Calame, Alcman. Introduction,

texte critique, témoignages, traduction et commentaire, Roma :

Ateneo, 1983, p. 348.



60 ÉTUDES DE LETTRES

3. 3. L'hymne comme programme poétique

Dans la meilleure tradition de la poésie alexandrine et surtout
de l'épigramme, cette étrange insertion de Cyrène entre Délos et
Delphes, mais aussi la suspension du récit dans la partie narrative

ou la focalisation de l'ensemble de la composition sur l'activité

du chant trouvent leur justification dans la chute du poème.
Inutile d'insister sur le développement ultime que reçoit dans

la confrontation entre Apollon et Envie (v. 105-112) l'isotopie
musicale centrée sur le thème du chant; sinon pour relever l'écho
linguistique attachant cette dernière scène au récit étiologique
qui précède et qui constitue le quatrième épisode de la partie
narrative : en même position métrique, le chant rejeté par Envie
(àeiSeL, v. 106) reprend le chant ponctué du refrain dont Vaition
est présenté dans la confrontation entre le dieu de Delphes et le

serpent Python (àetôq, v. 104). Ainsi la célèbre scène programmatique

où, en repoussant Phthonos du pied, Apollon oppose le
chant-fleuve aux gouttes poétiques distillées par une source pure
se présente comme un écho de la mise à mort à Delphes du
monstre infestant le site du futur sanctuaire. Cette relation est
renforcée par l'aspect civilisateur de l'action d'Apollon : le dieu
élimine un animal sauvage (v. 100-101), associé par la légende à

la putréfaction, pour ensuite écarter un fleuve charriant les
souillures de la terre (v. 108-109)25.

L'évocation de l'effet purificateur et civilisateur des interventions

apollinéennes conduit ainsi à la question de la relation
qu'entretient la chute du poème avec l'ensemble de son développement.

La cohérence sémantique du poème en son tout est elle
aussi assurée par l'évidente isotopie musicale qui le traverse de

part en part: à la suite de celui que l'on vient de signaler, on se
contentera de suivre l'un des échos à la fois phonique, métrique

25. Il est d'autant plus «likely that the Pythoktonia passage serves to
introduce this literary discussion» (F. Williams, Hymn to Apollo, p. 82) que la
pureté poétique revendiquée ici s'oppose à la putréfaction à laquelle est
associée étymologiquement Python dans YHAp. 370 sq. Ce passage
programmatique a naturellement été rapproché d'autres poèmes où Callimaque
revendique les pièces courtes et bien travaillées contre les longs poèmes de

type épique: cf. Aet. I fr. 1, 1 sq. et 17 sq., lamb. XIII, fr. 203, Epigr. 28 et
fr. 398 Pfeiffer; voir en dernier lieu à ce sujet G. O. Hutchinson,
Hellenistic Poetry, Oxford: Clarendon Press, 1988, pp. 67-8 et 78-84;
bibliographie chez F. Williams, Hymn to Apollo, p. 86-9. Ce serait donner à ce



LÉGENDE DE FONDATION ET POÉTIQUE GRECQUE 61

et linguistique qui la constitue. En effet, de même que l'ultime
partie de la narration est reliée à la chute du poème notamment
par la reprise de la forme detSrjlet en même position rythmique
(v. 104 et 106), c'est aussi par ce terme qu'est engagée l'isotopie
musicale au tout début du poème, dans la comparaison avec le
cygne (v. 5); et sous différentes formes, ce terme conclut de la
même manière les vers 17, 18, 28, 30, 31, 43, et 44

Mais sur deux points particuliers au moins l'exposition allégorique

du programme poétique revendiqué par le narrateur/locuteur
est en relation étroite avec la version singulière que donne le

poème du récit de la fondation de Cyrène26. Sous ces deux
aspects en tout cas, le récit trouve dans la chute programmatique
du poème son achèvement, et par conséquent sa sanction
narrative. Résumant les interprétations contradictoires de ses
prédécesseurs et s'appuyant sur une série de textes anciens, un
commentateur de l Hymne à Apollon a récemment pu montrer
que l'opposition entre le «fleuve d'Assyrie» charriant une eau
boueuse et les abeilles qui portent à Déméter les gouttes d'eau
pure issue d'une «source sacrée» se développe sur trois plans

passage une interprétation biographisante que d'estimer qu'il présente une
allusion précise à Apollonios de Rhodes, sinon à Homère : cf. la discussion
détaillée de M. R. Lefkowitz, «The Quarrel Between Callimachus and
Apollonius», Zeitschrift für Papyrologie und Epigraphik, XL (1980), p. 1-

19, avec les nuances introduites par G. Giangrande, «On Callimachus'
Literary Theories», Corolla Londinensis, II (1982), p. 57-67 (en réponse à

l'article de A. Köhnken cité infra n. 31).
26. Les échos qui réfèrent l'épilogue au développement du poème dans

son ensemble sont évidemment plus nombreux. Contre ceux qui affirment
l'indépendance de cette partie finale comme E. L. Bundy, «The Quarrel
between Kallimachos and Apollonios», Californian Studies in Classical
Philology, V (1972), p. 39-94, K. Bassi, «The Poetics of Exclusion in
Callimachus' Hymn to Apollo», Transactions of the American Philological
Association, CXIX (1989), p. 219-231, a habilement montré que l'étrange
juxtaposition des fonctions d'archer et d'aède propres à Apollon se justifie
dans la mesure où la poésie est aussi envisagée comme une arme destinée à

confondre les «envieux» (cf. infra n. 31). De plus, le pied divin qui au v. 3

ouvre les portes du temple, mais qui au v. 107 repousse Envie renverrait,
par métaphore rythmique interposée, aux effets de la poésie elle-même ;

voir à ce sujet aussi l'étude de A. Henrichs, «Gods in Action : The Poetics
of Divine Performance in the Hymns of Callimachus», à paraître dans
Hellenistica Groningana I. Callimachus, éd. A. Harder, Groningen : Forsten,

1993. Tout en relevant l'orientation cyrénéenne du poème (p. 68-70),
E. Cahen, Les Hymnes de Callimaque, p. 84, qualifie avec raison cette
partie finale de ofpayiç, de «signature» (indirecte).



62 ÉTUDES DE LETTRES

sémantiques différents. Dans la représentation zoologique transmise

par Aristote, d'abord, les abeilles évitent le putride pour se
nourrir de sucs sucrés ou d'eau de rosée, produisant le miel à

partir de ces liqueurs. Par ailleurs, du point de vue cultuel, les
prêtresses de Déméter sont fréquemment assimilées à des abeilles.

Enfin et surtout le poète lui-même, dans la mesure où il
produit un chant doux comme le miel, est dès Pindare et Bacchy-
lide volontiers comparé à une abeille27. Mais à ces trois modes
d'expression littéral et figurés s'ajoute le jeu métaphorique qui
fait de l'abeille l'exemple même de la femme mariée et accomplie,

incarnation de la civilisation qui s'achève dans les travaux
de Déméter, incarnation de la céréaliculture suscitée par la
déesse. De plus, puisque la légende de fondation du service prêté
par les femmes-abeilles auprès de Déméter met en scène la
création du métier à tisser et le don aux hommes des premiers
vêtements, l'évocation des abeilles pourrait aussi renvoyer à

la fréquente métaphore du tissage du poème ; celle-ci trouverait
dès lors un écho dans le «tissage» par Apollon des fondations
de l'Autel aux Cornes (v. 61): à la construction architecturale

27. Les abeilles et le putride: Aristot. Hist. An. 4, 535a 2 sq. et 8, 596b
14 sq.; sur la production du miel à partir de la rosée ou de l'eau pure, voir
ibid. 5, 553b 29 et Theophr. fr. 190 Wimmer; il convient de rappeler que
la rosée aussi bien que l'eau qui sourd goutte à goutte constituent des
métaphores dans toute la poétique grecque de la production littéraire : passages
chez D. Boedeker, Descent from Heaven. Images of Dew in Greek Poetry
and Religion, Chico : Scholars Press, 1984, p. 80-99. Sur les prêtresses-
abeilles, voir Apollod. Ath. FGrHist. 244 F 89 selon lequel les femmes
célébrant les Thesmophories sont nommées abeilles et qui rattache cette
dénomination au mythe du métier à tisser de Perséphone et de l'hospitalité
offerte à Déméter par le roi Mélissos ; en faisant allusion à cette légende,
l'auteur anonyme d'un hymne hellénistique à Déméter (fr. adesp. pap. 990,
1 sq. Lloyd-Jones-Parsons) demande aux abeilles d'écouter le chant qu'il
est précisément en train de tisser Cf. aussi Porph. Antr. Nymph. 18, Hsch.
s. v. péAtcrcrai (M 719 Latte), sch. PlND. Pyth. 4, 106c (II, p. 113 Drach-
mann), etc. Pour le poète-abeille, cf. Sim. fr. 593 Page, PlND. Pyth. 10, 53

sq., Bacch. 10, 10, etc.; voir aussi Plat. Ion 534a qui explicite la double
métaphore abeille/poète et miel/chant: cf. J. H. Waszink, Biene und
Honig als Symbol des Dichters und der Dichtung in der griechisch-römischen

Antike, Opladen : Rheinisch-Westfälische Akademie der
Wissenschaften, 1974, ainsi que G. Crane, «Bees without Honey, and Calli-
machean Taste», American Journal of Philology, CVIII (1987), p. 399-403.
Etat de la question en ce qui concerne l'interprétation du texte de Calli-
maque chez F. Williams, Hymn to Apollo, p. 93-4.



LÉGENDE DE FONDATION ET POÉTIQUE GRECQUE 63

d'Apollon répondrait la construction du «faire» poétique28.
L'abeille vouée à Déméter, produisant le miel et protégeant le
métier à tisser, achève donc l'oeuvre civilisatrice menée par
Apollon et la Nymphe Cyrène — jeunes époux, mais pas encore
géniteurs, sur un site libéré de ses bêtes sauvages, mais pas
encore voué à l'agriculture (v. 90-92).

D'autre part, du point de vue spatial, la source productrice
d'eau pure à laquelle se nourrissent les abeilles renvoie à la
source Cyré que les colons doriens célébrant Apollon Carnéios
n'ont pas encore pu atteindre (v. 88-89)29. S'il est bien vrai que
dans la perspective programmatique des vers de conclusion
l'abeille qui s'abreuve à la première sous l'œil bienveillant
d'Apollon n'est autre que le poète lui-même, celui-ci occupe par
inférence rétrodictive une place privilégiée auprès de la seconde.
En définitive le véritable colonisateur de Cyrène, c'est le poète
qui se conforme au programme poétique proposé par Apollon. En
raison même du salut qui est lancé à l'adresse du seigneur divin
au v. 113, apposant une signature implicite à cette poétique
allégorique tout en mettant un terme au poème, la personne de ce
poète fondateur vient occuper la place du narrateur/locuteur. En
conclusion et en opposition à l'éloge d'Apollon qu'il recommande

au chœur de jeunes gens d'entonner (surtout v. 25-31), le

28. En se basant notamment sur la légende de Mélissos (cf. supra n. 27)
et sur la version parallèle qui attribue à la Nymphe Mélissa la découverte
du miel et son emploi pour conduire les hommes à une alimentation
civilisée (cf. notamment sch. Pind. Pyth. 4, 106a; II, p. 112-3 Drachmann),
M. DETIENNE, «Orphée au miel», in Faire de l'histoire III. Nouveaux
objets, éd. J. Le Goff et P. Nora, Paris: Gallimard, 1974, p. 56-75, a déployé
la constellation des valeurs conjugales attachées à la figure de la femme
abeille : vie cultivée, légitimité et fidélité du lien matrimonial, sexualité
contrôlée et productrice, vertus domestiques sous le contrôle de Déméter.
La métaphore du tissage du poème a été développée notamment par Pin-
dare, Ol. 6, 85 sq. (en relation avec la consommation de l'eau d'une
source Nem. 4, 44 sq. et 8, 14 sq., et par Bacchylide, 5, 9 sq.; elle est
analysée en dernier lieu par J. Scheid & J. Svenbro, Lusus Troiae. Le
mythe du tissage dans le monde gréco-romain, Paris : à paraître.

29. Présentée ici par le biais de l'étymologie, la source d'Apollon
constitue dès les premières versions de la légende de fondation le centre
originaire de Cyrène: Pind. Pyth. 4, 294 et Hdt. 4, 158, 3 ainsi que Steph.
Byz. s. v. Kvpijup (p. 396 Meineke). Sa situation archéologique auprès du
sanctuaire d'Apollon est décrite par R. G. Goodchild, Kyrene, p. 109-12;
pour les textes, cf. B. K. Braswell, A Commentary on the Fourth Pythian
Ode of Pindar, Berlin/New York: de Gruyter, 1988, p. 394.



64 ÉTUDES DE LETTRES

narrateur — désormais fondateur et poète — exprime dans ce
vers conclusif le souhait que Blâme aille désormais rejoindre
Envie, repoussée par le dieu. Il asseoit ainsi le programme littéraire

qu'il assume lui-même sur l'un des fondements de la
poétique grecque dès l'époque archaïque, articulée par l'opposition

de 1' «éloge» et du «blâme». Dans ce contexte, les critiques
incarnées dans Mûptoç et provoquées par <t>Qôvoç ne sauraient
recevoir les interprétations biographisantes proposées par les
lecteurs modernes de ces vers30. Certes, par l'intermédiaire des

jeux énonciatifs décrits, le narrateur/locuteur qui s'identifie avec
le poète colon a toutes les chances de correspondre a son tour
avec Callimaque le Cyrénéen qui a orienté toute la légende de la
fondation de sa patrie pour en faire le support narratif d'une
poétique destinée à une longue fortune31. Mais ces allusions

30. Fondant l'histoire de la poétique grecque reconstruite par Aristote
{Poet. 4, 1448b 24 sq.), la dialectique de l'éloge et du blâme marque en
effet toute la poésie d'une culture «de la honte»: voir déjà Alcm. fr. 1, 43

sq. Page. En particulier dans la poésie mélique de la fin de l'époque
archaïque, la jalousie (fdôvoç) apparaît comme la force qui par le reproche
{pcopoç) fait violence au juste éloge (alueLu): Bacch. 13, 199 sq,, mais
aussi 5, 187 sq., ou Pind. Pyth. 1, 81 sq., mais aussi Ol. 8, 54 sq, (où la
jalousie qui pourrait atteindre le poète chantant la gloire de l'athlète est
comparée au lancer d'une pierre) et 6, 74 sq.; voir à ce propos notamment
G. Nagy, The Best of the Achaeans. Concepts of the Hero in Archaic
Greek Poetry, Baltimore / London : Johns Hopkins University Press, 1979,
p. 222-42, et B. Gentiii, Poesia e pubblico nella Grecia antica da Omero
al V secolo, Roma/Bari: Laterza, 19882, p. 141-51.

31. Sur ce programme poétique, voir les références données supra n. 25,
assorties des sages remarques de F. Williams, Hymn to Apollo, p. 2-4; pour
l'identification poète-rois-dieu, voir A. Henrichs, «Gods in Action»,
M. Poliakoff, «Nectar, Springs and the Sea : Critical Terminology in
Pindar and Callimachus», Zeitschrift für Papyrologie und Epigraphik,
XLIX (1980), p. 41-47, relève qu'une grande partie des termes et des
métaphores de poétique employés dans ce passage programmatique sont
d'inspiration pindarique; voir aussi A. Koehnken, «Apollo's Retort to
Envy's Criticism», American Journal of Philology, Cil (1981), p. 411-422,
qui — à la suite de U. von Wilamowitz-Moellendorf, Hellenistische
Dichtung II, Berlin: Weidmann, 19242, p. 85-7 — distingue puipoç et
ipdôuoç pour montrer que le reproche est la conséquence de l'envie, mais
qui, en lisant au v. 106 tôu {àoiSôu) comme TÔuSe, pense à tort que la
critique d'Envie vise la brièveté de «ce» poème et que cette partie critique
ne porte que sur l'Hymne lui-même. De manière plus pertinente, E. R.
Schwinge, Künstlichkeit von Kunst. Zur Geschichtlichkeit der alexandri-
nischen Poesie, München : Beck, 1986, p. 16-9, remarque qu'en adoptant la
forme même de l'hymne et en consacrant son poème à Apollon, Callimaque
transforme pratiquement son esthétique en «religion». On sait qu'au v. 113,



LÉGENDE DE FONDATION ET POÉTIQUE GRECQUE 65

biographisantes permettent surtout au poète de se réclamer, par
ascendance royale et narration légendaire interposées, de l'autorité

du dieu du chant. Assorti d'un souhait, le salut final souligne
la relation privilégiée qu'il a désormais établie avec la divinité.

Par ces procédures narratives d'une part, Callimaque détourne
le «mythe» pour l'insérer dans la situation de poète hellénistique
qu'il entend défendre par ce poème. Il restitue ainsi au récit
légendaire la fonction pratique qu'il a toujours en Grèce
ancienne et qui est mise ici au service non plus d'une célébration
cultuelle précise, mais de la défense d'une poétique. D'autre
part, il réactive la fonction même des Hymnes homériques: en
commençant — de manière certes extrêmement raffinée — par
invoquer le dieu destinataire du poème pour en énumérer les
qualités avant de s'engager dans le récit de sa carrière,
Callimaque reprend dans la variation la structure générale du genre.
Dans cette mesure, Y Hymne à Apollon, comme les Hymnes
homériques, n'est que le prélude à d'autres chants; transformé en
un programme poétique appliqué, il en est la «source»32. La
reprise de l'articulation du proème épique souligne ainsi le caractère

programmatique de la composition de Callimaque ; loin
d'être destinée à une exécution rituelle dans le cadre d'un
festival apollinien, elle est entièrement vouée au culte de la poésie
savante, réservée à un cercle privilégié de litterati. Fonction
prag-matique de Y Hymne homérique et fonction pratique du récit
légendaire ont été détournées au profit d'une poétique consacrée
à Apollon. Mais à travers la relation privilégiée que, par Y Hymne,
le poète noue avec le dieu, à travers la ferveur d'adresses répétées,

le travail de poésie savante se transforme en un acte
religieux, digne du poète qui, dans le Mouséion et le «thiase des

Muses», s'est mis au service des divinités inspiratrices de la
poésie33.

Claude Calame

certains manuscrits portent la leçon (pdôpoç au lieu de cpQôvoç, leçon
défendue récemment par J. Blomqvist, «The Last Line of Callimachus'
Hymn to Apollo», Eranos, LXXXII (1990), p. 17-24.

32. Les Hymnes homériques ont la fonction de prélude à des récitations
probablement rhapsodiques : cf. F. Cassola, Inni omerici, Milano :

Mondadori, 1975, p. XII-XXI.
33. A propos du sentiment religieux chez Callimaque, on se référera à la

mise au pont de A. W. Bulloch, «The future of Hellenistic Illusion. Some



66 ÉTUDES DE LETTRES

Observations on Callimachus and Religion», Museum Helveticum, XLI
(1984), p. 209-230. Sur le public de ces poèmes, cf. en dernier lieu P. Bing,
The Well-Read Muse. Present and Past in Callimachus and the Hellenistic-
Poets, Göttingen : Vandenhoeck & Ruprecht, 1988, p. 1018.


	Narration légendaire et programme poétique dans l'hymne à Apollon de Callimaque

