
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1992)

Heft: 4

Artikel: La lutte contre l'usure au début du XVe siècle et l'installation d'une
communauté juive à Lausanne

Autor: Bardelle, Thomas / Morerod, Jean-Daniel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870444

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870444
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA LUTTE CONTRE L'USURE AU DÉBUT DU XVe SIÈCLE
ET L'INSTALLATION D'UNE COMMUNAUTÉ JUIVE

À LAUSANNE

La première communauté juive de Lausanne apparaît en 1408; elle se
place sous la protection de la commune, puis du comte Amédée VIII de
Savoie et, enfin, de l'évêque. Les Juifs de Lausanne se consacrent surtout
au prêt d'argent; la commune a sans doute souhaité leur installation, pour
disposer d'une nouvelle source de crédit. C'est que les confréries usuraires
avaient été supprimées en 1404, sous l'influence de la prédication de saint
Vincent Ferrier.

Le 3 mai 1408, un groupe de six juifs s'engageait devant le
conseil de ville de Lausanne à payer un tribut annuel pour
disposer des mêmes droits de résidence et de commerce que n'importe

quel «bon chrétien». Dès cette date, de nombreux
documents attestent l'existence d'une communauté1, alors que ce
n'est pas le cas auparavant; il n'existe aucune trace d'habitants
juifs à Lausanne avant 1408, au contraire du Pays de Vaud
savoyard où l'on en trouve cités dès le XIIIe siècle2. Les sources

1. Nous en avons rassemblé une soixantaine allant de 1408 à 1487 et en
préparons la publication. Les textes normatifs ont déjà été édités par
Danielle Anex-Cabanis & Jean-François Poudret, Les sources du droit
suisse, XIX : Les sources du droit du Canton de Vaud. Moyen Age (Xe-XVIc
siècle), B. Droits seigneuriaux et franchises municipales, I, Lausanne et
les terres épiscopales, Aarau : Sauerländer, 1977 (cité SDS), p. 424-31,
n°s 227-29.

2. Par exemple, un juif Isaac à Yverdon en 1266, voir Roger Deglon,
Yverdon au Moyen Age (XIIIe-XVe siècle). Etude de la formation d'une
commune, Lausanne, 1949 (BHV, 8), p. 90.



4 ÉTUDES DE LETTRES

lausannoises sont assez riches pour nous permettre d'exclure,
sinon d'éventuels séjours individuels limités dans le temps, en tout
cas l'existence d'une communauté au XIVe siècle. Ainsi le document

de mai 14083 marque-t-il l'installation de la première
communauté juive de Lausanne, même si les six Juifs y sont déjà
qualifiés d'habitants de la ville.

D'où venaient-ils? La fin du XIVe siècle est une période de
grande migration, à la suite du bannissement des Juifs du

royaume de France imposé en 1394. Mais en 1408, les Juifs de
France avaient depuis longtemps quitté le royaume et s'étaient
établis en Savoie ou en Italie4. On peut penser que ceux qui
arrivent à Lausanne en 1408 provenaient de communautés —
anciennes ou récentes — des Alpes et d'Italie; c'est effectivement

le cas : des six arrivants, cinq ont pu être identifiés et
viennent tous de la petite ville de La Tour-de-Peilz5, qui formait
avec Vevey une châtellenie du bailliage savoyard du Chablais.

Il semble qu'ils ont quitté volontairement La Tour6. Ce ne sont
donc pas des fuyards qui s'installent à Lausanne, ni des gens

3. SDS, p. 424-25, n° 227.
4. Renata Segre, The Jews in Piedmont, I, 1297-1582, Jérusalem: The

Israël Academy and Tel Aviv University, 1986, p. X et n. 5. Les établissements

juifs en Savoie à l'époque d'Amédée VIII et la politique du duc à

leur égard seront traités en détail dans la thèse en cours de Thomas Bar-
delle, Zur Geschichte der Juden in einem Transit- und Brückenland :
Savoyen-Piemont unter Amedeus VIII, sous la direction du professeur
Alfred Haverkamp (Trêves).

5. Voir le tableau en annexe. Nos investigations ne nous permettent pas
encore de dire depuis quand ils résidaient à la Tour; toutefois, certains ont
des patronymes français, ce qui peut faire penser qu'ils étaient des expulsés
de 1394.

6. Les comptes du châtelain savoyard de La Tour-de-Peilz entre 1400 et
1410 (AST, SR, inv. 69, fol. 169, mazzi 9 e 10) ne contiennent pas de traces
de spoliation: inventaire ou vente forcée de biens. Il est vrai qu'ils sont
endommagés et parfois illisibles; toutefois, toutes les mentions de Juifs
qu'on y lit ressortissent à la vie ordinaire: - recepit a Mermeto Faro pro
verbis iniuriosis dictis de Johanneta Bisy et quia traxerat in causam
Heliod, iudeum, coram ojficiali curie Lausanne: 6 s. (1400-1401, bans); -
recepit a Johanneta Parsa pro rixa habita cum quodam iudeo Turris et...
(grief sans rapport avec les Juifs): 2 flor. pp. (1401-1402, bans); - recepit
a Benyon de Monteregali, iudeo, quia inculpabatur dixisse quedam verba
defamatoria de Francisco Bonerii et de Graciosa, alia Pora, iudea: <...>
(1404-1405, bans); - recepit a Jaquemeto Castro pro re empta ab
Aquineto, iudeo, precio triginta trium librarum et duodecim solidorum: 100
s. 8 d. (1408-1409, lods et ventes).



UNE COMMUNAUTÉ JUIVE À LAUSANNE 5

réunis par le hasard : une ville plus grande a attiré une partie de
la communauté de La Tour. Ils sont très vite rejoints par un
second groupe de neuf Juifs7, conduit par des parents d'un des

premiers arrivants8. Il faut, bien sûr, voir dans chaque personne
promettant de payer le tribut un «chef de feu», qui peut avoir
autour de lui sa famille et des domestiques. Les quinze Juifs qui
s'engagent devant le Conseil de Lausanne en 1408 et 1409
représentent certainement plus de cinquante personnes.

Dès lors et jusqu'en 1435, Lausanne abritera une communauté
relativement importante — jusqu'à une vingtaine de feux —
mais assez mouvante dans sa composition : un seul chef de feu
est attesté continuellement durant toute cette période. Puis, après
quinze ans d'absence dans les sources, des Juifs sont à nouveau
présents dès 1450, mais sporadiquement et en très petit nombre;
la dernière mention est de 14879.

1. La communauté et les autorités

Une communauté juive ne peut s'installer quelque part sans
qu'une institution ne l'y autorise et garantisse son existence.
Entre 1408 et 1435, celle de Lausanne a dépendu, d'une façon
complexe, en apparence déconcertante, de la protection de toutes
les autorités qui intervenaient dans cette ville. Lausanne faisait
partie de l'Empire et avait son évêque pour seigneur temporel,
tandis que le comte, puis duc, de Savoie y exerçait une sorte de

vicariat impérial qui se traduisait par la présence d'un juge
savoyard, instance de dernier appel10. De plus, bien qu'il soit

7. Leur promesse de payer le tribut est du 8 mars 1409 (SDS, p. 425,
n° 227).

8. Les deux personnages cités en tête de la promesse de 1409 sont le
fils et le gendre d'Eliot de La Tour, arrivé en 1408. Nous n'avons pas
encore pu identifier les autres.

9. AVL, D 220/ 1, non folioté. Il n'y aura plus de communauté juive à

Lausanne avant le XIXe siècle. Pour l'histoire, médiévale et contemporaine,

des Juifs à Lausanne, voir Achille Nordmann, «Les Juifs dans le
Pays de Vaud, 1278-1875», Revue des études juives, 162 (1925), p. 146-68,
et Aaron Kamis-Mueller, «Les Juifs en Pays de Vaud», dans Vie juive en
Suisse, Lausanne, Grand-Pont, 1992, p. 100-63.

10. Paolo Gallone, Organisation judiciaire et procédure devant les
cours laïques du Pays de Vaud à l'époque savoyarde (XIIIe'XVle siècle),
Lausanne, 1972 (BHV 45), p. 44-66.



6 ÉTUDES DE LETTRES

reconnu comme seigneur par les habitants, l'évêque avait dû
admettre l'existence d'une commune, qui admininistrait les quatre-
cinquièmes environ de la ville11.

A leur arrivée, les Juifs se placent sous l'autorité de la
commune ; il n'est fait aucune allusion à un privilège épiscopal. Il est
vrai que l'évêque Guillaume de Challant (1406-1431) est alors
très pris par les affaires de l'Eglise ; il joue un rôle d'une certaine
importance dans les soubresauts du Grand Schisme et, pendant
les dix premières années de son épiscopat, ne séjourne guère
dans son diocèse12. Ce n'est toutefois pas une explication
suffisante. Il faut surtout voir dans cette absence d'intervention épis-
copale l'indice que c'est la commune qui a appelé les Juifs;
venus de leur propre initiative, ils se seraient souciés de placer
leurs personnes, leurs biens et leurs activités sous la protection
de l'évêque, autorité souveraine. Sinon, l'aventure aurait été trop
risquée.

Que ce soit la commune — institution non souveraine — qui a

réglé l'arrivée des Juifs, explique la forme même du document:
l'acte émane d'eux et non pas de la commune; il ne s'agit pas
d'un privilège octroyé par elle, mais d'une promesse des
arrivants de lui payer un tribut. Peut-être est-ce également pour cela

que les Juifs sont déjà appelés «habitants de Lausanne» dans un
document pourtant censé leur donner le droit d'y habiter ; comme
il n'appartenait pas à la ville de leur octroyer ce droit, elle aura
agi comme si leur installation était un fait accompli.

L'absence de privilège épiscopal en 1408 et 1409 n'est pas le
seul signe d'un certain effacement de l'évêque. Dès 1412,
certains Juifs de Lausanne sont sous la protection d'Amédée VIII
de Savoie13, qui est ensuite étendue à toute leur communauté en

11. L'évêque avait imposé une administration séparée à la Cité, le quartier
où s'élevait la cathédrale et le palais épiscopal ; voir Gilbert Coutaz,

«Une source ignorée des historiens de Lausanne : le manual de la Cité
(1474-1475)», in La Monnaie de sa pièce... Hommage à Colin Martin,
Lausanne, 1992 (BHV 105), p. 39-58. Nous n'avons pas relevé la présence
de Juifs à la Cité.

12. Comme en témoigne le fonds des parchemins épiscopaux aux ACV,
série C IV; voir aussi Helvetia Sacra I/IV, Bâle: Helbing & Lichtenhahn,
1988, p. 134-35.

13. Les plus anciens versements d'habitants juifs de Lausanne répertoriés

par l'administration savoyarde sont du 20 avril 1412 (AST, Inv. 16,

reg. 57, fol. 41r).



UNE COMMUNAUTÉ JUIVE À LAUSANNE 7

141314; eux qui étaient déjà tributaires de la commune15, le
deviennent aussi du comte, ce qui double leurs charges16. Cette
mainmise savoyarde sur des habitants d'une ville dont l'évêque
est souverain surprend, même si, comme vicaire impérial à

Lausanne, le comte aurait sans doute pu prétendre que les Juifs
dépendaient de lui17. Toutefois, nous ne le voyons jamais mettre en
avant ses droits impériaux, mais bien son autorité de comte : ce
sont les statuts et privilèges des Juifs habitant le comté de Savoie
qu'il donne à ceux de Lausanne18.

L'évêque Guillaume de Challant ou, sinon lui, ses officiers,
qui ne semblent pas s'être opposés à l'accord de la commune
avec les Juifs, se sont, au contraire, dressés contre les prétentions
d'Amédée VIII. Nous ne savons rien d'un échange d'arguments
entre Amédée VIII et l'évêque, mais nous avons gardé la trace de
mesures prises par le comte de Savoie contre des officiers épis-

14. Par acte d'Amédée VIII, donné à Morges le 30 mars 1413 et
mentionné dans AST, Inv. 41, reg. 42, fol. 108r: Recepit a iudeis commoran-
tibus in civitate Lausannensi pro sigillo litterarum datarum Morgie, die
penultima mensis mardi anno Domini millesimo CCCC XIII... per quas
litteras dominus noster omnes iudeos et iudeas in dicta civitate commo-
rantes ac ipsorum familiam et bona posuit et recepit in suis salva garda,
protectione et salvo conducto, et AST, Inv. 16, reg. 59, fol. 134v : Recepit a
iudeis utriusque sexus habitantibus Lausanne pro salvagardia, salvoque
conductu et protectione tranquilla... ut per litteram domini de predictis....

15. Nous possédons d'assez nombreux comptes de la commune de
Lausanne et chaque fois le tribut a été versé; de 1408 à 1412, voir AVL,
Chavannes D 215/10, fol. lOr-v et D 215/12, fol. 8 r-v. Pour 1414-1415,
voir D 216/ 1, fol. 5r.

16. Le tribut demandé par la Savoie aux Juifs de Lausanne était de 1

florin par an, 1/2 pour les veuves; à la même époque (compte 1414-1415),
le tribut communal variait de 10 à 40 sous de Lausanne. De 1402 à 1418, 1

florin — quelle que soit sa provenance — vaut entre 17 et 18 sous de
Lausanne: Nicolas Morard, «Contribution à l'histoire monétaire du Pays
de Vaud et de la Savoie: la "bonne" et la "mauvaise" monnaie de
Guillaume de Challant (1408-1420)», Revue historique vaudoise, 83 (1975),
p. 109.

17. Les Juifs étaient, en théorie, «serfs de la chambre impériale»; l'empereur

légiférait à leur propos et élevait des prétentions fiscales, notamment
le paiement d'un impôt de joyeux avènement (voir p. 11).

18. Eisdem concessit quod ipsis possint et valeant uti et gaudere
privilegiis, libertatibus et franchesiis novissime per dictum dominum
nostrum Judeis commorantibus citra Indis [i. e. l'Ain] flumen concessis (voir
n. 14).



8 ÉTUDES DE LETTRES

copaux19. Le comte l'emporta: la communauté juive de
Lausanne lui a régulièrement payé son tribut20.

Le privilège d'Amédée VIII mentionnait deux des raisons qui
ont amené les Juifs à se placer sous la protection savoyarde.
D'une part, il leur garantissait l'accès au cimetière juif de Cos-
sonay21. C'était un cimetière qu'ils utilisaient déjà22; s'ils en
négocièrent le libre-accès avec Amédée VIII en 1413, cinq ans
après s'être installés à Lausanne, c'est que le comte venait de
devenir le maître de Cossonay23. Il peut paraître étrange que la
communauté de Lausanne enterre ses morts à une journée de
marche de la ville; nous retrouvons sans doute ici l'absence de

privilège épiscopal : en se passant de l'aval de l'évêque pour
s'installer à Lausanne, les Juifs ne pouvaient disposer d'un cimetière

sur le territoire épiscopal24. L'autre raison d'accepter la
protection du comte a peut-être été plus forte encore : les Juifs de
Lausanne étaient sous le coup d'une accusation de sortilège et
Amédée VIII les en acquitta, en échange du versement d'une
assez forte somme25. On pourrait penser que ces accusations

19. Amédée VIII avait, semble-t-il, adressé une sommation à des
officiers de l'évêque pour pouvoir percevoir le tribut des Juifs de Lausanne, si
l'on en juge par cette notice comptable du 21 avril 1414 (AST, Inv. 16, reg.
60, fol. 321v-322r): pro recuperando a Judeis Lausanne eorum gardas
domino débitas, item pro exequendo literas domini citatorias et compul-
sorias gentibus domini episcopi Lausanne...

20. Un exemple entre beaucoup : Recepit a Mathasia Quinon, pro se,
Abraam Ysac, eius filio, et Jacob de Compignie, eius filio etiam com-
morante cum eodem, habitatoribus Lausanne, pro garda per ipsos domino
annuatim débita... (AST, Inv. 16, reg. 61, fol. 103r, du 22 avril 1415).

21. Item dédit eisdem licenciam quod possint se sepellire in eorum
cimisteriis de Cossonay, in quo soliti sunt sepellire (voir n. 14). Cossonay
est à une quinzaine de kilomètres de Lausanne, sur la route de France.

22. Le document comtal le dit explicitement (voir n. 21).
23. La moitié de la seigneurie de Cossonay, tombée en déshérence en

1406, avait été victorieusement revendiquée par Amédée VIII: il accorda
déjà un privilège à la commune cette même année 1406 et un châtelain
savoyard est attesté dès 1409. Le comte racheta l'autre moitié en 1412.
Louis de Charrière, Chronique de la ville de Cossonay, Lausanne, 1847
(MDR 5/2), p. 41.

24. Nordmann, op. cit., p. 162, parle d'un cimetière juif à Pully, village
proche de Lausanne et sous juridiction épiscopale, mais sans apporter de
document probant pour notre époque (il n'est mentionné qu'en 1689 et
comme lieu-dit).

25. Item ipsos quittavit de quadam inculpatione sortilegiorum, que
inculpabantur fecisse, quod non reperiebatur. Et hoc fecit mediantibus



UNE COMMUNAUTÉ JUIVE À LAUSANNE 9

provenaient de l'administration comtale, car, la même année, des
imputations semblables touchent des Juifs savoyards26. Il serait
alors tentant d'affirmer que c'est Amédée VIII qui a contraint par
ce biais les Juifs de Lausanne à s'en remettre à lui. Toutefois, à

cette époque et dans cette région, l'implication de Juifs dans des
affaires de sortilèges est une question qui ne se réduit pas à la
politique d'Amédée VIII27; de même, l'attitude d'Amédée à

l'égard des Juifs ne relève pas de simples considérations fiscales
et juridictionnelles.

L'évêque ne resta pas en marge longtemps; le 1er décembre
1419, Guillaume de Challant: accordait un très long privilège à

dix-huit Juifs28, qui formaient certainement alors la communauté
de Lausanne29. Au contraire des documents communaux, il s'agit
bien d'un privilège souverain, adressé à ceux qui en bénéficient.
C'était peut-être l'occasion pour l'évêque de contrer les
interventions du duc ; on peut interpréter ainsi la renonciation par les
Juifs de tout appel à une instance autre qu'ordinaire. Dans le
même sens, alors qu'Amédée VIII n'hésitait pas à accorder aux
Juifs de Lausanne la situation juridique faite à ceux de ses Etats,
Guillaume de Challant se mit bientôt à étendre à tout son diocèse

quinquaginta florenis per ipsum dominum nostrum a dictis iudeis habitis
(référence, voir n. 14).

26. Voir. AST, Inv. 16, reg. 59, fol. 106v-107r, et reg. 42, fol. 44r-v et
58v-59r.

27. C'est l'époque où l'Inquisition franciscaine de Provence et du Lyonnais

est chargée de comprendre les Juifs dans la répression de l'hérésie et
des sortilèges : la célèbre commission du pape Alexandre V à l'inquisiteur
Pons Feugeyron est du 30 août 1409 (The Apostolic See and the Jews.
Documents : 1394-1464, éd. S. Simonsohn, Toronto: Pontifical Institute of
Mediaeval Studies, 1989, p. 658-60, n° 583). Pour l'implication des Juifs
dans les premiers développements de la sorcellerie, voir Carlo Ginzburg,
Storia notturna. Una decifrazione del sabba, Turin: Einaudi, 1989, p. 36-
61. Pour les débuts de la répression de la sorcellerie dans le diocèse de
Lausanne et l'organisation de l'Inquisition (dominicaine, cette fois-ci), voir
Bernard Andenmatten et Kathrin Utz Tremp, «De l'hérésie à la
sorcellerie; la carrière de l'inquisiteur Ulric de Torrenté OP (vers 1420-1445)
et l'affermissement de l'inquisition en Suisse Romande», Revue d'Histoire
ecclésiastique suisse, 86 (1992), p. 69-119: les premiers inquisiteurs
locaux agissent dès 1399. Un acte du 22 mai 1404 cite l'inquisiteur Humbert
Franconis parmi les frères qui résident au couvent des Dominicains de
Lausanne (ACV, C Via 23).

28. SDS, p. 425-31, n° 228.
29. Il n'y a pas de comptes communaux conservés entre 1415 et 1426, ce

qui empêche d'en être certain.



10 ÉTUDES DE LETTRES

le statut des Juifs de Lausanne; prorogeant en 1431 son statut de
1419, il cite notamment des habitants de Morges et de La Tour-
de-Peilz, se faisant ainsi le protecteur de Juifs résidant dans des
châtellenies savoyardes30. Pourquoi ce privilège épiscopal en
1419? Guillaume de Challant est certes plus disponible, maintenant

qu'a pris fin le concile de Constance, mais les raisons sont
sans doute ailleurs : Amédée VIII avait déclenché une violente
persécution contre les Juifs de Savoie en 1417, s'attaquant à

leurs rites et à leurs livres. Il avait aussi annulé de nombreux
privilèges, dont le renouvellement coûta très cher aux communautés

savoyardes31. Les Juifs de Lausanne ont sans doute été
décontenancés par les nouvelles de la persécution et ont peut-être
affronté de lourdes prétentions fiscales du duc. Par ailleurs, en
1418, le nouveau pape, Martin V, d'entente avec le futur
empereur Sigismond, avait solennellement renouvelé les privilèges
des Juifs d'Allemagne et de Savoie, leur accordant de
nombreuses garanties paraissant aller à l'encontre des mesures prises
par Amédée VIII32; il se peut donc que le privilège pontifical ait
poussé les Juifs de Lausanne à mettre leur confiance dans
l'évêque.

Un privilège ne s'obtient jamais gratuitement; même si
aucune source ne l'atteste, les Juifs de Lausanne ont certainement
versé une contribution à l'évêque Guillaume de Challant. En
revanche, ce privilège épiscopal ne prévoyait pas le versement
d'un tribut annuel qui se serait ajouté à ceux déjà consentis à la
ville et à Amédée VIII. La protection épiscopale «gratuite» n'an-
nulla pas celle, payante, de la ville : les Juifs de Lausanne en
restèrent tributaires, comme le montrent les comptes communaux33.

En revanche, Amédée VIII semble avoir perdu les droits
qu'il avait acquis sur la communauté juive de Lausanne : il n'y a

plus trace de paiement du tribut lausannois dans la comptabilité
savoyarde.

La protection de l'évêque fut renouvelée à trois reprises. La
dernière prolongation eut lieu le 8 janvier 1431 et l'évêque

30. Frédéric de Gingins-la-Sarra et François Forel, Recueil de Chartes,
statuts et documents concernant l'ancien évêché de Lausanne, Lausanne
1846 (MDR 7), p. 510-11.

31. Segre, op. cit., p. XIV-XV : «the sum fixed for the renewal of their
charter was exorbitant.»

32. Simonsohn, op. cit., p. 669-71, n° 591.
33. AVL, Chavannes, D 216/3, fol. 3r.



UNE COMMUNAUTÉ JUIVE À LAUSANNE 11

mourut peu après, le 20 mai. Le privilège devait produire effet
jusqu'au 2 février 1435 et c'est alors que la communauté
disparut. En effet, la dernière mention de Juifs résidant à Lausanne
est du 12 avril 1435 et les comptes communaux pour 1435-36 ne
mentionnent déjà plus de tribut. Il est difficile de dire s'il a suffit
que le privilège épiscopal parvienne à échéance pour que la
communauté disparaisse. Elle était de toute façon affaiblie
depuis une dizaine d'années ; il n'y avait plus que quatre chefs de
feu lors du paiement du tribut communal de 1434-3534. Un autre
événement a pu contribuer à cette disparition : la dernière autorité

à n'être pas encore intervenue, l'empereur, venait de se
manifester. Le 27 avril 1434, l'empereur Sigismond avait demandé

à la ville de Lausanne de contraindre ses habitants juifs à lui
verser un impôt de joyeux avènement35. Nous ne savons rien des
suites que lui donna la ville36, mais cette prétention fiscale
supplémentaire a peut-être eu raison d'une communauté déjà en
déclin.

Les liens si changeants de la communauté juive avec les
institutions qui intervenaient à Lausanne n'illustrent pas seulement la
situation politique complexe de la ville ; ils témoignent d'une
époque où l'établissement des Juifs et leurs activités sont soumis
à des pressions contradictoires : expulsions mais aussi appel,
protections mais aussi accusations. Cela apparaîtra plus clairement
encore en étudiant les raisons de leur installation à Lausanne.

34. AVL, Chavannes, D 216 / 10, fol. 5r.
35. AVL, EE 832; pour cet impôt, voir Gustav Beckmann, Deutsche

Reichstagsakten unter Kaiser Sigmund, V, 1433-1435, Göttingen, 1957,
p. 192-94 et 296-325. La lettre de Sigismond à la ville de Lausanne,
inédite, a un texte très voisin de celle à Amédée VIII, datée de la veille,
publiée par Beckmann, ibidem, p. 312, n° 169.

36. On a longtemps cru qu'il existait une lettre de Sigismond remerciant
la ville de Lausanne d'avoir obtenu le paiement de cet impôt par les Juifs
de la ville (voir SDS, p. 431, n° 229, où la source est à bon droit donnée
comme inconnue). L'erreur remonte à Jean de Müller qui a mal compris la
lettre de demande de Sigismond et y a vu une lettre de remerciement; les
extraits qu'il donne de la lettre et sa date prouvent qu'il s'agit bien de la
demande (Jean de Mueller, Histoire de la Confédération suisse, t. 4,
Paris-Genève, 1838, p. 346).



12 ÉTUDES DE LETTRES

2. Pourquoi une communauté juive à Lausanne dès 1408

La plupart des Juifs lausannois semblent s'être occupés de
crédit et cela dès leur arrivée ; on a en effet conservé une
quittance de 1411 déjà37. Tant les privilèges de la commune que celui
de l'évêque leur en donnaient le droit. Mais y avait-il à Lausanne
en 1408 un besoin tel d'une nouvelle source de crédit que les
Juifs de La Tour auraient vu là une opportunité à saisir et la
commune un appel à faire Les formes traditionnelles de crédit
étaient-elles en crise

La pertinence de ces deux questions resterait douteuse, si l'on
n'avait pas remarqué dans les régions voisines, durant les mêmes
années, que des communautés juives s'étaient installées dans des
villes où l'on venait de supprimer d'autres sources de crédit.
Renata Segre, étudiant les débuts de la communauté de Saviglia-
no en Piémont, remarque que «Jews pursuing their traditional
activity made their first appearance at about the time the only
surviving Christian pawn bank was suppressed». La banque
lombarde, la casane, a été fermée en 1404 sur ordre du prince
d'Achaïe38 et des Juifs se sont installés à Savigliano dès 1405 ;

ils y formèrent une communauté avant 1409 39.

Qu'en est-il à Lausanne? La présence des Lombards, dans
l'état actuel de nos connaissances, y est sporadique, moindre que
dans le Pays de Vaud savoyard. Il y en a encore en 1383, où
deux importants banquiers établis à Dijon ont des comptoirs à

Yverdon et à Lausanne40; après, nous n'en avons plus de traces,
ce qui correspond bien à la disparition des casanes dans toute la
région41.

37. ACV, Dg 53, minutaire Chavannes, fol. 105r-v (1411, mai 6): Nos
Aquinetus de Sallin, iudeus morans Lausanne, Rosa eius uxor, Aginus
dictorum coniugum filius, notum facimus... quod nos... quittavimus et
quittamus... Johannem Engioz de Orba, alias Gauteron...

38. Segre, op. cit., p. X ; le Piémont appartenait alors à cette branche de
la Maison de Savoie.

39. Segre, op. cit., p. 2-5, n° 5-11.
40. AEN, Chambrier 84, X.7.5, du 17 juillet 1383: nosque debere per

présentes confitemur Francisco Bernerii de Querio et Thome Alamani de

Roqueta mercatoribus Lumbardis, commorantibus Lausanne et Yverduni,
ex finali computo inter nos et ipsos... Sur ces deux banquiers, voir Deglon,
op. cit., p. 158.

41. Anna Maria Patrone, Le casane astigiane in Savoia, Turin:
Deputazione subalpina di storia patria, 1959, p. 101-6. A Moudon, la



UNE COMMUNAUTÉ JUIVE À LAUSANNE 13

A Lausanne, toutefois, ce n'est pas une hypothétique casane
qui a été fermée peu avant l'arrivée des Juifs de La Tour-de-
Peilz, mais une autre source de crédit : les confréries. Le 2 mai
1404, une ordonnance de l'évêque Guillaume de Menthonay
(1394-1406) supprimait les confréries non-charitables. C'était la
répression de l'usure42 qui le motivait; en effet, les engagements
juridiques et les transactions des confréries susceptibles d'échapper

à la suppression devaient être examinés par des commissaires,

à la recherche de tout ce qui s'apparenterait à de l'usure43.
Nous savons que la mesure a été effective: des 16 ou 17 confréries

attestées à Lausanne entre 1384 et 1404, seules 3, peut-être
4, survécurent à l'interdiction44. Leur disparition massive, alors
que l'absence d'activités usuraires était une des conditions mises
par l'évêque à leur survie, permet de penser qu'elles jouaient un
rôle notable comme source de crédit45. C'est d'ailleurs patent

banque disparaît en 1390: Bernard de Cerenville et Charles Gilliard,
Moudon sous le régime savoyard, Lausanne, 1929, p. 243 (MDR 2/14). A
Yverdon, R. Déglon cite des banquiers lombards pour le XIVe siècle, mais
plus aucun pour le XVe; la dernière mention — mais l'auteur n'en parle
qu'incidemment et ne cherche pas à dater leur disparition — est de 1385
(op. cit., p. 158).

42. Rappelons que l'usure médiévale recouvre aussi bien ce que nous
appelons maintenant l'usure que le prêt à intérêt; pour une introduction
éclairante à la conception médiévale de l'usure, voir Jacques Le Goff, La
bourse et la vie. Economie et religion au Moyen Age, Paris : Hachette,
1986.

43. Item statuimus et ordinamus quod omnes confratrie antique, que ex
devotione pura et mera caritate sunt fundate... maneant et sint in suo esse
et robore, excepto quod visitentur earum contractus ; et si qui illiciti seu
usurarii reperiantur, ad ordinationem nostram et electorum reparentur et
pro salute animarum provideatur. Item quod cetere quecunque confratrie
iuramento firmate, salva qua supra exceptione, ex nunc sint casse et irrite
et per nos seu a nobis deputandum a iuramento et eius observatione con-
fratres absolvantur (AVL, Corps de Ville EE 363 ; éd. SDS, p. 733, n° 530).

44. Nous reprenons ici les données fournies par un mémoire de licence
(août 1985) de la Faculté des Lettres de Lausanne, Roger Vittoz, Les
Confréries de Lausanne au Moyen Age, 2 vol. dactyl, (il peut être consulté
au Cabinet des manuscrits de la Bibliothèque cantonale de Lausanne).

45. L'activité économique des confréries lausannoises n'a guère été
étudiée. Pour une comparaison éclairante, voir Nicolas Morard, «Une charité
bien ordonnée : la confrérie du Saint-Esprit à Fribourg à la fin du Moyen
Age (XIVe-XVe siècles)», in Le Mouvement confraternel au Moyen Age.
France, Italie, Suisse (actes de la table ronde de Lausanne, 9-11 mai 1985),
Genève: Droz, 1987, p. 275-296. Dans la châtellenie de Lausanne, la
confrérie du Saint-Esprit de Belmont se livrait au prêt: ACV, C Vb 367 (1419).



14 ÉTUDES DE LETTRES

pour la confrérie des arbalétriers, fondée en 137846 et disparue
en 1404; on en voit les statuts soumettre au contrôle de son conseil

les activités de crédit et toute transaction sur l'or et l'argent
conduites par les prieurs47.

L'ordonnance de l'évêque n'a pas été prise dans le secret de
son conseil. La chose aurait été contraire aux coutumes de la
ville, qui prévoyaient que l'évêque ne pouvait légiférer en conseil

que si les trois ordres y étaient représentés. Comme le précise

d'ailleurs l'ordonnance, la ville a été associée à cette
décision. Mais qu'est-ce qui a pu pousser la ville et l'évêque à

s'entendre pour détruire presque toutes les confréries? Si nous
reprenons l'exemple de Savigliano, nous constatons que la cause
de l'arrivée des Juifs, la fermeture forcée de la banque lombarde,
est également de 1404. Il s'agit bien évidemment de deux villes
trop distantes — et de trop peu d'importance — pour que l'une
ait pu influencer l'autre. Toutefois, une similitude aussi étrange
doit s'expliquer, certainement comme reflet local d'une situation
générale. Et, effectivement, la lutte contre l'usure est alors l'un
des grands thèmes agités par la papauté d'Avignon.

3. La lutte contre l'usure et la prédication mendiante

En 1403-1404, le pape Benoît XIII multiplia les interventions
contre les usuriers, accordant par exemple, durant l'été 1403, de
nombreux moratoires de paiement à des communautés de ses
Etats48. Il installa à Avignon une instance qui avait à lutter contre
l'usure, quel que soit — juif ou chrétien, laïc ou ecclésiastique
— celui qui la pratiquait49. Il reste à se demander de quelle façon
les préoccupations du pape ont pu être répercutées à Lausanne.

46. Acte de fondation du 10 sept. 1378: AVL, Corps de Ville, EE 190.
47. SDS, p. 730-33, n° 529: Item statutum est quod priores dicte

confrate rie... non valeant... ad mutuum tradere aut alias commendare
aurum et argentum aut in redditum ponere quin de voluntate et mandato
confratrum dicte confraterie expresso processerit.

48. Simonsohn, op. cit., p. 559-66, nos 510-14.
49. Voir les documents signalés pour 1405 par Jacques Chiffoleau, Les

justices du pape. Délinquance et criminalité dans la région d'Avignon au
quatorzième siècle, Paris: Publications de la Sorbonne, 1984, p. 23; par
exemple, ASV, Coll. 56, fol. 35r: ...reverendissimi patris in Christo domini
electi Coseranensis commissariique per sanctum sedem apostolicam
specialiter deputati contra usurarios publicos tarn christianos quam iudeos
commorantes in civitate Avinionensi... Voir aussi n. 62.



UNE COMMUNAUTÉ JUIVE À LAUSANNE 15

Ces années-là, le dominicain Vincent Ferrier conduit une
grande campagne de prédication dans les Alpes et bouleverse les
foules en prêchant sur l'urgence qu'il y a à s'amender. Il est
également un intime de Benoît XIII. Or, saint Vincent a précisément
prêché à Lausanne ce printemps 1404, et longuement, au moins
dix-sept jours, ce qui permet de lui prêter une grande influence
sur la population : il est en effet venu à deux reprises dans la
ville, du 24 février au 1er mars et du 30 mars au 8 avril environ50
et, installé à l'hôpital Notre-Dame, il y a attiré de très nombreux
auditeurs51.

On ne pourrait évidemment faire sans autres du dominicain
l'animateur de la lutte contre l'usure à Lausanne et le responsable

de la suppression des confréries, si d'autres éléments ne
venaient nous convaincre. L'ordonnance épiscopale du 2 mai,
contre les confréries, n'est pas isolée. Il en existe une autre, en
date du 9 avril. Nous sommes alors à la fin de la seconde
période de prédication du saint à Lausanne; il n'est évidemment
pas mentionné dans l'ordonnance souveraine, mais, parmi les
membres de la cour épiscopale, le recteur de l'hôpital qui héber-
gait Vincent et ses auditeurs est cité en bonne place et avec mention

de sa fonction52, cas sans aucun parallèle. Il était devenu en

50. Voir les sources lausannoises à la note suivante. Ses deux passages
sont séparés par sa prédication à Fribourg et dans les villes environnantes,
du 9 au 21 mars, connue grâce au sermonnaire édité par Sigismund Brettle,
San Vincente Ferrer und sein literarischer Nachlass, Munster, 1924,
p. 175-76.

51. Pour Lausanne, faute de comptes communaux, ce sont ceux de l'Hôpital

Notre-Dame qui nous renseignent (AVL, Chavannes, D 625, comptes
du 22 septembre 1403 au 22 septembre 1404). Dépenses extraordinaires en
blé : - item plurihus venientihus ad hospitale in predicationibus magistri
Vincentii per XVII dies: 1 modium. Dépenses en argent: - item pro octo
caseis pro faciendo tartas in Pascha [30 mars 1404] pro infirmis et familia
et supervenientibus ad predicationes magistri Vincentii: 4 s. - item pro
carnibus recentibus in festo Pasche pro infirmis et familia et predictis
supervenientibus: 4 s. - item pro ovis positis in dictis tartis: 2 s. 6 d. - item
lune [31 mars], martis [1er avril], iovis [3 avril], dominica de Quasimodo [6
avril], lune et martis sequentibus [7-8 avril] pro predictis supervenientibus
et venientihus ad sanctum synodum pro carnibus, qualibet die 2 s.,
valentibus 12 s. Librata pro piscibus Quadragesime : - item secunda heb-
domada [24 février-1er mars 1404] pro advenientibus in predicationibus
magistri Vincentii: 7 s.

52. Willermo de Ogens, redore hospitalis beate Marie Lausannensis
(SDS, p. 472-74, n° 268).



16 ÉTUDES DE LETTRES

quelque sorte le porte-parole de son hôte ou, du moins, le prestige

du saint rejaillissait-il sur lui.
L'ordonnance du 9 avril aggravait profondément le statut des

excommuniés, surtout de ceux qui ne se seraient pas rapidement
amendés53. L'excommunication, comme menace ou comme réalité,

était le principal moyen de pression sur chaque individu
pour l'amener à modifier son comportement; la volonté de
purification, personnelle et collective, que Vincent insufflait à ses
auditeurs54, rendait intolérable qu'on puisse résister à

l'excommunication et rester comme séparé. Les débiteurs défaillants,
excommuniés pour non-paiement de leurs dettes, sont explicitement

visés55; c'est dans la logique de la répression de l'usure
au nom de la cohésion de la communauté des Chrétiens56, cohésion

qui est aussi bien menacée par le débiteur défaillant que par
le créancier usurier.

Ce souci de cohésion se retrouvera dans l'ordonnance du
2 mai, formée de deux parties à première vue sans rapport. En
effet, la suppression des confréries usuraires ne constitue que la
seconde partie de l'ordonnance, tandis que la première oblige les
avocats lausannois à défendre en justice les intérêts de tout habitant

de la ville qui le demanderait, et impose aux juges d'y
veiller. Or, les pénalités prévues pour ceux qui se déroberaient à

ce devoir doivent justement aller à la confrérie charitable dont la
fondation est annoncée en remplacement des confréries abolies.
Ainsi, l'ordonnance du 2 mai voulait renforcer la cohésion idéale
des Lausannois, à la fois en ne laissant personne sans soutien
face aux instances judiciaires et en s'attaquant aux confréries.

53. Voir n. 55.
54. Sur la prédication de saint Vincent Ferrier, voir surtout Roberto

Rusconi, L'attesa délia fine. Crisi délia società, profezia ed Apocalisse in
Italia al tempo del grande Scisma d'Occidente (1378-1417), Rome:
Istituto storico italiano per il medio evo, 1979, p. 219-33. L'usure et les
usuriers ont une place notable dans les canevas latins de ses prédications
de 1404 (voir le sermonnaire de cette année-là, cité à la n. 50).

55. Item quod quicumque excommunicationis sententiam... sustinuerit
plus quam per sex ebdomadas...; per... iudices seculares qui super hoc
fuerint requisiti, talis excommunicatus cogi possit... per captionem et
distractionem bonorum suorum... ac detentionem et incarcerationem
proprie persone sue et alias, modo quo fieri poterit forciori, ad solvendum
et satisfaciendum creditoribus... (voir n. 52).

56. La base biblique de la prohibition de l'usure est le «tu ne prêteras pas
à intérêt à ton frère...» du Deutéronome, XXIII, 20, interprété dans le sens
que tous les Chrétiens sont frères.



UNE COMMUNAUTÉ JUIVE À LAUSANNE 17

L'évêque leur reproche non seulement de pratiquer l'usure, mais
de fragmenter d'une autre façon la population, en recourant au
serment et en n'accueillant pas tout un chacun. C'est pourquoi
Guillaume de Menthonay décide la fondation d'une confrérie qui
sera l'exact contraire de celles qu'il supprime: purement charitable,

excluant le serment et accueillant tout habitant de
Lausanne qui le voudrait. Cette nouvelle confrérie servirait donc la
cohésion, au lieu de la menacer, et l'évêque peut la déclarer
«générale»57.

Vincent Ferrier avait quitté Lausanne depuis un mois
lorsqu'on y supprima les confréries, mais son influence s'y retrouve
d'une façon saisissante. A la fin décembre 1403, au moment où il
s'apprêtait à entrer dans le diocèse de Lausanne, il avait écrit de
Genève à son maître-général pour lui rendre compte de son activité

en Piémont et en Savoie. «Entre autres énormités, rapporta-
t-il, j'ai trouvé un errement trop répandu dans cette fête célébrée

solennellement chaque année le lendemain du Corpus-
Christi, lorsqu'on réunit des confréries sous l'invocation de saint
Orient58». Sa hantise d'avoir à faire à une «anti-confrérie du
Corpus-Christi» marqua ses auditeurs lausannois ; quand
l'évêque décida la fondation d'une confrérie générale, il en fit
«la confrérie du Corpus-Christi». Ses membres auraient dû59

participer chaque année à la liturgie de cette fête, mais sans
qu'une réunion de la confrérie près de cette date vienne rappeler
les pratiques dénoncées par Vincent60.

57. Item quod fiat una confratria generalis in Lausanna et communis
omnibus interesse volentibus, in honore Corporis Christi annuatim,
tempore per nos et electos ordinando, ex pura et mera caritate, absque
aliquo iuramento (voir n. 52).

58. Lettre de Vincent Ferrier au maître-général Jean de Puynoix, Genève,
17 décembre 1403 (Notes et documents de l'histoire de saint Vincent
Ferrier, éd. H. Fages, Louvain/Paris, 1905, p. 109-11): Inter alia vero
enormia, inveni in partibus istis unum errorem nimis dilatatum in festum
solemniter quolibet anno in crastino Corporis Christi, tenendo confratrias
sub nomine sancti Orientis. Il conviendrait d'étudier la tradition manuscrite
de ce document, à bien des égards passionnant, pour s'assurer de l'authenticité

de tout son contenu.
59. Aucun document ne permet de croire que cette confrérie a effectivement

fonctionné.
60. L'ordonnance, qui règle la participation des confrères à la messe et à

la procession de la fête du Corpus-Christi, ne fixe pas le jour où la
confrérie se réunira et en réserve le choix à l'évêque (tempore per nos et
electos ordinando, voir n. 57).



18 ÉTUDES DE LETTRES

Il semble donc bien que l'on puisse lier étroitement l'arrivée
de la communauté juive en 1408 à l'âpreté du débat sur l'usure
et à la crise des anciennes formes de crédit, dont témoigne, à

Lausanne, la suppression des confréries usuraires en 1404. Il ne
faut pas hésiter, dans cette dernière affaire, à donner un rôle
majeur à la prédication de saint Vincent Ferrier; en effet, on reprend
vers 1400, avec une vigueur particulière, la lutte contre l'usure,
qui relève du combat contre le mal. Les mots employés pour
qualifier le crime d'usure sont pratiquement les mêmes que ceux que
l'on emploie pour s'attaquer à l'hérésie61. On dénonce une
pravitas (déviance) usuraria à l'instar de la pravitas heretica et
l'on reprend les canons du concile de Vienne qui, en 1311-1312,
avait chargé l'Inquisition de réprimer l'usurier et celui qui nie

que l'usure soit un péché62. Aussi, la lutte contre l'usure ou
contre les formes traditionnelles de crédit semble bien un thème
autonome et non un biais que prendrait l'antijudaïsme63. Nous
voyons en effet qu'à Lausanne, la question de l'usure mobilise
l'attention, alors qu'il n'y a pas de communauté juive dans la
ville; peu après, ce sont des Juifs que la commune appellera pour

61. Ainsi le ton de l'entourage de Benoît XIII dans sa lutte contre les
usuriers du Comtat : Ad aures et audienciam sanctissimi in Christo patris
et domini nostri Benedicti, divina Providentia pape terciidecimi..., fama
publica referente, ymo potius infamia... pervenit quod Jacominus Boan,
sue eterne salutis totaliter immemor -astucia Jllius qui in malorum exer-
citibus numquam dormit, sed semper studet et vigilat animos quorumlibet
de bono et salubri tramite ad mala et dévia peragenda divertere ut eorum
alias laqueare valeat et submittere ad profunda- usuras, cabencias, mutua
et quam plurimos alios contractus illicitos, dampnatos et reputatos et quos
utriusque testamenti pagina detestatur... (voir n. 49: fol. lr).

62. En 1406, Benoît XIII charge trois évêques d'enquêter sur les
ecclésiastiques, les laïcs, les Juifs et les schismatiques qui exercent Yusurariam
pravitatem (Simonsohn, op. cit., p. 568-69, n° 517). Pour les canons du
concile de Vienne sur l'usure et leur réception, voir Joseph Shatzmiller,
Shylock reconsidered. Jews, Moneylending and Medieval Society,
Berkeley: University of California press, 1990, p. 119-22. En 1418, renouvelant

les pouvoirs de l'Inquisiteur Pons Feugeyron (voir n. 27), Martin V
s'inspire de ces canons (Simonsohn, p. 668, n° 590).

63. Il n'empêche évidemment qu'à long terme, ce débat compromettra
gravement l'activité économique des Juifs. Pour une réflexion générale sur
les rapports entre l'évolution de l'activité bancaire et la condition des
communautés juives, voir Giacomo Todeschini, La ricchezza degli ebrei.
Merci e denaro nella riflessione ebraica e nella definizione cristiana
dell'usura alla fine del Medioevo, Spoleto : Centro Italiano di Studi
sull'Alto Medioevo, 1989.



UNE COMMUNAUTÉ JUIVE À LAUSANNE 19

remplacer une source de crédit qui vient d'être condamnée au
nom de la lutte contre l'usure.

Enfin, nous avons vu converger, dans cette lutte, l'action de
différentes institutions: l'administration pontificale à Avignon,
le prince d'Achaïe à Savigliano ou l'évêque à Lausanne ont pris
des mesures très semblables en même temps, alors qu'elles n'ont
pas d'autres liens qu'une certaine proximité géographique64.
Devant cette simultanéité, il faut attacher de l'importance à la
prédication mendiante, véhiculant des mots d'ordre et des
constructions doctrinales65; c'est elle qui suscite l'adoption de
certaines mesures et la facilite, en inspirant un sentiment d'urgence
aux populations comme aux autorités. Ce consensus local, fondé
sur l'émotion, peut ne pas être durable: la «confrérie générale
du Corpus-Christi» ne vit jamais le jour et, quatre ans après
avoir permis à l'évêque Guillaume de Menthonay de supprimer
les confréries usuraires, la commune s'employa à installer à

Lausanne une autre source de crédit, que Vincent Ferrier n'aurait

sans doute pas mieux considérée; cette fois-ci, l'évêque,
Guillaume de Challant, fut laissé de côté.

Thomas Bardelle
Jean-Daniel Morerod

Cette étude a d'abord été présentée au séminaire de recherche en histoire
médiévale des professeurs Agostino Paravicini Bagliani et Jean-François
Poudret (Lausanne); nous leur devons beaucoup, ainsi qu'aux professeurs
Jacques Chiffoleau (Lyon II) et Joseph Shatzmiller (Lyon III).

64. Nous n'abordons pas ici la question de l'influence du Grand Schisme,
même si prédication et lutte contre l'usure semblent particulièrement
intenses aux confins des zones avignonaise et romaine.

65. Les préparatifs de ces prédications mériteraient une étude. A
Lausanne, en 1404, l'évêque avait sollicité la venue de Vincent Ferrier: nam
ipsemet episcopus Lausannensis bene per duas aut per très dietas venit ad
me humiliter, obsecrando ex corde quod suam diocesim visitarem, ubi sunt
multe valles hereticorum in confinibus Alemannie et Sabaudie (voir n. 58).



20 ÉTUDES DE LETTRES

ANNEXE : PROVENANCE DES PLUS ANCIENS MEMBRES
DE LA COMMUNAUTÉ JUIVE DE LAUSANNE

(Nous donnons d'abord le nom tel qu'il apparaît dans l'acte de 1408,
puis les mentions concernant La Tour-de-Peilz.)

1. Benyon de Monreaul : amendé par le châtelain de La Tour en 1405

(voir n. 6 : recepit a Benyon de Monteregali, iudeo).

2. Elyot de Turre Viviaci : son nom ne laisse pas de doute sur sa

provenance ; il est cité dans le compte du châtelain de la Tour pour
1400-1401 (voir n. 6: traxerat in causam Heliod, iudeum): à la Tour
comme à Lausanne, on le connaissait aussi sous le nom d'Eliotto de

Bagiaco (ADSavoie, SA 1203, fol. 6r, de 1403, pour La Tour et AST,
Inv. 16, reg. 61, fol. 103r, de 1415, pour Lausanne).

3. Beney Mussei de Turre: AST, Inv. 16, reg. 50, fol. 15r : recepit a
Benedicto, filio Mossoneti iudei, habitatore dicti loci (La Tour) (1405).

4. Alyot de Monbiel : resté inconnu (on le trouve aussi à Lausanne
sous le nom de Eliotus de Monteluppello: AST, Inv. 16, reg. 57, fol.
41r).

5. et 6. Sansyn et Salamyn, generi dicti Beneyon : AST, inv. 16, reg.
50, fol. 15r : recepit a Sansino, genero dicti Benion de Monreal, iudeo
habitatore dicti loci Turris Viviaci; recepit a dicto Salamini, genero
dicti Benion, habitatore dicti loci (1405).


	La lutte contre l'usure au début du XVe siècle et l'installation d'une communauté juive à Lausanne

