Zeitschrift: Etudes de Lettres : revue de la Faculté des lettres de I'Université de

Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1992)

Heft: 3

Artikel: Literatura de visiones en la edad media romanica : una imagen del otro
mundo

Autor: Rubio Tovar, Joaquin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-870440

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-870440
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LITERATURA DE VISIONES EN LA EDAD MEDIA
ROMANICA: UNA IMAGEN DEL OTRO MUNDO

Si dans la littérature médiévale le réel se confond facilement avec I’ima-
ginaire, ce trait est particulierement marqué dans tout ce qui concerne la
représentation de 1’espace. On sait qu’une ville comme Jérusalem symbo-
lisait ’ordre céleste et que I’au-dela prenait parfois des formes trés con-
crétes. Ainsi, le Moyen Age nous a laissé des visions bien localisées du
paradis et de I’enfer, cet ensemble étant complété par 1’apparition du pur-
gatoire. Aux images chrétiennes se mélent d’autres traditions, orientales et
celtiques. Et ceux qui se rendent aux confins du monde connu s’attendent
en effet a étre confrontés t6t ou tard avec les endroits et les personnages de
ces mythes, comme c’est encore le cas de Christophe Colomb.

Teologia, literatura, geografia: los caminos del mds alld

Los estudiosos de los viajes medievales han mostrado a veces
opiniones encontradas sobre la veracidad de las peripecias que se
cuentan en algunos de estos relatos. Se ha discutido, por ejemplo,
si el autor del Libro del conoscimiento (ca. 1350) viajé por los
lugares que menciona, si Mandeville recorrié las extrafias y nu-
merosas islas que dice haber visitado o incluso si el mitico
Brandadn alcanz6 las costas americanas en su prodigioso viaje.
Parece probado que nunca se realizaron tales viajes. Precisa-
mente, una de las modalidades de estos libros es aquella que
narra un periplo fantdstico a través de un mapa. El fingido tro-
tamundos fijaba un itinerario, se pertrechaba bien de libros que
debian abarcar distintas disciplinas y se lanzaba a la aventura de
la narracién en su celda o lugar de estudio. Me interesa esta clase
de libros porque creo que suponen un punto de partida que
facilita la comparacién entre libros de viajes (llamémosles
reales) y los viajes al otro mundo.



54 ETUDES DE LETTRES

Aunque existen diferencias muy importantes entre la literatura
de visiones y la de viajes, hay también elementos comunes que
invitan a la comparacién entre los dos géneros. Recordemos que
hay libros de viajes como el de los tres clérigos, Teéfilo, Sergio e
Igino que viajaron por Persia, India y Etiopia y que tras llegar a
la tierra que ellos llaman de los Cananeos, alcanzaron los lugares
del mds allad. Aunque el relato se inscribe en la modalidad de
viaje a que me acabo de referir, muestra alguna singularidad.
Segiin este y otros muchos relatos, era posible llegar al mas alla
a través de rutas maritimas y terrestres o, dicho en términos muy
sencillos, el mas alld es un lugar al que se llega tras un viaje.
Cuando el alma recorre los territorios de ultratumba, éstos suelen
aparecer organizados a modo de itinerario, de travesia, tal y
como se comprueba, por ejemplo, en la visién de Drythelm,
recogida por Beda el Venerable. Podian recorrerse paises y hacer
los caminos del mas acd, pero recorrer y describir también los
accidentes del otro mundo.

Hablamos de viajes al otro mundo y conviene recordar aunque
sea de pasada qué se entiende por otro mundo en la literatura
medieval! y, al tiempo, qué se entiende por este mundo. Quiero
referirme, en primer lugar, a la idea que tenia el hombre me-
dieval del universo, del cosmos que le rodeaba. El intento es
delicado y es necesario abordarlo con precaucién, porque nos
referimos a un vasto periodo en el que no hubo una imagen tnica
del universo. No dejaremos de encontrar, sin embargo, una serie
de constantes que nos interesa destacar?. Recordemos que el
hombre medieval vivia en un espacio finito, en un cosmos per-
fectamente definido y cerrado. El mundo que describen muchos

1. Sobre el otro mundo en la literatura medieval disponemos de excelen-
tes monografias y estudios. Recuerdo aqui el libro clasico de Howard
Rollin PATCH, El otro mundo en la literatura medieval, Madrid: FCE, 1983.
Manuel Diaz Y Diaz, Visiones del mds alld en Galicia durante la alta Edad
Media, Santiago de Compostela: Bibliéfilos gallegos, 1985. Cesare SEGRE,
Fuori del mondo. I modelli nella follia e nelle immagini dell’aldila, Torino:
Einaudi, 1990. Peter DINZELBACHER, Mittelalterliche Visionsliteratur. Eine
Anthologie, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1989. Jacques
LE GoFrF, El nacimiento del Purgatorio, Madrid: Taurus, 1981. Grundriss
der romanischen Literaturen des Mittelalters, éd. H. R. Jauss et al., Heidel-
berg: Winter, 1968 y s., t. VI, 1, p. 181-215. En estas monografias podré
encontrarse abundantisima bibliografia.

2. Claude KAPLER, Demonios, monstruos y maravillas, Madrid: Akal,
1986, p. 24-25.



LITERATURA DE VISIONES EN LA EDAD MEDIA ROMANICA 55

tratados medievales es limitado y por eso son muchas las obras
cientificas, teolégicas o literarias que pueden trazar, ademds de
una imagen del mundo real, la geografia del infierno, del purga-
torio y del paraiso. Ese mundo limitado era eterno. Los hombres
estaban destinados a vivir eternamente. En esto consiste la dife-
rencia radical entre el mundo medieval y el mundo moderno:
nosotros vivimos en un universo de dimensiones pricticamente
incalculables y en la mentalidad del hombre no religioso que
nace de la modernidad surge la idea de que desaparecerd para
siempre3.

El hombre medieval europeo vivia, pues, en un mundo ce-
rrado, que contenia todos los lugares a los que podia viajarse.
Ademds de Roma, de Santiago de Compostela, de Jerusalén, de
los lugares de peregrinacién o de los mds alejados puertos co-
merciales, existia un espacio en el que se refugiaba lo descono-
cido. De un lado, los monstruos poblaban las terrae incognitae,
las islas misteriosas mds alla del horizonte, escenarios de pro-
digios y maravillas, etc. Pero también habia lugares fuera del
mundo cotidiano, a los que podia llegarse. No habia comparti-
mentos estancos entre el mundo terrestre y el mas alla:

Sin duda, existen grados, que representan fosos que se han de
franquear, saltos que se han de dar. Pero la cosmografia y la
ascesis mistica manifiestan por igual que, siguiendo las etapas
a lo largo de una ruta de la peregrinacién del alma, del
itinerario [...] se llega a Dios4.

No estd de mas recordar, sin embargo, que el otro mundo
constituye un espacio diferente al que habitamos, ya sea el mar
de los imrama, el bosque de las novelas arturianas o el otro
mundo cristiano o pagano. Se trata de un espacio diferente a la
realidad, en el que las dimensiones de tiempo y de espacio son
distintas. Por ello es fuente de felicidad suprema, de terrores
inexpresables, de maravillas sin cuento.

En las primeras lineas de su estudio sobre la Leyenda de San
Patricio’, Solalinde habla de «visitas humanas a los lugares

3. Véase Octavio PAz, Poesia y fin de siglo, Barcelona: Seix Barral,
1990, p. 21 y s.

4. Jacques LE GOFF, La civilizacion del occidente medieval, Barcelona:
Juventud, 1969, p. 216.

5. Antonio GARCiA SOLALINDE, «La leyenda del purgatorio de San
Patricio en Espafia», in Homenaje a Menéndez Pidal, 11, Madrid: Editorial
Hernando, 1925.



56 ETUDES DE LETTRES

teol6gicos de ultratumba®». Fijémonos en el sintagma lugares
teoldgicos. Se refiere a lugares, es decir, a espacios fisicos que se
pueden visitar, como son el cielo, el purgatorio o el infierno,
pero a lugares teoldgicos, y, por tanto, materia de una disciplina
consagrada a temas abstractos. Son lugares que pueden ser des-
critos en un doble plano: por gedgrafos, viajeros y visionarios,
pero también por tedlogos, por exégetas de las escrituras. Sin
embargo, no se agotan aqui las descripciones de este y del otro
mundo.

Durante la Edad Media, el espacio fisico representado en los
mapas aparecia organizado de acuerdo con simbolos y valores y
podia dividirse arbitrariamente con el fin de representar, por
ejemplo, las siete virtudes o los diez mandamientos. Muchos
mapas medievales no reflejaban la realidad fisica tal como lo
hubieran hecho los viajeros o exploradores que se adentraran en
territorios desconocidos. Estd documentada la existencia de
mapas e itinerarios contempordneos en prosa en los que se
marcaban caminos y rios, lugares para pasar la noche. Pero no
me refiero a ellos, sino a las representaciones geograficas de la
realidad inspiradas por la teologia, a las representaciones ale-
goricas de la realidad. Aunque se conociera de modo aproximado
la disposicién del agua y las masas de tierra, lo cierto es que
cierta cartografia medieval no debia representarla de un modo
objetivo, sino que podia hacerlo mediante una figura alegdrica
como un 4arbol’, sin considerar las relaciones o distancias reales
entre ciudades. Las topografias cristianas mezclaban los motivos
biblicos con las nociones de caricter geogréfico®. Esta interpre-
taciéon religiosa y moral del universo creaba insospechadas
relaciones espaciales en el plano terrestre y permitia la yuxtapo-
siciéon de dos mundos, el terrestre y el mas alla.

Hay un periodo en la alta Edad Media en que los simbolos
biblicos se entremezclaban con conocimientos, llamémosles
cientificos, y descripciones inventadas de paises misteriosos. La

6. Ibid., p. 219.

7. Arén GURIEVIC, Las categorias de la cultura medieval, Madrid:
Taurus, 1991, p. 82. Véase ademads Isabel UrRiA MAQuA, «El drbol y su
significacién en las visiones medievales del otro mundo», Revista de Lite-
ratura Medieval, 1 (1989), p. 104-19.

8. Véase A. Guriévic, Las categorias de la cultura medieval, p. 95.
Véase ademds, Leonardo OLSCHKI, Storia letteraria delle scoperte
geografiche, Florencia: (s. ed.), 1937.



LITERATURA DE VISIONES EN LA EDAD MEDIA ROMANICA 57

historia sagrada y la biblica aparecen en un mismo plano. No es
extrafio encontrar representados en un mapamundi las conquistas
de Alejandro junto a Addn y Eva en el paraiso terrenal, Jerusalén
y otros lugares santos, junto a monstruos de paises exéticos o
incluso el mismisimo fin del mundo. Puede hablarse, en conse-
cuencia, de una verdadera «geografia de las historias» y pueden
encontrarse a veces representaciones de animales fabulosos
acompafadas de algunas palabras que aclaran el significado de
las imégenes. En algunos mapamundis, la tierra se representaba
como una esfera, pero aparecia inscrita en un cuadrado para estar
de acuerdo con la palabra del nuevo testamento. En San Mateo
leemos, en efecto, que los dngeles anunciardn el juicio final
desde las cuatro esquinas del universo: «el cual enviard a sus
angeles, que a voz de trompeta sonora, congregardn a sus esco-
gidos de las cuatro partes del mundo desde el uno al otro extremo
del cielo». (24, 31).

El origen de esta tendencia puede rastrearse hasta la primitiva
literatura cristiana. Asi, por ejemplo, como han demostrado los
profesores H. Conzelmann y W. C. Robinson, no es posible
reducir los espacios geograficos que constituyen simples referen-
cias en el Evangelio de San Lucas a lugares geograficos més o
menos amplios. Galilea, los viajes y Jerusalén no son solamente
lugares o espacios sino que «parecen realmente corresponder a
tres niveles cristolégicos: la conciencia del Mesias, la conciencia
de la pasién y el ejercicio del reino cultual sobre Israel en el
templo®». W. C. Robinson ha precisado esta concepcién en el
sentido de que

el significado especial de la geografia lucana no se basa en el
sentido fijo de localidades delimitadas, sino mds bien en el
orden de una secuencia local como medio para mostrar el
«crecimiento de la palabra», es decir, la penetracién del
mensaje cristiano en el mundo. [...] Lucas vefa la importancia
de lo geogréafico en unir espacio y tiempo para representar el
camino de la expansién del cristianismo — el camino del Sefior
— como un viaje!0,

Para una sociedad como la del occidente medieval, la
topografia del otro mundo y su organizacién no era una cuestién

9. Philipp VIELHAUER, Historia de la literatura cristiana primitiva,
Salamanca: Sigueme, (s. d.), p. 393.
10. Citado por P. Vielhauer, Historia de la literatura, p. 393.



58 ETUDES DE LETTRES

pequeiia. A lo largo de este trabajo vamos a considerar en varias
ocasiones un texto que pone bien de relieve la unién entre los
dos mundos, el fisico geografico y el teolégico. Me refiero al
importantisimo Purgatorio de San Patricio, purgatorio al que
podia accederse a través de un pozo, de una grieta de la tierra
que Dios mostré al monje. El purgatorio de San Patricio, sefiala
Le Goff, aparece en la Topographia Hibernica o Topografia
irlandesa de Giraldus Cambrensis compuesta en 1188. En esta
obra se describe un lago del Ulster en el que hay una isla
dividida en dos partes. En una se yergue una iglesia; la otra esta
abandonada a los demonios y quien sea capaz de soportar una
noche en ella podra salvarse, cuando muera, de las penas del
infierno. Como dice Le Goff,

esta geografia ultraterrena se inserta en la terrestre [...] gracias
a la precisa localizacién terrenal de una boca del Purgatorio.
(Qué cosa podia haber mds conforme con las creencias y la
mentalidad de aquel tiempo en que la cartografia balbuciente
localizaba el Paraiso (a decir verdad, el terrenal) en
continuidad con el mundo de los vivos?!!

Los habitantes de este mundo necesitaban conocer el lugar
preciso en el que se abrian las puertas del otro mundo. No
debemos, pues, extrafiarnos que se mezclen muchas veces en la
literatura de visiones elementos que provienen de leyendas
paganas, de cristianismo ortodoxo y heterodoxo, de teologia vy,
como sefialaba Le Goff, de vulcanologia.

Lo que me interesa sefialar, en definitiva, es que a través del
espacio, tal y como se nos representa en estos mapas, se podia
llegar al otro mundo. En el universo habia agujeros que condu-
cian al infierno, como se revela en el Purgatorio de San Patricio
o en La Salade de A. de la Sale. En el relato de la séptima
Cruzada, el cronista Joinville sefialaba que habia zonas del Nilo
en las que si se echaban las redes por las noches era posible
recoger maderas de &loe, jenjibre o canela que el viento arran-
caba de los arboles del Paraiso. Las expediciones en busca de la
fuente habian chocado siempre con un infranqueable farallén de
roca.

Por otra parte, no debemos perder de vista el profundo sentido
del peregrinar en la Edad Media. Peregrinar, acudir a los santos

11. J. Le Goff, El nacimiento del Purgatorio, p. 232.



LITERATURA DE VISIONES EN LA EDAD MEDIA ROMANICA 59

lugares, era también alejarse del pecado y seguir la ruta de la
virtud:

El perfeccionamiento moral tomaba la forma de un desplaza-
miento topografico (la retirada al desierto o a un monasterio
para abandonar el mundo). El camino de la santidad se percibia
también como un movimiento en el espaciolZ.

He recordado antes que las representaciones espaciales po-
sefan un cardcter simbdlico. Algunas nociones como la de peca-
minoso y santo, sagrado y profano, bien y mal estaban unidas a
las de alto y bajo y podian localizarse en unas coordenadas topo-
graficas. El universo se ordenaba y organizaba de acuerdo con
una geografia simbélica y de acuerdo con una escala de valores.
Y es importante recordar esto porque la imagen del cosmos, del
universo, aunque esférica, no excluia la organizacién en torno a
un eje vertical. Lo celeste se oponia a lo terrestre, Dios al diablo
y el concepto de alto se asociaba a la nocién de nobleza mientras
que lo bajo se relacionaba con la impureza. Las nociones espa-
ciales estaban unidas a las nociones religiosas. Lo explicaba
claramente Mijail Bajtin:

Lo que caracteriza el cuadro del cosmos en la Edad Media es la
graduacién de los valores en el espacio; los grados espaciales
que iban de lo bajo a lo alto correspondian rigurosamente a los
grados de valor. [...] Los conceptos e imdgenes relativos a lo
alto y lo bajo, su expresién en el espacio y en la escala de
valores, eran consustanciales al hombre en la Edad Medial3.

Cesare Segre ha sefialado la necesidad de considerar tres coor-
denadas bdsicas a la hora de comprender la invencién del otro
mundo: schemi epistemici, schemi archetipi, schemi storici. En
el campo de los arquetipos hay dos oposiciones que determinan
la construccién de las visiones; por un lado la oposicién vertical,
cielo/infierno y por otro la horizontal: este/oeste. Esta polaridad
tiene origenes paganos y fue asumida y cristianizada después.
Podriamos encontrar muchos precedentes, desde la platénica Vi-
sién de Er (Repiiblica, X, 614 c), las visiones que narra Plutarco
(la de Thespesios y la de Timarchos en Moralia), Macrobio, el
otro mundo vikingo, los Veda, etc. En torno a las oposiciones que

12. A. Guriévic, Las categorias de la cultura medieval, p. 97.
13. Mijail BAJTIN, La cultura popular en la Edad Media y el
Renacimiento, Madrid: Seix Barral, 1971, p. 362.



60 ETUDES DE LETTRES

he mencionado antes se agavillan otras muchas, como orto y
ocaso, vida y muerte, luz y tinieblas, etc!4.

El profesor Kapler ha sefialado la importancia del eje en la
organizacién espacial del Jardin de las delicias de El Bosco y
también en la Imago mundi de Pedro de Ailly. Esta imagen del
mundo afecta también a la literatura: «el itinerario de Dante, para
quien el mundo es efectivamente una serie de circulos concén-
tricos, se efectia siguiendo primero un movimiento descendente
y después ascendente!s.»

Entre el punto més elevado, que se identifica con el bien sumo
y el lugar més bajo, relacionado con el mal absoluto, situé Dios
el centro del mundo, la ciudad de Jerusalén, segun recuerda el
mismo Dante:

E se’ or sotto I’emisperio giunto
ch’e contraposto a quel che la gran secca,
coverchia, e sotto ‘l cui colmo consunto
fu I’'uom che nacque e visse sanza pecca:
tu hai i piedi in su picciola spera
che I’altra faccia fa de la Giudecca.
Inferno, canto XXXIV, v. 112-116

Hasta aqui he venido sefialando que por la concepcién del
universo y por la idea de espacio en la Edad Media, no debe
considerarse el viaje al otro mundo como una experiencia singu-
lar, inica. Me interesa destacar que cuando hablamos de lugares
teolégicos hablamos de lugares considerados como reales, luga-
res a los que podia llegarse. Y debemos explicar ahora cémo se
desarrollaba este viaje.

Comencemos recordando que al otro mundo podia llegarse por
los caminos de lo que hoy llamariamos mundo real, pero también
gracias a una visién. Aunque existen indudables puntos de con-
tacto entre viajes y visiones, no podemos dejar de apreciar dife-
rencias. En primer lugar, no es el cuerpo el que viaja, sino el
alma y para ésta, las distancias no siempre se pueden medir con
criterios geograficos. Como dice Segre, «Infine sono superati i
problemi tipologici, perché naturalmente per 1’anima non esis-
tono ostacoli naturali, e le distanze sono soltanto simboliche!6».

De estas visiones nos vamos a ocupar ahora. En las visiones
cristianas el momento de la partida suele ser un estado de incons-

14. C. Segre, Fuori del mondo, p. 11-23.
15. C. Kapler, Demonios, monstruos y maravillas, p. 24.
16. C. Segre, Fuori del mondo, p. 28.



LITERATURA DE VISIONES EN LA EDAD MEDIA ROMANICA 61

ciencia producido por una enfermedad. Antes de la muerte, el
alma recorre los lugares del otro mundo y regresa para dar cuenta
de su periplo. Otras veces se trata de una experiencia en un suefio
(como en la escala de Jacob) y es frecuente que el alma sea
acompafiada en estos viajes por algin guia o trasladada por un
angel, por palomas. Los pdjaros encierran profundos simbolis-
mos en la literatura de visiones. El canto melodioso de un ave
puede transportar a un hombre al otro mundo y embelesarlo de
tal manera que le haga perder el sentido de la realidad (recuér-
dese la Cantiga CIII de Alfonso X). En algunas alegorias el
canto de los pdjaros es en realidad la voz de Dios que sélo los
elegidos son capaces de comprender. No es extrafio que en
algunos relatos hagiogrificos sean los péjaros quienes trans-
porten el alma de los santos. Por lo demds, el trayecto puede
recorrerse andando, en una barca, en un rayo de luz, etc., y el
alma se ve obligada a menudo a pasar por un puente estrecho.

Descripcion del infierno y del cielo

Pero una vez llegado, nos interesa ahora reparar en la imagen
del otro mundo. Las dos grandes zonas descritas fueron el cielo y
el infierno y sélo més tarde el Purgatorio. El origen de los topos
mas frecuentes en las descripciones del infierno ha sido suficien-
temente estudiado. Ya desde los primeros apocalipsis cristianos
ocupan un lugar central las descripciones de visiones: «el modo
de recepcién — escribe Vielhauer — de por parte del apocalip-
tico suele ser la visién, mds raramente la audicién!7.»

Estas visiones suelen tener lugar en el suefio o el éxtasis y una
de las més frecuentes consiste en facilitar al lector la visién del
mundo futuro:

El vidente vive en su éxtasis cambios de lugar y camina por
regiones extrafias, misteriosas, de la tierra y del cielo [...]
Estas descripciones constituyen dentro de los apocalipsis una
forma propia, pero mds tarde se independizan en un género
literario (Ap. Pablo), y ofrecen la ocasién de conocer la topo-
grafia del cielo y del infierno, las jerarquias angélicas, la
astronomia, etc.!8.

17. P. Vielhauer, Historia de la literatura, p. 504.
18. Ibid., p. 505.



62 ETUDES DE LETTRES

Pero aun reconociendo la influencia de la Biblia, ni viajeros,
ni visionarios, ni miniaturistas medievales disponian de indica-
ciones muy concretas a la hora de describir los lugares habitados
por Satands. Una de las primeras y mds influyentes descripciones
puede leerse en las visiones recogidas por Beda el Venerable en
su Historia ecclesiastica. Muchas de estas visiones tenian una
finalidad edificante. A través de ellas, no sélo se sabia cémo era
el mas all4d, sino también dénde estaban los muertos, lo que
incitaba a rezar (sobre todo cuando, con el nacimiento del Pur-
gatorio se descubre un lugar donde se expian las culpas) por su
eterno descanso. La espeluznante descripcién de las penas infer-
nales fue aprovechada por predicadores con el fin de incitar a los
fieles a desprenderse de lo mundano. Entre las razones que per-
miten explicar la proliferacién de visiones en los siglos XII y
XIII debemos considerar la expansién de las érdenes de predi-
cadores. Estas incorporaron algunos elementos de las visiones no
ya a sus prédicas sino también en las preguntas que se hacia a los
fieles antes de la confesidn.

Descripciones de interés para artistas debieron ser también las
contenidas en la Escala de Mahoma en la que se describen con
detalle la composicién y distribucién del espacio del mas alla, asi
como los males que sufren los condenados. Los Beatos espafioles
recogen ya con detalle el mundo de los infiernos. Segtin Joaquin
Yarza, la influencia de los hddices musulmanes!? en la imagen
del diablo es patente en estas miniaturas peninsulares:

[...] las manos y los pies se convierten en garras, la cabeza o se
rapa descubriendo una frente huidiza, o se cubre con una me-
lena llameante, mientras los rasgos de la cara van adquiriendo
rasgos de horror20.

Un testimonio en el que la fealdad y la maldad aparecen uni-
dos lo encontramos en la Cantiga LXXIV de Alfonso X: «Cémo
Santa Maria guard6 a un pintor a quien el demonio hubiera que-
rido matar porque lo pintaba feo.» La Virgen, en efecto, protege
y cuida a un pintor que la pinta muy hermosa, mientras que al
demonio lo pinta muy feo:

19. Sigue resultando de enorme interés la consulta del libro de Miguel
AsiN PALAcIOS, La escatologia musulmana en la Divina Comedia, Madrid:
Hiperién, 1977.

20. Joaquin YARZA, Formas artisticas de lo imaginario, Madrid:
Anthropos, (s. d.), p. 25.



LITERATURA DE VISIONES EN LA EDAD MEDIA ROMANICA 63

Y al demonio més feo que otra cosa cualquiera
lo pintaba siempre; por eso el demonio

le dice: — ;Por qué me tratas con desdén,

o por qué me haces parecer tan mal

a cuantos me ven? — Y le dijo €l entonces:

— Esto que te hago yo es con gran razén;
porque ti siempre haces mal [...]

Nos interesa destacar ahora cémo desde las primeras visiones
se identifica el diablo, el mal, con lo monstruoso. Esta identi-
ficacién es de origen platénico:

La falta de gracia, de ritmo y armonia se hermanan con el
lenguaje grosero y con el mal cardcter, en tanto que las
cualidades contrarias se hermanan con el cardcter opuesto, que
es bueno y sabio, y al cual representa. o o

y y P Repiiblica, 401a

Las representaciones en miniaturas y porticos medievales
constituyen un testimonio esclarecedor. He recordado antes que
las descripciones del infierno, desde los escritos de Mahoma,
eran terrorificas:

La constante lucha del bien y el mal [...] obliga al artista a que
encuentre el modo de producir horror, cuando de la segunda
potencia se trata. La fealdad se convierte en signo de perver-
sién. La negrura que se relaciona con las tinieblas también. El
demonio, que en sus inicios no era mas que el dngel caido, se
metamorfosea con el paso de los siglos en un ser progresiva-
mente horrendo?!.

No me refiero sélo a la presencia del fuego, que estaba pre-
sente en la tradicién cristiana y en la musulmana, ni a la descrip-
ciébn de Satands como un ser monstruoso, sino también a la
presencia de monstruos devoradores, serpientes temibles?2. Todo
el infierno pasa a convertirse en un monstruo devorador, segiin
vemos en los timpanos medievales. Valgan algunas muestras de
textos:

[...] loca vero eadem horridis tenebris, fetoribusque exalan-
tibus, stridoribus quoque et nimiis plena erant eiulatibus, iusta
quem infernum vermis erat infinite magnitudinis, ligatus

21. Ibid., p. 25.

22. En Dialogi contra judaeos de Pedro Alfonso (Jacques Paul MIGNE,
Patrologia latina, t. 157, Paris: Garnier, 1898, p. 536-72), encontramos
breves descripciones de paraiso y de infierno.



64 ETUDES DE LETTRES

maxima catena, cuius catene alterum caput in inferno ligatum
esse videbatur. Ante os ipsius vermis animarum innumerabilis
stabat multitudo, quas omnes quasi muscas simul absorbebat,
ita ut cum flatum traheret, omnes simul deglutiret [...]23.

Lucifer aparece descrito también como un gigante descomunal
y monstruoso:

aquel Lucifer tan grande bestia parecia que sobrava a todas las
otras bestias que nunca avia visto. La su hechura era tal qual
otros: era negro como cuervo, tenia figura como honbre desde
los pies hasta la cabega, salvo que tenfa muchas manos. Avia la
cola grande — era esta muy espantable — e tenfa en ella mill
manos; en cada una dellas avia cinco palmos. E las ufas de las
manos y de los pies eran de hierro y eran tan luengas como
langas. E toda aquella cola era llena de aguijones muy agudos
para atormentar y meter las dnimas que yazian encendidas
sobre un lecho de hierro que era hecho como parrilla [...]24.

En las descripciones del infierno comprobamos la existencia
de muchas cdmaras o habitdculos en las que se purgan diferentes
pecados. Parece evidente que cuanto mds hondo se desciende,
mayores son las penas que se expian. Pero la relacién entre
localizacién espacial y maldad planteaba algunas dificultades.
Jacques Le Goff ha estudiado detenidamente el nacimiento de un
tercer espacio, el purgatorio, de importantes consecuencias y no
s6lo en el campo de la teologia. Entre los testimonios que prelu-
dian la creacién del purgatorio, Le Goff recuerda unos pasajes de
Prognosticon de Julidn de Toledo. Este autor distinguia dos
paraisos y dos infiernos. Los dos paraisos son el terrenal y el
celestial. En cuanto a los infiernos, uno estd sobre la tierra y otro
bajo ella; es en este donde se atormentaba a los impios23. Otro de
los textos aducidos es la Vision de Tnugdal. A la hora de compar-
timentar los lugares purgatorios se acude a tres principios:

El primero es geogréfico: la alternancia de lugares contrastados
por lo que hace al relieve y a la temperatura. El segundo es
moral: la repeticién de los que se purifican segun los géneros
de vicios. Y el tercero es propiamente religioso, por no decir
teol6gico: la clasificacién de los hombres en cuatro categorias,

23. Visio Alberici, cito por P. Dinzelbacher, Mittelalterliche Visionsli-
teratur, p. 80.

24. Historia del virtuoso cavallero don Tiingano, ed. J. K. Walsh y
B. Bussel Thompson, New York: Lorenzo Clemente, 1985, p. 19.

25. 1. Le Goff, El nacimiento del Purgatorio, p. 116 y s.



LITERATURA DE VISIONES EN LA EDAD MEDIA ROMANICA 65

los completamente buenos que van inmediatamente después de
la muerte al Paraiso, los completamente malos que son
enviados inmediatamente después de la muerte y el juicio
individual [...] al Infierno, los no del todo buenos y los no
malos del todo26.

De mucha mayor importancia es el Purgatorio de San Patri-
cio. Se trata de un texto compuesto entre finales del siglo XII y
principios del siglo XIII, que alcanzd una difusién extraordinaria
en toda la Romania. De esta obra, atribuida a un monje del
monasterio cisterciense de Saltrey, tuvieron conocimiento
Cesareo de Heisterbach, Dante, Beauvais y muy posiblemente los
colaboradores del rey sabio?’. La obra nos interesa por varias
razones. Primero, porque, como ha destacado Le Goff, se nombra
ya el purgatorio como un lugar consolidado del més alld. Entre
las alturas en las que se goza y las tinieblas en las que se sufre
hay un lugar intermedio: media autem bona et mala in medio.
Pero también nos interesa porque, como veremos mds adelante,
ofrece algin elemento de contenido que permite dar un sesgo
interesante al estudio del género literario.

A la hora de hablar del cielo conviene recordar la confusion
entre el paraiso terrenal, el lugar del que fueron expulsados Adédn
y Eva y por otro lado el celestial. No siempre se diferenciaron
los dos reinos, el Parafso terrestre y el celeste, tanto en el terreno
del arte como en el de la literatura?® y, en ocasiones, no es po-
sible discernir si se habla de uno o de otro, pues aparecen como
uno solo y el mismo.

Durante muchos siglos se consideré que en la tierra existia un
lugar sin miserias, en el que s6lo habia felicidad, asi como se
pens6é que existia una isla en la que vivian bienaventurados o
pueblos elegidos de Dios. La teologia se vio obligada a respon-
der por qué razén no habian sido descubiertos aquellos parajes
descritos en el capitulo II del Génesis. Si subsistia aquella tierra
en la que vivian Elias y Enoch??, ;por qué no habia sido atin

26. Ibid., p. 220.

27. Véase A. G. Solalinde, «La leyenda del purgatorio [...]».

28. L. REAuU, Iconographie de l'art chrétien, Paris: PUF, 1957, t. 11, p. 75.

29. Las referencias a Elias y a Enoch aparecen en las descripciones del
Paraiso terrenal: «E o velho lhe respondeo que aly era o orto dos deleitos,
homde fora langado o primeiro homeem, e que nem elle, frey Benedito,
nem outro nemhuum dos mortaes nom podia seer demtro metido. E disi lhe
outro sy que elle era Elias, do quall elle avia lido na Scriptura. E, como de
aly a pouco viesse outro velho, s. Enoch, depois de muitas coussas que lhe



66 ETUDES DE LETTRES

descubierta? La razén era clara: estaba en un lugar inaccesible.
Entre quienes sostuvieron esta idea destaca San Isidoro, quien en
sus Etimologias (XIV, 3, 2) afirma que dicho lugar estad situado
en tierras orientales:

alli abunda todo tipo de arboledas y de frutales, incluso el
arbol de la vida. No existe alli ni frio ni calor, sino una
templanza constante. De su centro brota una fontana que riega
todo el bosque, y se divide en cuatro ramales que dan lugar a
cuatro rios distintos. La entrada a este lugar se cerré después
del pecado del hombre. Por doquier se encuentra rodeado de
espadas llameantes, es decir, se halla cefiido de una montaiia de
fuego de tal magnitud, que sus llamas casi llegan al cielo30.

Es interesante recordar que todavia Cristébal Colén, en el
curso de su tercer viaje, creia estar navegando por parajes
préximos al paraiso terrenal: «tengo sentado en el 4nima que alli
es el Paraiso Terrenal, ird el Adelantado con tres navios bien
ataviados para ello a ver mds adelante, y descubrirdn todo lo que
pudieren hacia aquellas partes.» Y lamentaba que nunca se
hubiera sefialado su ubicacién precisa: «Y no hallo ni jamés he
hallado escriptura de latinos ni de griegos que certificadamente
diga el sitio en este mundo del Paraiso Terrenal, ni visto en
ningin Mapamundo» aunque sefialaba que estaba en las zonas
orientales: «bien dijeron los sacros tedlogos y los sabios fil6-
sofos que el Paraiso Terrenal estd en el fin de Oriente, porque es
lugar temperadisimo3!».

Este lugar paradisiaco aparece descrito mediante una serie de
tépicos que han sido ya suficientemente estudiados. Se trata de
un prado inmenso cubierto de flores situado a menudo en lo alto
de una montaiia, en una isla, emplazado en oriente y en un lugar
inaccesible, y cubierto de frondosos arboles cargados de frutas.
Se respira en él un perfume maravilloso y puede oirse una
musica bellisima entonada por dngeles; por €l fluyen cuatro rios
de transparentes aguas. Es frecuente que se mencione la existen-

demandarom do estado dos homeens mortaaes [...]». Da Cronica da Or-
dem dos Frades Menores. Véase C. ALMEIDA Lucas, A literatura
visiondria na Idade Média portuguesa, Lisboa: Instituto de Cultura e
Lingua Portuguesa, Biblioteca Breve, 1986, p. 149.

30. San Isidoro, Etimologias, tr. J. Oroz Reta y M. Marcos, Madrid:
BAC, 1983, p. 167.

31. Cristébal CoOLON, Los cuatro viajes. Testamento, ed. C. Varela,
Madrid: Alianza, 1986, p. 241 y s.



LITERATURA DE VISIONES EN LA EDAD MEDIA ROMANICA 67

cia de palios dorados reservados a los santos y que en un lugar
privilegiado se alce un maravilloso castillo. No hace frio ni calor.
Se trata, insisto, de una descripcién tépica de la que pueden ofre-
cerse multiples ejemplos, como este de la Vida de San Amaro:

E entre las cosas que le mostrava, amostréle aquel 4rbol de que
Addm comiera la mangana e otras tantas nobles cosas que no
ay hombre que las pudiesse contar. E Amaro mirava a una parte
e a otra e via atantas nobles cosas e olores que de alli salian,
que ombre del mundo no lo podria contar ni pensar. E otrosi
quantos drboles e de quantas maneras e yervas e flores e bue-
nos olores de quantas maneras en el mundo son, alli eran. E
eran tan altos e grandes que non se podria verel altura dellos.
E su fermosura era tan grande que hera admiracién de ver [...]
E salfa dellas muy grand consolacién que era maravilla el olor
de ellas. [...] Alli jamé4s avia frio nin calentura, nin elada
ninguna.

No faltan las aves que «[...] cantavan lo mas dulcemente que
ombre nunca oyd; que, si alli estuviera mil afios a aquellos sones,
no se le faria un dia32».

En el Purgatorio de San Patricio se diferencian los dos
paraisos. Una vez que el caballero ha vivido las maravillas del
paraiso del que fue expulsado Adén, los arzobispos:

leuaron le a un otero, e mandaron le que catasse arriba et que
dixiesse de qual color le semeiaua el ¢iello; et dixo el cauallero
que tal le semeiaua que era qual era el oroque buule en la
fragua. El ellos dixieron assy: «Aquella es la puerta del
parayso celestial por do entran los que de nos suben al
ciello»33.

Al describir la felicidad del paraiso, los autores medievales se
veian obligados a referirse a los sentidos. Destaca en ellos,
recuerda Filgueira Valverde, «una tendencia a espiritualizar la
descripciéon con apelaciones a lo menos material dentro de lo
sensible, a datos suministrados por los sentidos de distancia:
ritmo y luz34». Se trata de sentidos nobles, que gozaban en la
Edad Media de mayor predicamento que los del gusto o el tacto.

32. Carlos VEGA, Hagiografia y literatura. La Vida de San Amaro,
Madrid: El Crotalén, 1987, p. 115.

33. A. G. Solalinde, «La leyenda del purgatorio», p. 232.

34. José FILGUEIRA VALVERDE, Tiempo y gozo eterno en la narrativa
medieval, Vigo: Ediciéns Xerais de Galicia, 1982, p. 20.



68 ETUDES DE LETTRES

En estas descripciones maravillosas subyace el deseo de percibir
lo maravilloso en términos cotidianos. En efecto, cualquier per-
sona podia reconocer en los elementos antes indicados cosas de
la vida corriente. Esta excesiva cercania de lo maravilloso fue
considerada vitanda por algunos moralistas severos, que censura-
ron algunos de estos pasajes3>. Por lo demds, la discusién sobre
si el Paraiso es un estado y no un lugar aparece en algunos
autores medievales. Como recuerda Cesare Segre:

Quanto al problema topologico, i filosofi avvertono spesso la
necessita di un paradiso di carattere spirituale e non fisico, un
paradiso di cui quello tradizionale sarebbe solo una traduzione
in termini terreni. Essi giungono a precisare che la sorte
oltremondana & uno stato, non un luogo. Ma né Moises bar
Cephas (sec. X) né Pier Lombardo (sec. XII) osano rinunciare
al Paradiso: percid sovrappongono l'uno e 1’altro, stato e
luogo, e accettano le localizzazioni correnti3®,

El problema del género

Ahora bien, estamos hablando de visiones, de viajes al otro
mundo y conviene decir algo sobre este género literario. Se trata
de un problema harto complejo. La visién no es, ni mucho me-
nos, un género exclusivamente medieval aunque floreciera de
manera particular en el medievo. Muchos de los elementos de
contenido que aparecen en estas obras, como el viaje en barca
hasta una isla, el paso de un mundo al otro por un puente estre-
cho, el jardin lleno de flores, etc. aparecen en literaturas orien-
tales. La creencia en una isla de bienaventurados, asi como el
infierno rodeado por rios de fuego, puede encontrarse entre los
griegos. Muchos de estos elementos son caracteristicos de la
literatura celta y germana, como bien demostré H. R. Patch en su
excepcional libro sobre el otro mundo en la literatura medieval37,

Sin embargo las visiones adquirieron, explica el profesor Diaz
y Diaz, un nuevo desarrollo al encontrarse con el cristianismo.
La visién escatolégica se combind en ocasiones con las mitolo-
gias antiguas3®. Me he referido antes a la presencia de visiones

35. Véase C. Vega, Hagiografia y literatura, p. 77.

36. C. Segre, Fuori del mondo, p. 15.

37. H.R. Patch, El otro mundo en la literatura medieval, p. 35.
38. M. C. Diaz y Diaz, Visiones del mds alld, p. 9y s.



LITERATURA DE VISIONES EN LA EDAD MEDIA ROMANICA 69

en los Apocalipsis cristianos, pero otros pasajes del Nuevo testa-
mento nos ofrecen informaciones valiosas sobre la fusién entre el
mundo cristiano y el pagano.

En su libro sobre Visiones del mds alld en Galicia®® Diaz y
Diaz habla de un género que lentamente se va constituyendo
como tal hasta hacerse auténomo y adquirir una serie de rasgos
perfectamente definidos. Sin embargo, aunque el género vision
alcanzara alguna autonomia, y llegara a ser independiente de
otras formas literarias, lo que mds nos llama la atencién es cémo
se introduce en otras formas literarias y se convierte en su co-
lumna vertebral. En las sabias paginas que sirven de apéndice al
libro de Patch, Maria Rosa Lida*? escribié sobre las visiones que
aparecen en la literaturas medievales hispanicas. Su trabajo par-
ticipa de distintos procedimientos metodolégicos. Estd dividido
en dos bloques desiguales en la extensién. Por un lado aborda la
literatura hispanolatina y por otro la literatura hispdnica en len-
gua vulgar. Si atendemos a este segundo bloque veremos cémo la
autora aborda en distintos apartados la presencia de visiones en
diferentes tendencias, géneros y periodos de la literatura. Se
refiere a Poesia profana, Literatura devota, Literatura diddctica,
Poesia lirica y narrativa, Libros de caballerias, Novela pastoril,
Epopeya renacentista, Teatro del siglo de oro, Fantasia satirica,
y finalmente Siglos XIX y XX. No voy a considerar ahora el
criterio de la autora, sino a destacar un hecho que subyace en su
estudio. Creo que en su trabajo se percibe claramente cémo la
vision penetra en muchos géneros literarios y se convierte en su
centro. La visién abandona su fin primordial y se convierte en un
discurso al servicio de otros objetivos narrativos. La vision es el
centro de algunas vidas de santos, de poemas alegéricos, de
piezas de teatro e incluso de novelas. Y es también, como no
podia ser menos en la tradicién occidental, objeto de parodias y
burlas. No es posible olvidar que la cultura popular se esforzé
por vencer y transformar la tétrica seriedad de los infiernos en un
festivo carnaval mediante la risa. Lo ha explicado magistral-
mente M. Bajtin:

39. Ihid., p. 33 ¥ 8.

40. Maria Rosa LiDA DE MALKIEL, «La visién del transmundo en las lite-
raturas hispdnicas», en H. R. Patch, El otro mundo en la literatura medie-
val, p. 371-449.



70 ETUDES DE LETTRES

Si el infierno cristiano despreciaba la tierra, se alejaba de ella,
el infierno del carnaval sancionaba la tierra y lo bajo de ella,
como el fecundo seno materno, donde la muerte se dirigia al
nacimiento. [...] Por eso, las imédgenes de lo «bajo» material y
corporal atraviesan en este punto el infierno carnavalizado®!.

Lo que quiero decir, en definitiva, es que la visién no sélo
debe encuadrarse en una clasificacién vertical por géneros o
tendencias, sino que también debe ser entendida de manera
horizontal, es decir, analizando cémo y por qué penetra en otros
géneros, por qué invade tantas formas de discurso. No es esta,
desde luego, una caracteristica exclusiva de la visién. La con-
taminacidén, la fecundacién entre formas y géneros es una
caracteristica de la evolucién y transmisién de las obras lite-
rarias. Pero en el caso de la visidon, un estudio detenido de esta
tendencia podra proporcionarnos perspectivas muy interesantes.
Veamos algunos ejemplos concretos.

Dinzelbacher ha relacionado las pruebas que han de superar
las almas en su viaje por los infiernos con las peripecias de
héroes épicos y caballerescos. Salvando las diferencias entre las
visiones escritas entre los siglos VII y XII, es posible encontrar
algunos puntos de contacto entre ellas:

Die Struktur kann als episch bezeichnet werden, da das Kon-
zept dem einer Pilgerfahrt durch die Unterwelt mit dem Ziel
des himmlischen Jerusalems gleicht — im hofischen Epos
haben wir den entsprechenden Aufbau durch die Queste gege-
ben, die Suche nach einem religiosen Ziel (Gralsburg) oder
nach Selbstverwirklichung (Lduterung). Sowohl die Visionen
als auch die primér profanen Epen handeln zumeist von einem
Aufstieg, sei es einerseits von der Unterwelt zum Paradies oder
anderseits in einen ebenfalls hoheren Seinzustand, also z. B.,
den des seinen Standesidealen konform(er)en Ritters (vgl. z. B.
Erec). Jedesmal sind dabei Hindernisse zu iiberwinden, wie die
Angriffe der Teufel oder die Probebriicke in den Schauungen,
die verschiedenen «Aventiuren» in den Ritterromanen. Analog
ist auch der Darstellungmodus: Sowohl der Visionir als auch
der Ritterliche Held befinden sich in einer jenseitigen bzw.
irdischen (wenn auch oft verzauberten) Landschaft, in der sie
sich etapenweise von einer Station zur nichsten bewegen,
wobei einzelne Szenenbilder beschrieben werden, ohne dass
der Vollzug des Weges als ein gleichmissig kontinuierliches

41. M. Bajtin, La cultura popular, p. 356-57.



LITERATURA DE VISIONES EN LA EDAD MEDIA ROMANICA 71

Fortschreiten erschiene. Auch die Konzentration des Berichtes
auf die Person eines Propugnators trifft fiir beide Genera zu, ja
sogar im Motivschatz gibt es Parallelen, wie etwa die erwihnte
Totenbriicke in den Jenseitsreisen und die Schwertbriicke im
Artusroman42,

El profesor Carlos Vega ha planteado en su estudio de la Vida
de San Amaro las dificultades que entraiia la filiacién de esta
obra en una unica categoria. Tradicionalmente se ha venido
englobando en el campo de la hagiografia, pero como es bien
sabido, las vidas de santos participan de elementos que provienen
de muy distintos géneros. Tanto en las vidas de santos como en
las visiones del mds alld estd presente la tradicién popular, la
cultura folklérica que muchas veces se funde con elementos
eruditos. En la génesis y composicién de la Vida de San Amaro
intervienen varios géneros. Dice el profesor Vega:

Las visiones de ultratumba y los viajes al otro mundo, el
sermén did4ctico, la himnodia, el culto mariano, y tantos otros
elementos, todos encuadrados con el marco de la tipica «vita»,
se funden en la creacién del Amaro3.

No es facil ni adecuado encajar esta obra en un dinico género
literario, como revelan los testimonios de tantos estudiosos. Para
Maria Rosa Lida, la Vida de San Amaro era un imrdm «que
culmina en una visién del paraiso terrenal4». El profesor
Kinkade considera esta obra «una conflacién de la Navigatio
Sancti Brandani con otros cinco “imrama”, épicas celtas del
mar#». Se percibe ademds un cruce entre el imrdm y el echtrae,
género literario que se detiene més en la contemplacién del otro
mundo que en el viaje. Carlos Vega ha sefialado sin embargo las
dificultades a la hora de filiar esta obra a partir de esta tradicién
celta. No es, en efecto, una simple combinacién de leyendas,
pues en ella se funden varias corrientes que nunca aparecen en
éstas: el culto mariano, la himnodia, la detenida descripcién del
jardin del paraiso, etc. No debe tampoco olvidarse que, para que
naciera una obra como esta Vida, se hacen necesarios muchos
factores y elementos que desbordan la tradicién libresca. Fue la

42. P. Dinzelbacher, Mittelalterliche Visionsliteratur, p. 26.

43. C. Vega, Hagiografia y literatura, p. 13.

44, M* R. Lida de Malkiel, «La visién del transmundo en las literaturas
hispanicas», p. 387.

45. C. Vega, Hagiografia y literatura, p. 39.



T2 ETUDES DE LETTRES

creacién colectiva popular la que cre6 la figura de este héroe
cristiano después de fundir en una sola personalidad la de varias
vidas de santos de parecido nombre y después de mezclar
leyendas del mds variado origen.

Finalmente, una palabra sobre los rasgos estilisticos mads
sobresalientes de los textos a que me vengo refiriendo. A la hora
de hablar de un espacio sagrado frente a uno profano, es carac-
teristico que el discurso abunde en férmulas negativas para ex-
presar lo inefable. Ante la belleza de la musica o la dulzura del
prado, es frecuente que leamos: «que nadie podria contar» o «que
nadie nunca vio», etc. La intencion es recalcar las insuficiencias
del entendimiento y del lenguaje del hombre para retener y ex-
presar el ciimulo de placeres y bellezas o de horrores y suplicios
que esperan al otro lado.

Otro rasgo definitorio es el uso de los tiempos verbales. Es
frecuente que la visién tenga lugar fuera del tiempo cronolégico
habitual, es decir, en un tiempo mitico, en un presente eterno. En
el Amaro portugués leemos:

E tu amigo despois que aqui vieste nem bebeste nem mudaste
as vestiduras nem anvelhegese mais que quando aqui chegaste.
Assy que a graga do Senhor te manteve e agora estais mais
fresco e mais fremoso que quando aqui vieste e aynda as tuas
vestiduras mais brancas e mais novas. E disse o porteyro a
Amaro: «Amigo sabe por gerto que oje dozentos e setenta e
seis afios que aqui chegaste: e que nunca te de esta porta
partiste»46,

Para expresar este presente intemporal es frecuente que se
acuda a un uso particular de los tiempos verbales y en concreto
del presente. El presente representa el momento en el que se pro-
nuncia el discurso pero tiene todavia una funcién mdas impor-
tante, como explica Almeida Lucas:

Ao ler o texto que lhe narra visdes tidas hé centenas de anos, o
receptor daquelas mensagens sente-se espectador, através
daquela presente, da visdo que lhe € narrada. O presente trans-
porta-o até o momento em que o discurso foi pronunciado?’.

46. C. Almeida Lucas, A literatura visiondria, p. 136.
47. Ibid., p. 119.



LITERATURA DE VISIONES EN LA EDAD MEDIA ROMANICA 73

Desde las antiguas visiones recogidas por Beda el Venerable
en la alta Edad Media hasta las visiones alegéricas, como la
Vision deleytable de Alfonso de la Torre, el género sirve de
soporte a un sinfin de obras. Las mds diversas orientaciones y
tendencias se apropiaron de las muchas posibilidades que ofrecia
en su seno: la politizacién, la interpretacién burlesca, el uso para
fines didécticos y edificantes en la predicacidn, etc. Todo ello la
convierte en un género extraordinariamente fecundo y vivo,
necesitado todavia de muchos estudios que ayuden a aclarar no
ya su naturaleza, sino la de los hombres que las experimentaron e
inventaron.

Joaquin RuBIO TOVAR
Universidad de Alcala






	Literatura de visiones en la edad media románica : una imagen del otro mundo

