
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1992)

Heft: 3

Artikel: Literatura de visiones en la edad media románica : una imagen del otro
mundo

Autor: Rubio Tovar, Joaquín

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870440

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870440
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LITERATURA DE VISIONES EN LA EDAD MEDIA
ROMÂNICA: UNA IMAGEN DEL OTRO MUNDO

Si dans la littérature médiévale le réel se confond facilement avec
l'imaginaire, ce trait est particulièrement marqué dans tout ce qui concerne la
représentation de l'espace. On sait qu'une ville comme Jérusalem symbolisait

l'ordre céleste et que l'au-delà prenait parfois des formes très
concrètes. Ainsi, le Moyen Age nous a laissé des visions bien localisées du
paradis et de l'enfer, cet ensemble étant complété par l'apparition du
purgatoire. Aux images chrétiennes se mêlent d'autres traditions, orientales et
celtiques. Et ceux qui se rendent aux confins du monde connu s'attendent
en effet à être confrontés tôt ou tard avec les endroits et les personnages de
ces mythes, comme c'est encore le cas de Christophe Colomb.

Teologia, literatura, geografia: los caminos del mas allâ

Los estudiosos de los viajes medievales han mostrado a veces
opiniones encontradas sobre la veracidad de las peripecias que se

cuentan en algunos de estos relatos. Se ha discutido, por ejemplo,
si el autor del Libro del conoscimiento (ca. 1350) viajö por los
lugares que menciona, si Mandeville recorrio las extranas y nu-
merosas islas que dice haber visitado o incluso si el mltico
Brandân alcanzö las costas americanas en su prodigioso viaje.
Parece probado que nunca se realizaron taies viajes. Precisa-
mente, una de las modalidades de estos libros es aquella que
narra un periplo fantâstico a través de un mapa. El fingido tro-
tamundos fijaba un itinerario, se pertrechaba bien de libros que
debfan abarcar distintas disciplinas y se lanzaba a la aventura de
la narraciön en su celda o lugar de estudio. Me interesa esta clase
de libros porque creo que suponen un punto de partida que
facilita la comparaciön entre libros de viajes (llamémosles
reaies) y los viajes al otro mundo.



54 ÉTUDES DE LETTRES

Aunque existen diferencias muy importantes entre la literatura
de visiones y la de viajes, hay también elementos comunes que
invitan a la comparaciön entre los dos géneros. Recordemos que
hay libros de viajes como el de los très clérigos, Teofilo, Sergio e

Igino que viajaron por Persia, India y Etiopi'a y que tras llegar a

la tierra que ellos llaman de los Cananeos, alcanzaron los lugares
del mas alla. Aunque el relato se inscribe en la modalidad de

viaje a que me acabo de referir, muestra alguna singularidad.
Segùn este y otros muchos relatos, era posible llegar al mas alla
a través de rutas marïtimas y terrestres o, dicho en términos muy
sencillos, el mas alla es un lugar al que se llega tras un viaje.
Cuando el aima recorre los territorios de ultratumba, éstos suelen

aparecer organizados a modo de itinerario, de travesla, tal y
como se comprueba, por ejemplo, en la vision de Drythelm,
recogida por Beda el Venerable. Podfan recorrerse pafses y hacer
los caminos del mas acâ, pero recorrer y describir también los
accidentes del otro mundo.

Hablamos de viajes al otro mundo y conviene recordar aunque
sea de pasada qué se entiende por otro mundo en la literatura
medieval1 y, al tiempo, qué se entiende por este mundo. Quiero
referirme, en primer lugar, a la idea que tenia el hombre
medieval del universo, del cosmos que le rodeaba. El intento es

delicado y es necesario abordarlo con precauciön, porque nos
referimos a un vasto periodo en el que no hubo una imagen unica
del universo. No dejaremos de encontrar, sin embargo, una serie
de constantes que nos interesa destacar2. Recordemos que el
hombre medieval vivia en un espacio finito, en un cosmos per-
fectamente definido y cerrado. El mundo que describen muchos

1. Sobre el otro mundo en la literatura medieval disponemos de excelen-
tes monograffas y estudios. Recuerdo aquf el libro clâsico de Howard
Rollin Patch, El otro mundo en la literatura medieval, Madrid: FCE, 1983.
Manuel Di'az y Di'az, Visiones del mâs alla en Galicia durante la alta Edad
Media, Santiago de Compostela: Bibliôfilos gallegos, 1985. Cesare Segre,
Fuori del mondo. I modelli nella follia e nelle immagini dell'aldilà, Torino:
Einaudi, 1990. Peter Dinzelbacher, Mittelalterliche Visionsliteratur Eine
Anthologie, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1989. Jacques
Le Goff, El nacimiento del Purgatorio, Madrid: Taurus, 1981. Grundriss
der romanischen Literaturen des Mittelalters, éd. H. R. Jauss et al., Heidelberg:

Winter, 1968 y s., t. VI, 1, p. 181-215. En estas monograffas podrâ
encontrarse abundantfsima bibliograffa.

2. Claude Kapler, Demonios, monstruos y maravillas, Madrid: Akal,
1986, p. 24-25.



LITERATURA DE VISIONES EN LA EDAD MEDIA ROMÄNICA 55

tratados medievales es limitado y por eso son muchas las obras
cienti'ficas, teolögicas o literarias que pueden trazar, ademas de

una imagen del mundo real, la geografi'a del infierno, del purga-
torio y del parai'so. Ese mundo limitado era eterno. Los hombres
estaban destinados a vivir eternamente. En esto consiste la dife-
rencia radical entre el mundo medieval y el mundo moderno:
nosotros vivimos en un universo de dimensiones practicamente
incalculables y en la mentalidad del hombre no religioso que
nace de la modernidad surge la idea de que desaparecerâ para
siempre3.

El hombre medieval europeo vivi'a, pues, en un mundo ce-
rrado, que contenfa todos los lugares a los que podi'a viajarse.
Ademâs de Roma, de Santiago de Compostela, de Jerusalén, de
los lugares de peregrinaciön o de los mas alejados puertos co-
merciales, existi'a un espacio en el que se refugiaba lo descono-
cido. De un lado, los monstruos poblaban las terrae incognitae,
las islas misteriosas mas alla del horizonte, escenarios de pro-
digios y maravillas, etc. Pero también habfa lugares fuera del
mundo cotidiano, a los que podi'a llegarse. No habfa comparti-
mentos estancos entre el mundo terrestre y el mas alla:

Sin duda, existen grados, que representan fosos que se han de

franquear, saltos que se han de dar. Pero la eosmografla y la
aseesis mfstica manifiestan por igual que, siguiendo las etapas
a lo largo de una ruta de la peregrinaciön del alma, del
itinerario [...] se llega a Dios4.

No esta de mas recordar, sin embargo, que el otro mundo
constituye un espacio diferente al que habitamos, ya sea el mar
de los imrama, el bosque de las novelas arturianas o el otro
mundo cristiano o pagano. Se trata de un espacio diferente a la
realidad, en el que las dimensiones de tiempo y de espacio son
distintas. Por ello es fuente de felicidad suprema, de terrores
inexpresables, de maravillas sin cuento.

En las primeras lfneas de su estudio sobre la Leyenda de San
Patricio5, Solalinde habla de «visitas humanas a los lugares

3. Véase Octavio Paz, Poesîa y fin de siglo, Barcelona: Seix Barrai,
1990, p. 21 y s.

4. Jacques Le Goff, La civilizaciôn del occidente medieval, Barcelona:
Juventud, 1969, p. 216.

5. Antonio Garcia Solalinde, «La leyenda del purgatorio de San
Patricio en Espana», in Homenaje a Menéndez Pidal, II, Madrid: Editorial
Hernando, 1925.



56 ÉTUDES DE LETTRES

teolögicos de ultratumba6». Fijémonos en el sintagma lugares
teolôgicos. Se refiere a lugares, es decir, a espacios fisicos que se

pueden visitar, como son el cielo, el purgatorio o el infierno,
pero a lugares teolögicos, y, por tanto, materia de una disciplina
consagrada a temas abstractos. Son lugares que pueden ser des-
critos en un doble piano: por geögrafos, viajeros y visionarios,
pero también por teölogos, por exégetas de las escrituras. Sin
embargo, no se agotan aqui las descripciones de este y del otro
mundo.

Durante la Edad Media, el espacio fisico representado en los
mapas aparecia organizado de acuerdo con simbolos y valores y
podia dividirse arbitrariamente con el fin de representar, por
ejemplo, las siete virtudes o los diez mandamientos. Muchos
mapas medievales no reflejaban la realidad fîsica tal como lo
hubieran hecho los viajeros o exploradores que se adentraran en
territorios desconocidos. Esta documentada la existencia de

mapas e itinerarios contemporâneos en prosa en los que se
marcaban caminos y nos, lugares para pasar la noche. Pero no
me refiero a ellos, sino a las representaciones geogrâficas de la
realidad inspiradas por la teologia, a las representaciones ale-
göricas de la realidad. Aunque se conociera de modo aproximado
la disposiciön del agua y las masas de tierra, lo cierto es que
cierta cartografia medieval no debia representarla de un modo
objetivo, sino que podia hacerlo mediante una figura alegorica
como un ârbol7, sin considerar las relaciones o distancias reaies
entre ciudades. Las topografîas cristianas mezclaban los motivos
bi'blicos con las nociones de carâcter geogrâfico8. Esta interpretation

religiosa y moral del universo creaba insospechadas
relaciones espaciales en el piano terrestre y permitfa la yuxtapo-
siciön de dos mundos, el terrestre y el mas alla.

Hay un periodo en la alta Edad Media en que los simbolos
bfblicos se entremezclaban con conocimientos, llamémosles
cientfficos, y descripciones inventadas de pai'ses misteriosos. La

6. Ibid., p. 219.
7. Arön Guriévic, Las categorias de la cultura medieval, Madrid:

Taurus, 1991, p. 82. Véase ademâs Isabel Uri'a Maqua, «El ârbol y su

signification en las visiones medievales del otro mundo», Revista de Lite-
ratura Medieval, 1 (1989), p. 104-19.

8. Véase A. Guriévic, Las categorias de la cultura medieval, p. 95.
Véase ademâs, Leonardo Olschki, Storia letteraria delle scoperte
geografiche, Florencia: (s. ed.), 1937.



LITERATURA DE VISIONES EN LA EDAD MEDIA ROMÄNICA 57

historia sagrada y la biblica aparecen en un mismo piano. No es

extrano encontrar representados en un mapamundi las conquistas
de Alejandro junto a Adân y Eva en el paraiso terrenal, Jerusalén
y otros lugares santos, junto a monstruos de pai'ses exöticos o
incluso el misnrisimo fin del mundo. Puede hablarse, en conse-
cuencia, de una verdadera «geografia de las historias» y pueden
encontrarse a veces representaciones de animales fabulosos
acompanadas de algunas palabras que aclaran el significado de
las imâgenes. En algunos mapamundis, la tierra se representaba
como una esfera, pero aparecfa inscrita en un cuadrado para estar
de acuerdo con la palabra del nuevo testamento. En San Mateo
leemos, en efecto, que los ângeles anunciarân el juicio final
desde las cuatro esquinas del universo: «el cual enviarâ a sus
ângeles, que a voz de trompeta sonora, congregarân a sus esco-
gidos de las cuatro partes del mundo desde el uno al otro extremo
del cielo». (24, 31).

El origen de esta tendencia puede rastrearse hasta la primitiva
literatura cristiana. Asf, por ejemplo, como han demostrado los
profesores H. Conzelmann y W. C. Robinson, no es posible
reducir los espacios geogrâficos que constituyen simples referen-
cias en el Evangelio de San Lucas a lugares geogrâficos mâs o

menos amplios. Galilea, los viajes y Jerusalén no son solamente
lugares o espacios sino que «parecen realmente corresponder a

très niveles cristolögicos: la conciencia del Mesfas, la conciencia
de la pasiôn y el ejercicio del reino cultual sobre Israel en el
templo9». W. C. Robinson ha precisado esta concepciön en el
sentido de que

el significado especial de la geografia lucana no se basa en el
sentido fijo de localidades delimitadas, sino mâs bien en el
orden de una secuencia local como medio para mostrar el
«crecimiento de la palabra», es decir, la penetracion del
mensaje cristiano en el mundo. [...] Lucas vefa la importancia
de lo geogrâfico en unir espacio y tiempo para representar el
Camino de la expansion del cristianismo — el camino del Senor
— como un viaje10.

Para una sociedad como la del occidente medieval, la
topografia del otro mundo y su organizacion no era una cuestiön

9. Philipp Vielhauer, Historia de la literatura cristiana primitiva,
Salamanca: Stgueme, (s. d.), p. 393.

10. Citado por P. Vielhauer, Historia de la literatura, p. 393.



58 ÉTUDES DE LETTRES

pequena. A lo largo de este trabajo vamos a considerar en varias
ocasiones un texto que pone bien de relieve la union entre los
dos mundos, el ffsico geogrâfico y el teolögico. Me refiero al
importantfsimo Purgatorio de San Patricio, purgatorio al que
podfa accederse a través de un pozo, de una grieta de la tierra
que Dios moströ al monje. El purgatorio de San Patricio, senala
Le Goff, aparece en la Topographia Hibernica o Topografi'a
irlandesa de Giraldus Cambrensis compuesta en 1188. En esta
obra se describe un lago del Ulster en el que hay una isla
dividida en dos partes. En una se yergue una iglesia; la otra esta
abandonada a los demonios y quien sea capaz de soportar una
noche en ella podrâ salvarse, cuando muera, de las penas del
infierno. Como dice Le Goff,

esta geograffa ultraterrena se inserta en la terrestre [...] gracias
a la précisa localizaciön terrenal de una boca del Purgatorio.
^,Qué cosa podfa haber mas conforme con las creencias y la
mentalidad de aquel tiempo en que la cartograffa balbuciente
localizaba el Parafso (a decir verdad, el terrenal) en
continuidad con el mundo de los vivos?11

Los habitantes de este mundo necesitaban conocer el lugar
preciso en el que se abrfan las puertas del otro mundo. No
debemos, pues, extranarnos que se mezclen muchas veces en la
literatura de visiones elementos que provienen de leyendas
paganas, de cristianismo ortodoxo y heterodoxo, de teologfa y,
como senalaba Le Goff, de vulcanologfa.

Lo que me interesa senalar, en definitiva, es que a través del
espacio, tal y como se nos représenta en estos mapas, se podfa
llegar al otro mundo. En el universo habfa agujeros que condu-
cfan al infierno, como se révéla en el Purgatorio de San Patricio
o en La Salade de A. de la Sale. En el relato de la séptima
Cruzada, el cronista Joinville senalaba que habfa zonas del Nilo
en las que si se echaban las redes por las noches era posible
recoger maderas de âloe, jenjibre o canela que el viento arran-
caba de los ârboles del Parafso. Las expediciones en busca de la
fuente habfan chocado siempre con un infranqueable farallön de

roc a.

Por otra parte, no debemos perder de vista el profundo sentido
del peregrinar en la Edad Media. Peregrinar, acudir a los santos

11. J. Le Goff, El nacimiento del Purgatorio, p. 232.



LITERATURA DE VISIONES EN LA EDAD MEDIA ROMÄNICA 59

lugares, era también alejarse del pecado y seguir la ruta de la
virtud:

El perfeccionamiento moral tomaba la forma de un desplaza-
miento topogrâfico (la retirada al desierto o a un monasterio
para abandonar el mundo). El Camino de la santidad se percibi'a
también como un movimiento en el espacio12.

He recordado antes que las representaciones espaciales po-
sefan un carâcter simbölico. Algunas nociones como la de peca-
minoso y Santo, sagrado y profano, bien y mal estaban unidas a

las de alto y bajo y podfan localizarse en unas coordenadas topo-
grâficas. El universo se ordenaba y organizaba de acuerdo con
una geografia simbölica y de acuerdo con una escala de valores.
Y es importante recordar esto porque la imagen del cosmos, del
universo, aunque esférica, no exclufa la organizacion en torno a

un eje vertical. Lo celeste se oponfa a lo terrestre, Dios al diablo
y el concepto de alto se asociaba a la nocion de nobleza mientras
que lo bajo se relacionaba con la impureza. Las nociones
espaciales estaban unidas a las nociones religiosas. Lo explicaba
claramente Mijail Bajtin:

Lo que caracteriza el cuadro del cosmos en la Edad Media es la
graduation de los valores en el espacio; los grados espaciales
que iban de lo bajo a lo alto correspondlan rigurosamente a los
grados de valor. [...] Los conceptos e imâgenes relativos a lo
alto y lo bajo, su expresiön en el espacio y en la escala de

valores, eran consustanciales al hombre en la Edad Media13.

Cesare Segre ha senalado la necesidad de considerar très
coordenadas bâsicas a la hora de comprender la invention del otro
mundo: schemi epistemici, schemi archetipi, schemi storici. En
el campo de los arquetipos hay dos oposiciones que determinan
la construction de las visiones; por un lado la oposiciön vertical,
cielo/infierno y por otro la horizontal: este/oeste. Esta polaridad
tiene orfgenes paganos y fue asumida y cristianizada después.
Podriamos encontrar muchos precedentes, desde la platönica
Vision de Er (Republica, X, 614 c), las visiones que narra Plutarco
(la de Thespesios y la de Timarchos en Moralia), Macrobio, el
otro mundo vikingo, los Veda, etc. En torno a las oposiciones que

12. A. Guriévic, Las categorlas de la cultura medieval, p. 97.
13. Mijail Bajtin, La cultura popular en la Edad Media y el

Renacimiento, Madrid: Seix Barrai, 1971, p. 362.



60 ÉTUDES DE LETTRES

he mencionado antes se agavillan otras muchas, como orto y
ocaso, vida y muerte, luz y tinieblas, etc14.

El profesor Kapler ha senalado la importancia del eje en la
organizaciön espacial del Jardin de las delicias de El Bosco y
también en la Imago mundi de Pedro de Ailly. Esta imagen del
mundo afecta también a la literatura: «el itinerario de Dante, para
quien el mundo es efectivamente una serie de circulos concén-
tricos, se efectüa siguiendo primero un movimiento descendente
y después ascendente15.»

Entre el punto mas elevado, que se identifica con el bien sumo
y el lugar mas bajo, relacionado con el mal absoluto, situo Dios
el centro del mundo, la ciudad de Jerusalén, segun recuerda el
mismo Dante:

E se' or sotto l'emisperio giunto
ch'è contraposto a quel che la gran secca,
coverchia, e sotto '1 cui colmo consunto
fu l'uom che nacque e visse sanza pecca:
tu hai i piedi in su picciola spera
che l'altra faccia fa de la Giudecca.

Inferno, canto XXXIV, v. 112-116

Hasta aqui he venido senalando que por la concepciön del
universo y por la idea de espacio en la Edad Media, no debe
considerarse el viaje al otro mundo como una experiencia singular,

ünica. Me interesa destacar que cuando hablamos de lugares
teolôgicos hablamos de lugares considerados como reaies, lugares

a los que podla llegarse. Y debemos explicar ahora como se
desarrollaba este viaje.

Comencemos recordando que al otro mundo podia llegarse por
los caminos de lo que hoy llamariamos mundo real, pero también
gracias a una vision. Aunque existen indudables puntos de
contacta entre viajes y visiones, no podemos dejar de apreciar dife-
rencias. En primer lugar, no es el cuerpo el que viaja, sino el
aima y para ésta, las distancias no siempre se pueden medir con
criterios geogrâficos. Como dice Segre, «Infine sono superati i

problemi tipologici, perché naturalmente per l'anima non esis-
tono ostacoli naturali, e le distanze sono soltanto simboliche16».

De estas visiones nos vamos a ocupar ahora. En las visiones
cristianas el momenta de la partida suele ser un estado de incons-

14. C. Segre, Fuori del mondo, p. 11-23.
15. C. Kapler, Demonios, monstruos y maravillas, p. 24.
16. C. Segre, Fuori del mondo, p. 28.



LITERATURA DE VISIONES EN LA EDAD MEDIA ROMÄNICA 61

ciencia producido por una enfermedad. Antes de la muerte, el
alma recorre los lugares del otro mundo y regresa para dar cuenta
de su periplo. Otras veces se trata de una experiencia en un sueno
(como en la escala de Jacob) y es frecuente que el alma sea
acompanada en estos viajes por algün gufa o trasladada por un
ângel, por palomas. Los pâjaros encierran profundos simbolis-
mos en la literatura de visiones. El canto melodioso de un ave
puede transportar a un hombre al otro mundo y embelesarlo de
tal manera que le haga perder el sentido de la realidad (recuér-
dese la Cantiga CHI de Alfonso X). En algunas alegorfas el
canto de los pâjaros es en realidad la voz de Dios que solo los
elegidos son capaces de comprender. No es extrano que en
algunos relatos hagiogrâficos sean los pâjaros quienes trans-
porten el alma de los santos. Por lo demâs, el trayecto puede
recorrerse andando, en una barca, en un rayo de luz, etc., y el
alma se ve obligada a menudo a pasar por un puente estrecho.

Description del infierno y del cielo

Pero una vez llegado, nos interesa ahora reparar en la imagen
del otro mundo. Las dos grandes zonas descritas fueron el cielo y
el infierno y solo mâs tarde el Purgatorio. El origen de los topos
mâs frecuentes en las descripciones del infierno ha sido suficien-
temente estudiado. Ya desde los primeros apocalipsis cristianos
ocupan un lugar central las descripciones de visiones: «el modo
de recepciön — escribe Vielhauer — de por parte del apocah'p-
tico suele ser la vision, mâs raramente la audiciön17.»

Estas visiones suelen tener lugar en el sueno o el éxtasis y una
de las mâs frecuentes consiste en facilitar al lector la vision del
mundo futuro:

El vidente vive en su éxtasis cambios de lugar y camina por
regiones extranas, misteriosas, de la tierra y del cielo [...]
Estas descripciones constituyen dentro de los apocalipsis una
forma propia, pero mâs tarde se independizan en un género
literario (Ap. Pablo), y ofrecen la ocasiön de conocer la topo-
grafîa del cielo y del infierno, las jerarqufas angélicas, la
astronorma, etc.18.

17. P. Vielhauer, Historia de la literatura, p. 504.
18. Ibid., p. 505.



62 ÉTUDES DE LETTRES

Pero aun reconociendo la influencia de la Biblia, ni viajeros,
ni visionarios, ni miniaturistas medievales dispom'an de indica-
ciones muy concretas a la hora de describir los lugares habitados
por Satanâs. Una de las primeras y mas influyentes descripciones
puede leerse en las visiones recogidas por Beda el Venerable en
su Historia ecclesiastica. Muchas de estas visiones tenlan una
finalidad edificante. A través de ellas, no solo se sabla corno era
el mas alla, sino también dönde estaban los muertos, lo que
incitaba a rezar (sobre todo cuando, con el nacimiento del Pur-
gatorio se descubre un lugar donde se explan las culpas) por su
eterno descanso. La espeluznante descripciôn de las penas infernales

fue aprovechada por predicadores con el fin de incitar a los
fieles a desprenderse de lo mundano. Entre las razones que per-
miten explicar la proliferacion de visiones en los siglos XII y
XIII debemos considerar la expansion de las ördenes de
predicadores. Estas incorporaron algunos elementos de las visiones no
ya a sus prédicas sino también en las preguntas que se hacla a los
fieles antes de la confesiön.

Descripciones de interés para artistas debieron ser también las
contenidas en la Escala de Mahoma en la que se describen con
detalle la composicion y distribuciön del espacio del mas alla, as!
como los males que sufren los condenados. Los Beatos espanoles
recogen ya con detalle el mundo de los infiernos. Segün Joaquin
Yarza, la influencia de los hâdices musulmanes19 en la imagen
del diablo es patente en estas miniaturas peninsulares:

[...] las manos y los pies se convierten en garras, la cabeza o se

rapa descubriendo una frente huidiza, o se cubre con una me-
lena llameante, mientras los rasgos de la cara van adquiriendo
rasgos de horror20.

Un testimonio en el que la fealdad y la maldad aparecen uni-
dos lo encontramos en la Cantiga LXXIV de Alfonso X: «Cömo
Santa Maria guardö a un pintor a quien el demonio hubiera que-
rido matar porque lo pintaba feo.» La Virgen, en efecto, protege
y cuida a un pintor que la pinta muy hermosa, mientras que al
demonio lo pinta muy feo:

19. Sigue resultando de enorme interés la consulta del libro de Miguel
Asîn Palacios, La escatologia musulmana en la Divina Comedia, Madrid:
Hiperiôn, 1977.

20. Joaqui'n Yarza, Formas artîsticas de lo imaginario, Madrid:
Anthropos, (s. d.), p. 25.



LITERATURA DE VISIONES EN LA EDAD MEDIA ROMÄNICA 63

Y al demonio mâs feo que otra cosa cualquiera
lo pintaba siempre; por eso el demonio
le dice: — ^Por qué me tratas con desdén,
o por qué me haces parecer tan mal
a cuantos me ven? — Y le dijo él entonces:
— Esto que te hago yo es con gran razön;
porque tu siempre haces mal [...]

Nos interesa destacar ahora cömo desde las primeras visiones
se identifica el diablo, el mal, con lo monstruoso. Esta identi-
ficaciön es de origen platönico:

La falta de gracia, de ritmo y armom'a se hermanan con el
lenguaje grosero y con el mal carâcter, en tanto que las
cualidades contrarias se hermanan con el carâcter opuesto, que
es bueno y sabio, y al cual représenta. _J v Repubhca, 401a

Las representaciones en miniaturas y porticos medievales
constituyen un testimonio esclarecedor. He recordado antes que
las descripciones del infierno, desde los escritos de Mahoma,
eran terrorificas:

La constante lucha del bien y el mal [...] obliga al artista a que
encuentre el modo de producir horror, cuando de la segunda
potencia se trata. La fealdad se convierte en signo de perversion.

La negrura que se relaciona con las tinieblas también. El
demonio, que en sus inicios no era mâs que el ângel cafdo, se
metamorfosea con el paso de los siglos en un ser progresiva-
mente horrendo21.

No me refiero solo a la presencia del fuego, que estaba
présente en la tradition cristiana y en la musulmana, ni a la description

de Satanâs como un ser monstruoso, sino también a la
presencia de monstruos devoradores, serpientes temibles22. Todo
el infierno pasa a convertirse en un monstruo devorador, segün
vemos en los tfmpanos medievales. Valgan algunas muestras de
textos:

[...] loca vero eadem horridis tenebris, fetoribusque exalan-
tibus, stridoribus quoque et nimiis plena erant eiulatibus, iusta
quem infernum vermis erat infinite magnitudinis, ligatus

21. Ibid., p. 25.
22. En Dialogi contra judaeos de Pedro Alfonso (Jacques Paul Migne,

Patrologia latina, t. 157, Paris: Garnier, 1898, p. 536-72), encontramos
breves descripciones de paralso y de infierno.



64 ÉTUDES DE LETTRES

maxima catena, cuius catene alterum caput in inferno ligatum
esse videbatur. Ante os ipsius vermis animarum innumerabilis
stabat multitudo, quas omnes quasi muscas simul absorbebat,
ita ut cum flatum traheret, omnes simul deglutiret [...]23.

Lucifer aparece descrito también como un gigante descomunal
y monstruoso:

aquel Lucifer tan grande bestia parecfa que sobrava a todas las
otras bestias que nunca avfa visto. La su hechura era tal qual
otros: era negro como cuervo, tenia figura como honbre desde
los pies hasta la cabeça, salvo que tenia muchas manos. Avfa la
cola grande — era esta muy espantable — e tenia en ella mill
manos; en cada una délias avfa cinco palmos. E las unas de las
manos y de los pies eran de hierro y eran tan luengas como
lanças. E toda aquella cola era llena de aguijones muy agudos
para atormentar y meter las animas que yazi'an encendidas
sobre un lecho de hierro que era hecho como parrilla [...]24.

En las descripciones del infierno comprobamos la existencia
de muchas câmaras o habitâculos en las que se purgan diferentes
pecados. Parece evidente que cuanto mas hondo se desciende,
mayores son las penas que se expfan. Pero la relation entre
localizaciön espacial y maldad planteaba algunas dificultades.
Jacques Le Goff ha estudiado detenidamente el nacimiento de un
tercer espacio, el purgatorio, de importantes consecuencias y no
solo en el campo de la teologfa. Entre los testimonios que prelu-
dian la creation del purgatorio, Le Goff recuerda unos pasajes de

Prognosticon de Julian de Toledo. Este autor distingufa dos
parafsos y dos infiernos. Los dos parafsos son el terrenal y el
celestial. En cuanto a los infiernos, uno esta sobre la tierra y otro
bajo ella; es en este donde se atormentaba a los impfos25. Otro de
los textos aducidos es la Vision de Tnugdal. A la hora de compar-
timentar los lugares purgatorios se acude a très principios:

El primero es geogrâfico: la alternancia de lugares contrastados
por lo que hace al relieve y a la temperatura. El segundo es
moral: la repeticiön de los que se purifican segün los géneros
de vicios. Y el tercero es propiamente religioso, por no decir
teolögico: la clasificaciön de los hombres en cuatro categorias,

23. Visio Alberici, cito por P. Dinzelbacher, Mittelalterliche Visionsliteratur,

p. 80.
24. Historia del virtuoso cavallero don Tûngano, ed. J. K. Walsh y

B. Bussel Thompson, New York: Lorenzo demente, 1985, p. 19.
25. J. Le Goff, El nacimiento del Purgatorio, p. 116 y s.



LITERATURA DE VISIONES EN LA EDAD MEDIA ROMÄNICA 65

los completamente buenos que van inmediatamente después de
la muerte al Paralso, los completamente malos que son
enviados inmediatamente después de la muerte y el juicio
individual [...] al Infierno, los no del todo buenos y los no
malos del todo26.

De mucha mayor importancia es el Purgatorio de San Patricio.

Se trata de un texto compuesto entre finales del siglo XII y
principios del siglo XIII, que alcanzö una difusiön extraordinaria
en toda la Romania. De esta obra, atribuida a un monje del
monasterio cisterciense de Saltrey, tuvieron conocimiento
Cesareo de Heisterbach, Dante, Beauvais y muy posiblemente los
colaboradores del rey sabio27. La obra nos interesa por varias
razones. Primero, porque, como ha destacado Le Goff, se nombra
ya el purgatorio como un lugar consolidado del mas alla. Entre
las alturas en las que se goza y las tinieblas en las que se sufre
hay un lugar intermedio: media autem bona et mala in medio.
Pero también nos interesa porque, como veremos mas adelante,
ofrece algûn elemento de contenido que permite dar un sesgo
interesante al estudio del género literario.

A la hora de hablar del cielo conviene recordar la confusion
entre el paralso terrenal, el lugar del que fueron expulsados Adân
y Eva y por otro lado el celestial. No siempre se diferenciaron
los dos reinos, el Paralso terrestre y el celeste, tanto en el terreno
del arte como en el de la literatura28 y, en ocasiones, no es po-
sible discernir si se habla de uno o de otro, pues aparecen como
uno solo y el mismo.

Durante muchos siglos se considero que en la tierra existla un
lugar sin miserias, en el que solo habla felicidad, as! como se

penso que existla una isla en la que vivian bienaventurados o

pueblos elegidos de Dios. La teologla se vio obligada a respon-
der por qué razön no hablan sido descubiertos aquellos parajes
descritos en el capltulo II del Génesis. Si subsistla aquella tierra
en la que vivian Elias y Enoch29, ^por qué no habla sido aun

26. Ibid., p. 220.
27. Véase A. G. Solalinde, «La leyenda del purgatorio [...]».
28. L. Réau, Iconographie de l'art chrétien, Paris: PUF, 1957, t. II, p. 75.
29. Las referencias a Elias y a Enoch aparecen en las descripciones del

Paralso terrenal: «E o velho lhe respondeo que aly era o orto dos deleitos,
homde fora lançado o primeiro homeem, e que nem elle, frey Benedito,
nem outro nemhuum dos mortaes nom podia seer demtro metido. E disi lhe
outro sy que elle era Elias, do quall elle avia lido na Scriptura. E, como de

aly a pouco viesse outro velho, s. Enoch, depois de muitas coussas que lhe



66 ÉTUDES DE LETTRES

descubierta? La razön era clara: estaba en un lugar inaccesible.
Entre quienes sostuvieron esta idea destaca San Isidoro, quien en
sus Etimologîas (XIV, 3, 2) afirma que dicho lugar esta situado
en tierras orientales:

allf abunda todo tipo de arboledas y de frutales, incluso el
ârbol de la vida. No existe allf ni frfo ni calor, sino una
templanza constante. De su centro brota una fontana que riega
todo el bosque, y se divide en cuatro ramales que dan lugar a

cuatro nos distintos. La entrada a este lugar se cerrô después
del pecado del hombre. Por doquier se encuentra rodeado de

espadas llameantes, es decir, se halla cenido de una montana de

fuego de tal magnitud, que sus llamas casi llegan al cielo30.

Es interesante recordar que todavfa Cristobal Colon, en el
curso de su tercer viaje, crefa estar navegando por parajes
pröximos al parafso terrenal: «tengo sentado en el anima que allf
es el Parafso Terrenal, ira el Adelantado con très navfos bien
ataviados para ello a ver mas adelante, y descubrirân todo lo que
pudieren hacia aquellas partes.» Y lamentaba que nunca se
hubiera senalado su ubicaciön précisa: «Y no hallo ni jamâs he
hallado escriptura de latinos ni de griegos que certificadamente
diga el sitio en este mundo del Parafso Terrenal, ni visto en
ningun Mapamundo» aunque senalaba que estaba en las zonas
orientales: «bien dijeron los sacros teologos y los sabios filö-
sofos que el Parafso Terrenal esta en el fin de Oriente, porque es

lugar temperadfsimo31».
Este lugar paradisfaco aparece descrito mediante una serie de

topicos que han sido ya suficientemente estudiados. Se trata de

un prado inmenso cubierto de flores situado a menudo en lo alto
de una montana, en una isla, emplazado en oriente y en un lugar
inaccesible, y cubierto de frondosos ârboles cargados de frutas.
Se respira en él un perfume maravilloso y puede ofrse una
müsica bellfsima entonada por ângeles; por él fluyen cuatro nos
de transparentes aguas. Es frecuente que se mencione la existen-

demandarom do estado dos homeens mortaaes [...]». Da Crànica da
Ordern dos Frades Menores. Véase C. Almeida Lucas, A literatura
visionâria na Idade Média portuguesa, Lisboa: Instituto de Cultura e

Lingua Portuguesa, Biblioteca Breve, 1986, p. 149.
30. San Isidoro, Etimologîas, tr. J. Oroz Reta y M. Marcos, Madrid:

BAC, 1983, p. 167.
31. Cristobal Colôn, Los cuatro viajes. Testamento, ed. C. Varela,

Madrid: Alianza, 1986, p. 241 y s.



LITERATURA DE VISIONES EN LA EDAD MEDIA ROMÂNICA 67

cia de palios dorados reservados a los santos y que en un lugar
privilegiado se alce un maravilloso castillo. No hace frio ni calor.
Se trata, insisto, de una descripciön töpica de la que pueden ofre-
cerse multiples ejemplos, como este de la Vida de San Amaro:

E entre las cosas que le mostrava, amoströle aquel ârbol de que
Adam comiera la mançana e otras tantas nobles cosas que no
ay hombre que las pudiesse contar. E Amaro mirava a una parte
e a otra e via atantas nobles cosas e olores que de alli saltan,
que ombre del mundo no lo podrfa contar ni pensar. E otrosf
quantos ârboles e de quantas maneras e yervas e flores e bue-
nos olores de quantas maneras en el mundo son, allf eran. E
eran tan altos e grandes que non se podria verel altura dellos.
E su fermosura era tan grande que hera admiraciön de ver [...]
E salfa délias muy grand consolaciön que era maravilla el olor
de ellas. [...] Allf jamâs avfa frio nin calentura, nin elada
ninguna.

No faltan las aves que «[...] cantavan lo mas dulcemente que
ombre nunca oyo; que, si alli estuviera mil anos a aquellos sones,
no se le farta un dfa32».

En el Purgatorio de San Patricio se diferencian los dos
parafsos. Una vez que el caballero ha vivido las maravillas del
parafso del que fue expulsado Adân, los arzobispos:

leuaron le a un otero, e mandaron le que catasse arriba et que
dixiesse de quai color le semeiaua el çiello; et dixo el cauallero
que tal le semeiaua que era quai era el oroque buule en la
fragua. El ellos dixieron assy: «Aquella es la puerta del

parayso çelestial por do entran los que de nos suben al
çiello»33.

Al describir la felicidad del parafso, los autores medievales se

vefan obligados a referirse a los sentidos. Destaea en ellos,
recuerda Filgueira Valverde, «una tendencia a espiritualizar la
descripciön con apelaciones a lo menos material dentro de lo
sensible, a datos suministrados por los sentidos de distancia:
ritmo y luz34». Se trata de sentidos nobles, que gozaban en la
Edad Media de mayor predicamento que los del gusto o el tacto.

32. Carlos Vega, Hagiografîa y literatura. La Vida de San Amaro,
Madrid: El Crotalön, 1987, p. 115.

33. A. G. Solalinde, «La leyenda del purgatorio», p. 232.
34. José Filgueira Valverde, Tiempo y gozo eterno en la narrativa

medieval, Vigo: Ediciöns Xerais de Galicia, 1982, p. 20.



68 ÉTUDES DE LETTRES

En estas descripciones maravillosas subyace el deseo de percibir
lo maravilloso en términos cotidianos. En efecto, cualquier
persona podi'a reconocer en los elementos antes indicados cosas de
la vida corriente. Esta excesiva cercanla de lo maravilloso fue
considerada vitanda por algunos moralistas severos, que censura-
ron algunos de estos pasajes35. Por lo demâs, la discusién sobre
si el Paralso es un estado y no un lugar aparece en algunos
autores medievales. Como recuerda Cesare Segre:

Quanto al problema topologico, i filosofi avvertono spesso la
necessità di un paradiso di carattere spirituale e non fisico, un
paradiso di cui quello tradizionale sarebbe solo una traduzione
in termini terreni. Essi giungono a precisare che la sorte
oltremondana è uno stato, non un luogo. Ma né Moises bar
Cephas (sec. X) né Pier Lombardo (sec. XII) osano rinunciare
al Paradiso: perciö sovrappongono l'uno e l'altro, stato e

luogo, e accettano le localizzazioni correnti36.

El problema del género

Ahora bien, estamos hablando de visiones, de viajes al otro
mundo y conviene decir algo sobre este género literario. Se trata
de un problema harto complejo. La vision no es, ni mucho me-
nos, un género exclusivamente medieval aunque floreeiera de

manera particular en el medievo. Muchos de los elementos de
contenido que aparecen en estas obras, como el viaje en barca
hasta una isla, el paso de un mundo al otro por un puente estre-
cho, el jardin Ueno de flores, etc. aparecen en literaturas orientales.

La creencia en una isla de bienaventurados, as! como el
infierno rodeado por rfos de fuego, puede encontrarse entre los
griegos. Muchos de estos elementos son caracteristicos de la
literatura celta y germana, como bien demostro H. R. Patch en su
excepcional libro sobre el otro mundo en la literatura medieval37.

Sin embargo las visiones adquirieron, explica el profesor DIaz
y DIaz, un nuevo desarrollo al encontrarse con el cristianismo.
La vision escatologica se combiné en ocasiones con las mitolo-
glas antiguas38. Me he referido antes a la presencia de visiones

35. Véase C. Vega, Hagiograft'a y literatura, p. 77.
36. C. Segre, Fuori del mondo, p. 15.
37. H. R. Patch, El otro mundo en la literatura medieval, p. 35.
38. M. C. DIaz y DIaz, Visiones del mâs alla, p. 9 y s.



LITERATURA DE VISIONES EN LA EDAD MEDIA ROMÂNICA 69

en los Apocalipsis cristianos, pero otros pasajes del Nuevo testa-
mento nos ofrecen informaciones valiosas sobre la fusion entre el
mundo cristiano y el pagano.

En su libro sobre Visiones del mas allé en Galicia39 Diaz y
Diaz habla de un género que lentamente se va constituyendo
como tal hasta hacerse autönomo y adquirir una serie de rasgos
perfectamente definidos. Sin embargo, aunque el género vision
alcanzara alguna autonorma, y llegara a ser independiente de
otras formas literarias, lo que mas nos llama la atenciön es cömo
se introduce en otras formas literarias y se convierte en su co-
lumna vertebral. En las sabias paginas que sirven de apéndice al
libro de Patch, Maria Rosa Lida40 escribiö sobre las visiones que
aparecen en la literaturas medievales hispânicas. Su trabajo
participa de distintos procedimientos metodolögicos. Esta dividido
en dos bloques desiguales en la extension. Por un lado aborda la
literatura hispanolatina y por otro la literatura hispânica en len-
gua vulgar. Si atendemos a este segundo bloque veremos cömo la
autora aborda en distintos apartados la presencia de visiones en
diferentes tendencias, géneros y periodos de la literatura. Se

refiere a Poesia profana, Literatura devota, Literatura didâctica,
Poesia Urica y narrativa, Libros de caballerîas, Novela pastoril,
Epopeya renacentista, Teatro del siglo de oro, Fantasia satirica,
y finalmente Siglos XIX y XX. No voy a considerar ahora el
criterio de la autora, sino a destacar un hecho que subyace en su
estudio. Creo que en su trabajo se percibe claramente cömo la
vision pénétra en muchos géneros literarios y se convierte en su
centro. La vision abandona su fin primordial y se convierte en un
discurso al servicio de otros objetivos narrativos. La vision es el
centro de algunas vidas de santos, de poemas alegöricos, de

piezas de teatro e incluso de novelas. Y es también, como no
podfa ser menos en la tradiciön occidental, objeto de parodias y
burlas. No es posible olvidar que la cultura popular se esforzö
por vencer y transformar la tétrica seriedad de los infiernos en un
festivo carnaval mediante la risa. Lo ha explicado magistral-
mente M. Bajtin:

39. Ibid., p. 33 y s.
40. Maria Rosa Lida de Malkiel, «La vision del transmundo en las

literaturas hispânicas», en H. R. Patch, El otro mundo en la literatura medieval,

p. 371-449.



70 ÉTUDES DE LETTRES

Si el infierno cristiano despreciaba la tierra, se alejaba de ella,
el infierno del carnaval sancionaba la tierra y lo bajo de ella,
como el fecundo seno materno, donde la muerte se dirigfa al
nacimiento. [...] Por eso, las imâgenes de lo «bajo» material y
corporal atraviesan en este punto el infierno carnavalizado41.

Lo que quiero decir, en definitiva, es que la vision no solo
debe encuadrarse en una clasificaciön vertical por géneros o
tendencias, sino que también debe ser entendida de manera
horizontal, es decir, analizando como y por qué pénétra en otros
géneros, por qué invade tantas formas de discurso. No es esta,
desde luego, una caracterfstica exclusiva de la vision. La con-
taminacion, la fecundacion entre formas y géneros es una
caracterfstica de la evoluciön y transmisiön de las obras lite-
rarias. Pero en el caso de la vision, un estudio detenido de esta
tendencia podrâ proporcionarnos perspectivas muy interesantes.
Veamos algunos ejemplos concretos.

Dinzelbacher ha relacionado las pruebas que han de superar
las aimas en su viaje por los infiernos con las peripecias de
héroes épicos y caballerescos. Salvando las diferencias entre las
visiones escritas entre los siglos VII y XII, es posible encontrar
algunos puntos de contacto entre ellas:

Die Struktur kann als episch bezeichnet werden, da das Konzept

dem einer Pilgerfahrt durch die Unterwelt mit dem Ziel
des himmlischen Jerusalems gleicht — im höfischen Epos
haben wir den entsprechenden Aufbau durch die Queste gegeben,

die Suche nach einem religiösen Ziel (Gralsburg) oder
nach Selbstverwirklichung (Läuterung). Sowohl die Visionen
als auch die primär profanen Epen handeln zumeist von einem
Aufstieg, sei es einerseits von der Unterwelt zum Paradies oder
anderseits in einen ebenfalls höheren Seinzustand, also z. B.,
den des seinen Standesidealen konform(er)en Ritters (vgl. z. B.
Erec). Jedesmal sind dabei Hindernisse zu überwinden, wie die
Angriffe der Teufel oder die Probebrücke in den Schauungen,
die verschiedenen «Aventiuren» in den Ritterromanen. Analog
ist auch der Darstellungmodus: Sowohl der Visionär als auch
der Ritterliche Held befinden sich in einer jenseitigen bzw.
irdischen (wenn auch oft verzauberten) Landschaft, in der sie
sich etapenweise von einer Station zur nächsten bewegen,
wobei einzelne Szenenbilder beschrieben werden, ohne dass
der Vollzug des Weges als ein gleichmässig kontinuierliches

41. M. Bajtin, La cultura popular, p. 356-57.



LITERATURA DE VISIONES EN LA EDAD MEDIA ROMÄNICA 71

Fortschreiten erschiene. Auch die Konzentration des Berichtes
auf die Person eines Propugnators trifft für beide Genera zu, ja
sogar im Motivschatz gibt es Parallelen, wie etwa die erwähnte
Totenbrücke in den Jenseitsreisen und die Schwertbrücke im
Artusroman42.

El profesor Carlos Vega ha planteado en su estudio de la Vida
de San Amaro las difieultades que entrana la filiaciön de esta
obra en una ünica categorfa. Tradicionalmente se ha venido
englobando en el campo de la hagiograffa, pero como es bien
sabido, las vidas de santos participan de elementos que provienen
de muy distintos géneros. Tanto en las vidas de santos como en
las visiones del mas alla esta présente la tradiciön popular, la
cultura folklôrica que muchas veces se funde con elementos
eruditos. En la génesis y composicion de la Vida de San Amaro
intervienen varios géneros. Dice el profesor Vega:

Las visiones de ultratumba y los viajes al otro mundo, el
sermon didâctico, la himnodia, el culto mariano, y tantos otros
elementos, todos encuadrados con el marco de la tlpica «vita»,
se funden en la creaciön del Amaro43.

No es fâcil ni adecuado encajar esta obra en un ûnico género
literario, como revelan los testimonios de tantos estudiosos. Para
Maria Rosa Lida, la Vida de San Amaro era un imrâm «que
culmina en una vision del parafso terrenal44». El profesor
Kinkade considéra esta obra «una conflaciön de la Navigatio
Sancti Brandani con otros cinco "imrama", épicas celtas del
mar45». Se percibe ademâs un cruce entre el imrâm y el echtrae,
género literario que se detiene mas en la contemplation del otro
mundo que en el viaje. Carlos Vega ha senalado sin embargo las
difieultades a la hora de filiar esta obra a partir de esta tradiciön
celta. No es, en efecto, una simple combination de leyendas,
pues en ella se funden varias corrientes que nunca aparecen en
éstas: el culto mariano, la himnodia, la detenida description del
jardin del parafso, etc. No debe tampoco olvidarse que, para que
naciera una obra como esta Vida, se hacen necesarios muchos
factores y elementos que desbordan la tradiciön libresca. Fue la

42. P. Dinzelbacher, Mittelalterliche Visionsliteratur, p. 26.
43. C. Vega, Hagiografîa y literatura, p. 13.
44. M" R. Lida de Malkiel, «La vision del transmundo en las literaturas

hispânicas», p. 387.
45. C. Vega, Hagiografîa y literatura, p. 39.



72 ÉTUDES DE LETTRES

creacion colectiva popular la que creö la figura de este héroe
cristiano después de fundir en una sola personalidad la de varias
vidas de santos de parecido nombre y después de mezclar
leyendas del mas variado origen.

Finalmente, una palabra sobre los rasgos estih'sticos mas
sobresalientes de los textos a que me vengo refiriendo. A la hora
de hablar de un espacio sagrado frente a uno profano, es carac-
terfstico que el discurso abunde en formulas negativas para ex-
presar lo inefable. Ante la belleza de la müsica o la dulzura del
prado, es frecuente que leamos: «que nadie podria contar» o «que
nadie nunca vio», etc. La intenciön es recalcar las insuficiencias
del entendimiento y del lenguaje del hombre para retener y ex-
presar el cùmulo de placeres y bellezas o de horrores y suplicios
que esperan al otro lado.

Otro rasgo definitorio es el uso de los tiempos verbales. Es
frecuente que la vision tenga lugar fuera del tiempo cronologico
habituai, es decir, en un tiempo mi'tico, en un présente eterno. En
el Amaro portugués leemos:

E tu amigo despois que aqui vieste nem bebeste nem mudaste
as vestiduras nem anvelheçese mais que quando aqui chegaste.
Assy que a graça do Senhor te manteve e agora estais mais
fresco e mais fremoso que quando aqui vieste e aynda as tuas
vestiduras mais brancas e mais novas. E disse o porteyro a

Amaro: «Amigo sabe por çerto que oje dozentos e setenta e
seis anos que aqui chegaste: e que nunca te de esta porta
partiste»46.

Para expresar este présente intemporal es frecuente que se
acuda a un uso particular de los tiempos verbales y en concreto
del présente. El présente représenta el momento en el que se pro-
nuncia el discurso pero tiene todavi'a una funciön mas importante,

como explica Almeida Lucas:

Ao 1er o texto que lhe narra visées tidas hâ centenas de anos, o

receptor daquelas mensagens sente-se espectador, através
daquela présente, da visâo que lhe é narrada. O présente
transportai até o momento em que o discurso foi pronunciado47.

46. C. Almeida Lucas, A lite ratura visionâria, p. 136.
47. Ibid., p. 119.



LITERATURA DE VISIONES EN LA EDAD MEDIA ROMÂNICA 73

Desde las antiguas visiones recogidas por Beda el Venerable
en la alta Edad Media hasta las visiones alegöricas, como la
Vision deleytable de Alfonso de la Torre, el género sirve de

soporte a un sinfin de obras. Las mas diversas orientaciones y
tendencias se apropiaron de las muchas posibilidades que ofrecfa
en su seno: la politizaciön, la interpretaciön burlesca, el uso para
fines didâcticos y edificantes en la predicaciön, etc. Todo ello la
convierte en un género extraordinariamente fecundo y vivo,
necesitado todavfa de muchos estudios que ayuden a aclarar no
ya su naturaleza, sino la de los hombres que las experimentaron e

inventaron.

Joaquin Rubio Tovar
Universidad de Alcalâ




	Literatura de visiones en la edad media románica : una imagen del otro mundo

