
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1992)

Heft: 2

Artikel: Les détournements homériques dans l'Histoire vraie de Lucien : le
rapatriement d'une tradition littéraire

Autor: Van Mal-Maeder, Danielle

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870437

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870437
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LES DÉTOURNEMENTS HOMÉRIQUES DANS
UHISTOIRE VRAIE DE LUCIEN:

LE RAPATRIEMENT D'UNE TRADITION LITTÉRAIRE

Parce qu'ils constituent l'objet aussi bien que l'instrument de la satire de
Lucien, les poèmes homériques occupent dans l'Histoire vraie une place
doublement centrale. Car si l'épopée se voit rejetée à la périphérie par le
regard critique, elle n'en demeure pas moins, au cœur de l'œuvre, l'ossature

autour de laquelle se construit le pastiche de Lucien. Alors que dans la
littérature antique invention et mensonges ressortissent traditionnellement
à la poésie, le sophiste de Samosate se sert encore d'Homère comme
d'un garant pour leur donner, dans sa prose historiographique, la place
d'honneur.

Dès l'ouverture, VHistoire vraie de Lucien proclame sa nature
hypertextuelle1: le prologue l'annonce, cette œuvre de divertissement

est un tissu d'allusions littéraires à d'anciens poètes,
historiens ou philosophes2. Ces auteurs ont pour point commun
d'avoir composé des récits fabuleux relatant leurs aventures
extraordinaires survenues au cours de lointaines pérégrinations:
histoires soi-disant vécues et authentiques dans lesquelles Lucien
ne voit qu'un ramassis de mensonges3. A vrai dire, sa

1. G. Genette, Palimpsestes. La littérature au second degré, Paris:
Seuil, 1982, p. 11-7, définit 1'«hypertextualité» comme une relation unissant

un texte B («hypertexte») à un texte antérieur A («hypotexte») et
consistant soit en une opération de transformation, soit en une opération
d'imitation.

2. Luc. VH 1, 1 sq.; le mot «allusion» (fjuLKTat dans le texte) est à

prendre en un sens élargi dépassant la figure ponctuelle qui, pour
G. Genette, relève plutôt de l'intertextualité: cf. Palimpsestes, p. 8 et 9.

3. VH 1, 3 sq.



124 ÉTUDES DE LETTRES

condamnation ne se pose pas en ces termes. Car ce n'est pas tant
le contenu de ces œuvres qui est mis à l'index: Lucien s'élève
contre le fait de narrer des histoires mensongères tout en prétendant

dire la vérité. Nous avons là un écho des critiques formulées
dans son traité Sur la manière d'écrire l'histoire contre ses
contemporains historiographes friands de détails sensationnels et
autres ornements textuels desservant les exigences de la vérité
historique4. Un reproche qui ne se limite pas aux cercles
littéraires, comme il ressort encore du Philopseudeis5 dans lequel
Lucien s'en prend aux histoires de fantômes, esprits et démons
qui jouissent à cette époque d'une faveur exceptionnelle.

Arguant de son désir d'affabuler (/ivôoÀoyeîf), lui aussi, en
toute liberté et d'entrer dans la postérité, Lucien déclare s'inscrire

dans cette tradition en ayant recours au mensonge (tpevSoç).
Mais à la différence de ses prédécesseurs, il reconnaît d'emblée
le caractère fictif de son récit en avouant que, n'ayant rien de
vrai à raconter, il écrit sur des choses qu'il n'a ni vues, ni vécues,
ni entendues6: inversion comique des déclarations de véridicité
des historiographes ou des paradoxographes chez qui les affirmations

les plus extravagantes s'autorisent du témoignage visuel et
de l'expérience personnelle7. Dans la suite du récit, Lucien imitera

d'ailleurs cette manière topique de garantie en multipliant
les protestations de vérité, s'opposant de la sorte à sa profession

4. Une tendance ancienne, si l'on en juge d'après le passage fameux de
La Guerre du Péloponèse (1, 21 sq.) dans lequel Thucydide formule contre
ses prédécesseurs un grief semblable. Cf. G. Avenarius, Lukians Schrift
zur Geschichtsschreibung, Meisenheim am Glan: Hain, 1956, p. 19 et 20.

5. Au pluriel, comme l'imprime avec raison M. D. Macleod, Luciani
Opera II, Oxford: University Press, 1974, suivant une correction des
manuscrits proposée par Rothstein.

6. Une telle déclaration, s'opposant de façon manifeste au titre de
l'œuvre, invite le lecteur à reconnaître dans celui-ci une antiphrase
ironique. Avant Lucien, Théopompe dénonçait aussi l'usage non avoué du
fabuleux et reconnaissait le caractère fictif de sa propre œuvre: cf. Strab. 1,

2, 35 FGrHist. 115 F 381.
7. C'est le cas de Ctésias (cité dans le prologue), si l'on en croit Pho-

tios: cf. Bibl. 36a, 45a sq., 46a et 49 b. Cf. aussi les critiques de Lucien
contre ce topos trop souvent galvaudé: Hist. Conscr. 25 et 29. Le terme
«historiographe» (et son dérivé «historiographique») subsumera ici
diverses catégories qu'il est souvent difficile de différencier: historiens,
périégètes, paradoxographes, ethnographes. Leur caractéristique commune
réside moins dans l'utilisation de la prose que dans la relation, dans un but
informatif, de faits réels (ou prétendus tels) par opposition à une création
fictive.



LA TRADITION HOMÉRIQUE CHEZ LUCIEN 125

d'inauthenticité initiale: la satire se fonde largement sur ce
contraste fort amusant pour qui garde en tête le discours préliminaire.

Avoué et même revendiqué dans le prologue, le (/zeDSoç est
une donnée positive qui, de par son appartenance à la sphère de
la fantaisie et de la liberté poétique, constitue le fondement de
Y Histoire vraie.

Quoique indéfinissable et inclassable, cette œuvre est généralement

considérée comme un pastiche satirique dont la cible
n'est cependant pas un auteur particulier8 ou un seul genre — le

genre du roman de voyage9; son hypotexte est plus diffus et
multiple, comme l'a bien établi M. Fusillo: «Il s'agit essentiellement

d'une forme littéraire qui traverse plusieurs genres — épopée,

historiographie, prose philosophique, roman: le voyage
imaginaire présenté comme une expérience vécue et racontée à la
première personne10». L'archétype de ces récits et le modèle du

genre sont constitués — c'est Lucien qui le dit — par le récit de

l'Ulysse d'Homère débitant toutes sortes de fadaises à la cour
des naïfs Phéaciens11. Voici Homère relégué dans le camp des

menteurs en compagnie de Ctésias, Iamboulos et de tous les

8. K. Reyhl, Antonios Diogenes. Untersuchungen zu den Roman-Fragmenten

der «Wunder jenseits von Thüle» und zu den «Wahren Geschichten»

des Lukian, Diss., Tübingen: Urlaub, 1969, a vu dans l'ouvrage de
Lucien une parodie du roman (perdu) d'Antonius Diogène. Contre cette
thèse, cf. G. Anderson, Studies in Lucian's Comic Fiction, Leiden: Brill,
1976, p. 1-11, et surtout J.R. Morgan, «Lucian's True Histories and the
Wonder beyond Thüle of Antonius Diogenes», Classical Quarterly, XXXV
(1985), p. 475-490.

9. J. Bompaire, Lucien écrivain. Imitation et création, Paris: de Boc-
card, 1958, p. 659, parle d'«une parodie de roman de voyage, genre très en
faveur à l'époque impériale»; cf. aussi E. Rohde, Der griechische Roman
und seine Vorläufer, Hildesheim: Olms, 1960 (1876), p. 204.

10. M. Fusillo, «Le miroir de la Lune. L'Histoire vraie de Lucien de la
satire à l'utopie», Poétique, LXXIII (1988), p. 109-135 (p. 112). Cf. aussi
B.E. Perry, The Ancient Romances. A Literary-Historical Account of
their Origins, Berkeley/Los Angeles: University of California Press, 1967,
p. 328. Lucien, il faut le souligner, précise dans son prologue que ses
sources sont des auteurs anciens {naAataiP).

11. VH 1, 3; cf. Hom. Od. 9-12. La formule de Lucien ô tov 'Opijpou
'OSuaaevç indique les différents niveaux narratifs de V Odyssée: Ulysse est
un narrateur au second degré ou «intradiégétique»; son récit — enchâssé
dans le récit premier du narrateur «extradiégétique» (Homère) — est un
«métarécit»: j'emprunte cette terminologie à G. Genette, Figures III,
Paris: Seuil, 1972, p. 238-43. Une telle formule revient à qualifier Ulysse
aussi bien qu'Homère de fabulateurs.



126 ÉTUDES DE LETTRES

anonymes que Lucien se garde bien de nommer: au lecteur de
déchiffrer cette énigme littéraire en identifiant ses sources. Une
énigme qui, en réalité, devait être plutôt limpide: comme le
remarque J. Sareil, «la parodie demande que le rattachement avec
l'œuvre originale saute aux yeux, sinon l'effet comique serait
manqué12».

Face à cet état de fait qui place Homère en position d'accusé,
et parce que ce poète est de loin l'auteur le plus cité dans l'œuvre
de Lucien13 — sans doute aussi le plus admiré —, il m'a semblé
intéressant de réfléchir à l'emploi qui est fait de ses poèmes à

l'intérieur de Y Histoire vraie. Il ne s'agira pas ici de se
cantonner dans une recherche de sources: ce travail a déjà été fait; il
s'avère en outre assez vain si l'on ne s'interroge pas, en même
temps, sur les raisons motivant le recours à un texte antérieur et
les effets qui en résultent14. Car, transplanté de son contexte
originel dans un contexte nouveau, tout hypotexte subit une
transformation (ou réactivation) sémantique dont la détermination

me paraît bien plus essentielle. De plus, le propre de l'hyper-
textualité étant de mettre en présence deux ou plusieurs textes,
elle invite à confronter ces divers textes dans une pluralité de
lectures. Ainsi chaque allusion, brisant la linéarité du texte pour
évoquer et y convoquer le monde de l'épopée, appelle à lire
Y Histoire vraie à la chandelle de Y Iliade et Y Odyssée.

L'objet de cette étude consistera donc à examiner de quelle
façon les poèmes homériques sont réemployés dans cette œuvre
et à observer les altérations qu'ils y subissent: peut-être une telle
démarche permettra-t-elle de mieux cerner les intentions de
l'auteur. Nous aurons à constater que, même si ces poèmes sont
tournés en dérision par un Lucien désireux de les dénoncer
comme affabulations, même s'ils paraissent, par conséquent,
confinés dans les marges de l'altérité par le regard critique, ils
n'en demeurent pas moins toujours au centre de l'œuvre,
constituant le point de référence de la satire: celle-ci opère donc

par un double mouvement, à la fois centrifuge et centripète. Loin
d'entraîner une simple proscription d'Homère, la raillerie de

12. J. Sareil, L'écriture comique, Paris: PUF, 1984, p. 58.
13. Cf. O. Bouqiaux-Simon, Les lectures homériques de Lucien,

Bruxelles: Duculot, 1968, p. 8.

14. A. Stengel, De Luciani veris historiis, Berlin: Ebering, 1911, a
rassemblé tous les parallèles littéraires susceptibles d'avoir servi de matériaux
pour la composition de l'Histoire vraie, sans toutefois en commenter
l'emploi; ses repérages m'ont servi de base de travail.



LA TRADITION HOMÉRIQUE CHEZ LUCIEN 127

Lucien témoigne au contraire d'une indéniable admiration envers
le poète: l'on mesurera au cours de ce travail l'influence que ce
dernier a eu sur l'élaboration de l'Histoire vraie.

1. Lucien, nouvel Ulysse

L'Histoire vraie est la relation d'un voyage que Lucien affirme
avoir entrepris sur l'Océan occidental en compagnie de cinquante
jeunes gens de son âge et au cours duquel il visita nombre d'îles
et de contrées fantastiques15. Cet exposé hautement comique —
qui pastiche le contenu fabuleux des récits de voyage aussi bien
que leur forme narrative homodiégétique16 — est modelé sur
l'archétype du genre que constitue, on l'a vu, le récit d'Ulysse à

la cour des Phéaciens. Dans les deux cas, les narrateurs relatent
leurs aventures survenues lors de leurs errances maritimes. Mais
ce qui, pour le héros de l'Odyssée, était un vôaroç, un retour
dans sa patrie, est devenu chez Lucien une exploration. Quoique
ce changement de mobile rapproche le récit de ce dernier des

romans de voyage ou de l'historiographie, le modèle n'en
demeure pas moins l'épopée17. Car si Ulysse est le roi d'Ithaque, il
est aussi le roi des menteurs, célèbre pour ses talents d'orateur:
bien avant Lucien, Platon considérait déjà le récit chez Alcinoos
comme une fable, et cette appréciation était proverbiale18. Dès

15. VH 1, 5; l'identité du narrateur «je» est établie au livre 2, 28:
«Aov/aavàs- rdÔe navra [...] elSe» («Lucien a vu toutes ces choses»); on a

donc affaire à un récit prétendument autobiographique.
16. Le terme «homodiégétique» remplace l'expression inexacte «à la

première personne». Pour l'argumentation, cf. G. Genette, Figures, p. 251-
4, qui propose de distinguer non plus entre deux formes grammaticales
(première ou troisième personne), mais entre un narrateur présent en tant
qu'acteur dans l'histoire (diégèse) qu'il raconte et un narrateur qui en est
absent. Le premier est dit «homodiégétique», le second «hétérodiégétique».

17. La motivation du voyage réside dans la curiositas (VH 1, 5), une donnée

fréquente dans le roman antique, notamment dans le roman comique:
cf. Apul. Met. 2, 1 et 6; 9, 12 et 13, etc.; Onos 4, 15, etc; Iamboulos chez
Diod. Sic. 2, 55, 2 et Antonius Diogène chez Phot. Bibl. 109a; mais
certaines des désastreuses aventures d'Ulysse sont pareillement causées par
sa curiositas: cf. Hom. Od. 9, 87 sq. et 173 sq.

18. Cf. Plat. Resp. 10, 614b; Juv. 15, 13 sq. et le Traité du Sublime, 9,
13 sq. Cf. aussi F. Ollier, Lucien. Histoire vraie, Paris: PUF, 1962, p. 11

n. 3. C'est pour sa protection qu'Ulysse profère maints mensonges, astuce
qui fera sa réputation: cf. Hom. Od. 9, 364 sq.; 13, 253 sq. et 290 sq.; 19,
203. Sur ses talents d'orateur, cf. II. 3, 221 sq., Luc. VH 2, 20 et Dom. 17.



128 ÉTUDES DE LETTRES

lors, en se plaçant sous le patronage d'Ulysse, Lucien se déclare
implicitement son successeur en menterie et, pour commencer,
imite sa manière de narrer.

Les propriétés caractéristiques de la narration homodiégétique
consistent en sa capacité de créer une impression de vécu et
d'authenticité. C'est pourquoi, depuis Homère, elle est volontiers
employée dans les récits de voyage ethnographique ou à prétention

historiographique19. Galvaudée en raison de ses vertus «vrai-
semblabilisantes», elle se fait au fil du temps de plus en plus
souvent compagne de l'extraordinaire et de l'incroyable et finit
par devenir synonyme d'inventions20. Aussi Lucien, afin de
mieux dénoncer cet usage abusif, recourt-il à son tour à ce mode
narratif, en racontant les aventures les plus invraisemblables
qu'il puisse imaginer21.

La façon dont il se met en scène s'inspire également du récit
fait aux Phéaciens: elle contribue à créer autour de lui un climat
épique et à faire de lui un nouvel Ulysse. Pour parler de façon
schématique, Lucien-narrateur s'identifie à Ulysse-narrateur, de
telle sorte que Lucien-héros s'identifie à Ulysse-héros. Ce
processus d'identification s'accomplit par la contrefaçon de divers
traits stylistiques ou thématiques de l'épopée, de «tics narratifs»
apparaissant dans la narration d'Ulysse, aussi bien que par la
reprise de certains motifs.

Ainsi du motif de la tempête qui, dans Y Odyssée, prélude à

l'entrée dans un univers extraordinaire qu'habitent Lotophages,
Cyclopes, Sirènes et autres Charybde et Scylla22; une épouvantable

tourmente essuyée par Lucien et ses compagnons peu après
leur embarquement les précipite pareillement dans un monde
peuplé d'êtres fantastiques23. Mais ici le motif est amplifié selon
la règle du gigantisme caractéristique de Y Histoire vraie et qui
annonce Rabelais24: l'exagération est l'un des ressorts du rire

19. Cf. M. Fusillo, «Le miroir de la Lune», p. 113-7.
20. Cf. mon article, «Au seuil des romans grecs: Effets de réel et effets

de création», in Groningen Colloquia on the Novel IV, éd. H. Hofmann,
Groningen: Forsten, 1992, p. 1-33.

21. Notons encore que les récits dénoncés dans le prologue de YHistoire
vraie sont sinon purement homodiégétiques (Iamboulos, Ulysse), du moins
fortement marqués par la présence du «je» de l'énonciation (Ctésias).

22. Od. 9, 67 sq.
23. VH 1,6.
24. Les œuvres de Lucien ont d'ailleurs fortement influencé Rabelais: cf.

Ch. Lauvergnat-Gagnière, «Rabelais lecteur de Lucien de Samosate»,



LA TRADITION HOMÉRIQUE CHEZ LUCIEN 129

favoris chez Lucien. Car ce n'est plus, comme dans l'épopée,
pendant une dizaine de jours que les nouveaux héros sont
ballottés au gré des vents: leur calvaire durera soixante-dix-neuf
jours, ni plus ni moins, à l'issue desquels ils abordent épuisés
dans l'île des femmes-vignes.

Les petits faits et gestes qu'Ulysse n'omet pas de mentionner
concernant la navigation ou son arrivée en terre étrangère et dont
il émaille régulièrement, voire systématiquement son récit, se

retrouvent tout au long de la narration de Lucien. Ce que j'appelais

plus haut des «tics narratifs» consistent en fait en des
formules récurrentes et de caractère stéréotypé que notre auteur
emprunte à son modèle, non sans leur faire subir un processus de

«prosification25» et de «dépoétisation»: pour conserver un style
uniforme26 et l'apparence d'un récit d'événements authentiques27,
Lucien transpose toute figure poétique dans le langage courant
de la prose.

Constituées de divers éléments formulaires de V Odyssée, les
quelques lignes qui suivent l'épisode de la tempête sont, sur ce
point, tout à fait révélatrices. L'équipage de Lucien met pied à

terre:

Epuisés après une si longue épreuve é/c [îaKpâç raAai mopiaç),
nous demeurâmes longtemps étendus à terre; enfin, nous nous
levâmes et nous désignâmes trente d'entre nous pour rester à la
garde du bateau, et vingt autres pour venir avec moi à la découverte

de l'île28.

La première partie de la phrase est une imitation d'une
formule que l'on trouve, chez Homère aussi, dans le passage de
la tempête:

Cahiers de l'Association Internationale des Etudes Françaises, XXX
(1978), p. 71-86; sur l'influence plus particulière de l'Histoire vraie, cf.
P. J. Smith, Voyage et écriture. Etude sur le «Quart Livre» de Rabelais,
Genève: Droz, 1987, p. 21-42 (seconde édition d'une thèse parue à Leiden
en 1985).

25. J'emprunte ce néologisme à G. Genette, Palimpsestes, p. 246.
26. Une caractéristique de ses paraphrases d'Homère que l'on retrouve

dans l'ensemble de son œuvre: cf. O. Bouqiaux-Simon, Les lectures
homériques, p. 359. La paraphrase était un exercice de rhétorique familier à

Lucien: cf. J. Bompaire, Lucien écrivain, p. 397-400 et 562.
27. Ailleurs, Lucien blâme les historiens qui usent du langage de la

poésie: Hist. Conscr. 8, 14 et 22.
28. VH 1, 6, in Romans Grecs et Latins, tr. P. Grimai, Paris: Gallimard

(La Pléiade), 1958 (traduction utilisée dans ce travail).



130 ÉTUDES DE LETTRES

Là, durant deux jours et deux nuits de suite, nous restâmes
toujours étendus sur la terre, le cœur rongé de fatigue et de

peine29.

Le travail de transcription est manifeste: l'indication temporelle

du premier vers, remarquable par sa précision balancée et
son caractère lyrique, est transposée en une expression plus
neutre — pour ne pas dire banale. A la métaphore du second
vers, ensuite, se substitue une expression traduisant l'abattement
de façon bien plus prosaïque.

La seconde partie de la phrase révèle un chef d'expédition
aussi responsable qu'Ulysse: s'apprêtant à explorer l'île inconnue,

Lucien prend les mêmes précautions que son modèle. En
effet, toutes les fois que celui-ci aborde en pays inconnu, son
premier souci est d'envoyer quelques-uns de ses compagnons se

renseigner sur les habitants de la contrée; et, s'il part lui-même
en reconnaissance, il veille toujours à ne pas laisser ses
vaisseaux sans surveillance30.

On le constate, Lucien aime à contrefaire Ulysse, comme dans
cet autre passage encore, où, alors que son illustre modèle montait

sur un pic pour mieux scruter l'horizon, lui-même choisit
comme poste d'observation la cime d'un arbre31. Mais ici une
incongruité est introduite, qui enlève à cette action sa grandeur
épique pour la rendre saugrenue. Car cet arbre appartient à une
forêt plantée dans l'eau qui empêche la progression du bateau;
aussi notre héros se dispose-t-il à hisser son embarcation au
sommet pour entamer une navigation forestière32.

La mention de petits faits quotidiens rythmant la vie de l'équipage

donnait à l'épopée un caractère vivant et une patine de
vraisemblable. Lucien en emprunte la manière pour se présenter
comme un héros de la même envergure qu'Ulysse33. Mais une
identification absolue est rendue impossible par la tonalité de son
récit. Transposée dans cet univers burlesque où elle détonne, la

29. Od. 9, 74 sq., in L'Iliade. L'Odyssée, tr. M. Meunier, Lausanne:
Guilde du livre, 1961 (traduction utilisée dans ce travail); cf. aussi Od. 10,
142 sq.

30. Cf. Od. 9, 87 sq., 173 sq. et 193 sq.; 10, 100 sq.
31. VH 2, 42/Od. 10, 146.
32. Lucien concrétise ici une métaphore poétique que l'on trouve chez

Antimaque; sur la «concrétisation» dans l'Histoire vraie, cf. M. Fusillo,
«Le miroir de la Lune», p. 123-4.

33. Pour d'autres exemples, cf. J. Bompaire, Lucien écrivain, p. 669.



LA TRADITION HOMÉRIQUE CHEZ LUCIEN 131

gestuelle épique devient cocasse: le rire se fonde sur ce contraste
dans lequel on reconnaîtra le mécanisme de l'héroï-comique.

Ce fait ressort particulièrement des rencontres de Lucien avec
différents personnages, rencontres qui ont lieu dans les endroits
les plus fantaisistes: sur la lune, sur l'île des Bienheureux ou
dans le ventre d'une baleine. On se souvient en effet que le
navire de nos explorateurs est avalé par un cétacé gigantesque34.
Dans son ventre, ils rencontrent un vieillard et son fils habitant
depuis vingt-sept ans (les malheureux) ce curieux univers sous-
marin. Ceux-ci s'enquièrent si les nouveaux venus sont des divinités

marines ou d'infortunés mortels: une question rappelant les
incertitudes d'Alcinoos sur la nature d'Ulysse. Tout comme ce
dernier rassure le roi des Phéaciens, Lucien s'empresse de
répondre qu'il n'est qu'un simple être humain35. Modelée sur
l'exemple de l'Odyssée, cette conversation a pour fonction de
donner une stature de héros d'épopée à Lucien et une atmosphère
épique à l'Histoire vraie; toutefois, insérée dans un contexte
grotesque dans lequel elle jure, elle perd sa dignité et en devient
comique.

Il en est de même des questions posées par les hôtes qui reçoivent

l'expédition: elles imitent la manière homérique. Dans
l'épopée en effet, héros et dieux sont fréquemment accueillis par
une formule de caractère stéréotypé36. Or le juge des Enfers use
d'une telle formule lorsque l'équipe de Lucien débarque sur l'île
des Bienheureux:

Rhadamante nous demanda ce qui nous était arrivé tl
TTaOôfTeç) pour que nous ayons mis, encore vivants (en
CcuvTe?), le pied sur cette terre sacrée37.

Cette interrogation est à rapprocher de celles qu'Ulysse se voit
poser lors de sa descente dans l'Hadès successivement par Tiré-
sias, sa mère et Achille38. Si la formule de caractère épique
employée par le juge confère à l'accueil fait à Lucien une certaine
noblesse, celle-ci contraste de façon tout à fait comique avec la

34. VH 1, 30 sq.
35. VH 1, 33/Od. 7, 199 sq. et 208 sq. Cf. aussi Od. 6, 149 sq. et 16, 183

sq.
36. Cf. Od. 4, 810; 5, 87 sq., etc.
37. VH 2, 10; cf. aussi 1, 12: sur la lune, le roi Endymion pose une

question un peu semblable.
38. Od. 11, 93 sq., 155 sq. et 473 sq. On trouve dans la question posée

par Anticlée le tour fort semblable C^àç èûv(vivant).



132 ÉTUDES DE LETTRES

situation du voyageur, puisqu'il se trouve au tribunal des morts
sur le banc des accusés!

Dans la question de Rhadamante apparaît le tour ri Tradôw~eç

(emprunté à Homère39) qui reprend le thème du héros errant et
souffrant dont Ulysse est le modèle: Lucien se plaît à l'appliquer
à son propre compte (et celui de ses compagnons), en se
présentant pareillement comme un navigateur égaré loin de sa
patrie. Ce thème sera développé plus loin, dans l'épisode de
l'entrevue entre Rhadamante et notre explorateur, peu avant que
celui-ci ne quitte l'île des Bienheureux40. Ici encore, Y Odyssée
est la source d'inspiration, puisque cet épisode est modelé sur le
voyage d'Ulysse en Hadès et sur la scène de nécromancie dans
laquelle Tirésias prédit au héros un dur retour et l'avertit de ne
pas toucher, sur l'île de Thrinacie, aux bœufs et aux moutons du
Soleil. Le devin ajoute bon nombre de prédictions concernant
d'une part les prétendants qu'Ulysse devra éliminer une fois à

Ithaque, mais aussi d'autres événements — dont un voyage chez
une peuplade ne mangeant pas d'aliments assaisonnés de sel —
qui ne seront pas traités dans V Odyssée41. Ces allusions à des

épisodes appartenant à la légende d'Ulysse laissent supposer
l'existence d'une épopée antérieure ou tout au moins d'une
tradition pré-homérique que les auditeurs devaient connaître42.
Quoi qu'il en soit, cette anticipation débordant le champ de la
diégèse (le poème se clôt après qu'Ulysse a retrouvé son pouvoir
à Ithaque), elle forme dans le récit ce que G. Genette appelle une
prolepse externe43.

Le héros reçoit donc des indications doublées de recommandations

qui, si elles sont suivies, lui assureront de revoir son toit,
non sans souffrir de nombreux maux. Le narrateur de Y Histoire
vraie reprend ce motif lorsque Rhadamante lui prédit un retour
difficile dans sa patrie, plein d'errances et d'embûches (rroÀÀà

39. II. 11, 313; Od. 24, 106: cette dernière occurrence est particulièrement

intéressante car on la trouve dans une question posée aux Enfers par
Agamemnon à l'âme d'un prétendant fraîchement tué par Ulysse.

40. VH 2, 27 sq.
41. Od. 11, 100 sq.; au chant suivant, Circé fournit encore au héros des

renseignements touchant sa navigation et les dangers qu'il aura à affronter;
comme Tirésias, elle l'exhorte à respecter le troupeau sacré: Od. 12, 37 sq.

42. Cf. le commentaire ad. loc. de A. Heubeck & A. Hoekstra, A
Commentary on Homer's Odyssey II, Oxford: University Press, 1989, p. 84-5.

43. G. Genette, Figures, p. 82 et 105-15.



LA TRADITION HOMÉRIQUE CHEZ LUCIEN 133

[...] TTÀayr/Oéisra Kai klKÖwevaavTa); le juge des morts ne

manque pas non plus de lui révéler la route à suivre, avant de lui
signifier un certain nombre d'interdictions à respecter: le voyage
d'exploration de Lucien prend désormais la dimension épique
d'un KÔaro^.

Les renseignements qui lui sont fournis seront vérifiés et
détaillés dans la suite de la narration: Lucien décrira lorsqu'il les
visitera les îles nommées par Rhadamante45 — dont deux, il faut
le souligner, font référence à l'épopée d'Homère46. Les prédictions

qui lui sont faites ne trouvent cependant pas toutes leur
accomplissement. Nous ne saurons rien de plus en effet des
peuplades de l'autre continent qu'il doit, selon les dires de Rhadamante,

rencontrer; ces peuplades rappelant étrangement les
hommes mystérieux mentionnés par Tirésias dans la prolepse de

l'Odyssée, il est tentant de penser que cette omission est volontaire,

malicieusement calquée sur l'exemple de l'épopée. Si tel
est le cas, la promesse d'une suite à l'Histoire vraie faite à la fin
du second et dernier livre — suite dans laquelle seraient narrées
les aventures vécues par nos explorateurs sur l'autre continent —
constitue bel et bien, comme le remarquait un scholiaste, le plus
grand mensonge de Lucien47.

44. Le thème du héros errant et souffrant est encore exprimé ici sous une
forme empruntée à Homère: rroÀAà rraöaiy apparaît fréquemment dans l'épopée

(l'expression est aussi courante en prose), cf. Od. 5, 377; 8, 184; 15,
176, etc.

45. L'acte narratif étant postérieur aux événements narrés, le «je-narrant»
possède un savoir supérieur à celui du «je-narré»; toutefois, le narrateur
n'exploite (presque) pas cet acquis et préfère se limiter à la perspective qui
était celle de son «moi-acteur». Cette technique narrative permet aussi bien
de créer des effets de suspense qu'une impression d'authenticité: cf.
M. Fusillo, «Le miroir de la Lune», p. 113-7. En ne rapportant que
brièvement les prédictions de Rhadamante (contrairement à ce qui se passe
dans Y Odyssée), Lucien évite les doublets; Ulysse en revanche, par un
procédé de répétition et d'amplification, relate comment il a affronté
chacun des dangers qui lui ont été annoncés.

46. Ogygie et la ville des Songes: j'y reviendrai.
47. Kal rà réÀoç t/ievSéararoy fiera rijç ayvirocrrdTou énayyeÀLaç:

Scholia in Lucianum, éd. H. Rabe, Leipzig: Teubner, 1906, p. 24. Cette

promesse singe une pratique courante chez les historiographes que Lucien
dénonce dans son traité Hist. Conscr. 31: cf. G. Anderson, Studies, p. 11;
J. Bompaire, Lucien écrivain, p. 673, ajoute cependant foi à une telle
promesse et suppose que des raisons matérielles ont empêché Lucien d'exécuter

ses intentions.



134 ÉTUDES DE LETTRES

A la fin de l'entretien, Rhadamante arrache de terre une herbe
magique censée protéger Lucien, tout comme Hermès donnait à

Ulysse le mystérieux molu capable de le préserver des maléfices
de Circé48. Mais la plante divine au secret de laquelle le héros de
Y Odyssée est initié est devenue, dans le roman, une racine de

mauve dont Pythagore affirmait les vertus exceptionnelles49.
Cette plaisanterie introduit une première note discordante dans
un passage imprégné de la grandeur de l'épopée. La suite
précipite cette dégradation de ton. En effet, Rhadamante ajoute
encore trois recommandations qui font écho à celles de Tirésias
et de Circé concernant les bœufs du Soleil:

Et il me conseilla, si jamais j'arrivais dans ce pays-ci, de ne
jamais attiser le feu avec une épée, de ne pas manger de lupin
et de ne pas faire l'amour avec un garçon de plus de dix-huit
ans.

Les deux premières interdictions sont d'origine pythagoricienne;

la troisième est une invention bouffonne de Lucien50.
Inspirée d'Homère, l'idée d'une épreuve à surmonter sert donc
de support à une raillerie visant le mysticisme des Pythagoriciens.

Si le poète n'est que le véhicule de cette raillerie, il n'est
cependant pas épargné et, par un effet de contamination, en
devient une victime indirecte: le ton élevé de cet épisode, tout
entier modelé sur 1 'Odyssée, est anéanti par cette chute grotesque.
Du coup, voici Lucien dépouillé de sa noblesse. Car la discordance

qui existe entre sa pose héroïque et le milieu loufoque
dans lequel il se meut est telle qu'il en perd sa dignité et devient
un personnage héroï-comique.

Bien qu'elle ne soit jamais cruellement satirique, l'imitation
d'Homère se fait volontiers moqueuse et pose sur l'épopée un
regard critique. De fait, en tant qu'il accapare un texte pour le
réemployer, le pastiche (tout comme la parodie51) est toujours un

48. VH 2, 28/Od. 10, 302 sq.
49. Cf. F. Ollier, Lucien, p. 79.
50. Ibid. La première interdiction était en réalité une expression revêtant

un sens métaphorique (comparable à notre «ne pas jeter de l'huile sur le
feu»): Diog. Laert. 8, 17 sq. et Ath. 10, 452d l'expliquent comme signifiant

«ne pas attiser la colère d'un homme irrité»; Lucien s'amuse donc à

concrétiser la métaphore.
51. Pour une distinction entre «parodie» et «pastiche», cf. G. Genette,

Palimpsestes, p. 33-5: la première relève d'une opération de transformation
et la seconde d'une opération d'imitation.



LA TRADITION HOMÉRIQUE CHEZ LUCIEN 135

métalangage qui parle de ce texte et le commente52. La caricature
étant une façon efficace d'exprimer sa pensée, Lucien y recourt
dans Y Histoire vraie pour dénoncer les mensonges des récits de

voyage épinglés dans le prologue; il choisit alors pour cible le
modèle du genre qu'il s'applique à désacraliser par le rire53.

On perçoit d'emblée le paradoxe constitutif de tout pastiche
ou parodie: si, de par le jugement critique qu'elles impliquent,
ces opérations hypertextuelles conduisent à une relégation aux
marges de l'altérité de l'épopée raillée (et, avec elle, de tous les
textes coaccusés), celle-ci n'en demeure pas moins au cœur du

roman; c'est en effet à travers elle que s'opère la critique. Dès
lors, «en se moquant, la parodie reprend à son compte les
conventions dénigrées en leur garantissant ainsi la survie54». On
assiste finalement au triomphe du texte parodié qui, parce qu'il
est réemployé, devient source de (ré)création. Car même s'il est

moqueur, le pastiche de Lucien n'en est pas moins animé d'un
désir d'émulation: il s'agit de surpasser le modèle en matière
d'inventions. Et bien que Lucien se révèle un double d'Ulysse au
travers du miroir déformant du rire, le récit du héros de V Odyssée

— roi des menteurs et orateur accompli — constitue cependant

le noyau autour duquel est bâti l'univers fantastique de
Y Histoire vraie.

2. Homère dérouté: la réécriture historiographique

L'un des procédés appliqués par Lucien dans son persiflage
des récits de voyage prétendument authentiques consiste en
l'imitation du style de ces écrits que je qualifierai par commodité

d'historiographiques55. De fait, l'auteur de Y Histoire vraie
excelle à reproduire les caractéristiques narratives du discours
véridique informatif — celui, donc, des historiens, des
ethnographes ou des périégètes: ton sérieux et objectif, interventions
métanarratives (concernant aussi bien son acte de narration que
les articulations de son récit), et surtout interventions énoncia-

52. Cf. D. Jardon, Du comique dans le texte littéraire, Bruxelles/Paris:
De Boeck/Duculot, 1988, p. 187.

53. Sur la désacralisation comme effet du comique irrévérencieux, cf.
J. Sareil, L'écriture comique, p. 21-31.

54. D. Jardon, Du comique, p. 190.
55. Sur le sens élargi que je donne à ce terme, cf. supra n. 7.



136 ÉTUDES DE LETTRES

tives du narrateur-témoin oculaire commentant les faits relatés ou
protestant de la véracité de ses dires: on se souvient que cette
manière de garantie par l'autopsie si fréquente chez les fabulateurs

les plus débridés est brocardée dès le prologue. L'application
caricaturale de ces traits stylistiques — de cette «procédure

historiographique» — sur une matière fantasque et décidément
non crédible constitue un moyen efficace pour tourner en dérision

les mensonges des récits concernés.
Homère se trouve pareillement relégué dans le camp des menteurs

par la transcription de divers éléments de l'épopée dans ce
«langage historiographique». Lucien se plaît en effet à reprendre
le contenu d'épisodes homériques qu'il intègre dans son récit en
les dépouillant de leur dimension poétique; le jeu consiste alors à

les récrire selon la manière du discours véridique, en les décrivant

comme autant de réalités dont il aurait été témoin.
Un exemple éclatant de cette «transstylisation56» se trouve au

premier livre de Y Histoire vraie, dans un épisode truffé d'allusions

à Hérodote, Thucydide et Xénophon: la bataille céleste
opposant les habitants de la Lune et du Soleil qui donne lieu à

une effusion de sang dégoulinant jusque sur la terre57. Aussi
Lucien, qui participe au combat, pense-t-il «qu'il se passa, autrefois,

quelque chose comme cela dans le ciel lorsque Homère
supposa que Zeus envoyait une pluie de sang lors de la mort de

Sarpédon58». Voici Homère propulsé par cette «exégèse
pseudométéorologique59» et de caractère rationaliste (qui, par sa
manière, n'est pas sans rappeler Hérodote60) hors du domaine de
l'invention poétique dans celui de la réalité historiographique.
L'extravagance de cette exégèse, il faut le souligner, a aussi pour
but de tourner en ridicule les interprétations allégoriques d'Homère

qui fleurissent à partir du IVe siècle sous l'impulsion du
Portique et auxquelles se livrent encore abondamment à l'époque
de Lucien les Néoplatoniciens et les Néopythagoriciens61.

56. Cf. G. Genette, Palimpsestes, p. 257-61.
57. VH 1, 13 sq.; pour les allusions aux historiens, cf. A. Stengel, De

Luciani veris historiis, p. 24-30.
58. VH 1, 17///. 16, 459 sq.
59. J. Bompaire, Lucien écrivain, p. 669.
60. Cf. Hdt. 4, 29, où un phénomène climatico-zoologique est

pareillement mis en rapport avec un vers d'Homère; cf. encore 4, 31 et 2, 19 sq.
61. Cf. F. Mehmel, «Homer und die Griechen», Antike und Abendland,

IV (1954), p. 16-41, notamment p. 35-6, et F. BuffièRE, Les mythes d'Homère

et la pensée grecque, Paris: Belles Lettres, 1956.



LA TRADITION HOMÉRIQUE CHEZ LUCIEN 137

On observe encore plusieurs exemples de ce type de réécriture

dans l'épisode de l'île des Bienheureux, largement inspiré
d'Homère62. Celui-ci habite d'ailleurs le site enchanteur décrit
par Lucien en compagnie des héros de la guerre de Troie: dans
l'univers fantastique du roman, la barrière séparant l'auteur des

personnages qu'il a mis en scène est abolie.
Le «cahier des charges» d'un récit de type ethnographique

inclut la description des habitants du pays étranger visité. Lucien
ne manque pas de se conformer à cet usage et dépeint avec force
précisions les êtres habitant l'île. Les morts n'ont ni corps, ni
chair (daap/coi), ils sont impalpables; on distingue cependant leur
forme et leur silhouette; ils se meuvent et parlent normalement,
si bien qu'ils sont comme une âme (tftvxij) revêtue de la ressemblance

de leur corps63. Cette description s'inspire d'un épisode
pathétique de Y Odyssée: lors de sa visite aux Enfers, Ulysse
tente vainement d'embrasser le fantôme de sa mère; par trois fois
il s'élance, par trois fois elle lui échappe, semblable à une ombre
(cnarj) ou à un rêve. Elle n'est plus qu'une image par laquelle il
s'est laissé abuser. Anticlée explique à son fils désespéré que les
morts n'ont plus ni nerfs, ni chair {aàpicaç), ni os: tout a été brûlé
par un feu ardent auquel seule échappe l'âme (</>vxij) lorsqu'elle
prend son envol64. La preuve tangible de cette immatérialité (si
j'ose dire) fournie par l'expérience douloureuse d'Ulysse se

retrouve chez Lucien, dépouillée de tout caractère émotionnel:

Si on ne les touche pas, on ne pourrait dire que ce que l'on voit
n'est pas un corps, car ils sont comme des ombres dressées
(cr/ciaï ôpdai), et qui ne seraient pas noires.

Ainsi, la scène de Y Odyssée dans laquelle prédomine l'intensité

dramatique donne naissance, chez Lucien, à une description
de type ethnographique faite du ton détaché d'un observateur
impartial: un contraste fort amusant pour qui identifie l'allusion
à Homère et perçoit la transformation subie par le poème65.

62. VH 2, 5 sq.
63. VH 2, 12.
64. Od. 11, 204 sq. Achille subit la même épreuve qu'Ulysse lorsque le

fantôme de Patrocle lui apparaît: II. 23, 99 sq.
65. Les fantômes qui hantent la littérature grecque et latine présentent

souvent une apparence corporelle trompeuse: cf. A. Stramaglia, «Inna-
moramento in sogno o storia di fantasmi? PMich inv. 5 PGM2 XXXIV
(Pack2 2636) + PPalauRib inv. 152», Zeitschrift für Papyrologie und
Epigraphik, LXXXVIII (1991), p. 73-86 (p. 83).



138 ÉTUDES DE LETTRES

Lucien, c'est évident, joue volontiers sur l'acquis littéraire et
culturel de son public pour susciter le rire: on sait la satisfaction
éprouvée par le lecteur parvenant à décoder un message comique
qui, souvent, véhicule deux signifiés, comme c'est le cas de la
parodie ou du pastiche66. Remarquons surtout qu'en pratiquant
sur la matière homérique le style de ceux qu'il accuse de

mensonges, Lucien dénonce — de façon détournée — le caractère
fictif de cette matière.

Une telle observation vaut aussi pour la relation qu'il fait des
«Jeux funériques», une coutume propre à l'île des Bienheureux.
Cette fois, c'est un épisode de VIliade qui est évoqué: les jeux
funéraires en l'honneur de Patrocle dont Lucien insère certains
éléments dans son récit, les transformant au gré de sa fantaisie67.
Le rire naît de ce qu'imitation et transformation sont en même
temps perceptibles. Chez Homère, la compétition était présidée
par Achille, comme l'est aussi le concours des morts sur l'île des

Bienheureux; mais dans ce dernier cas Achille est aidé dans sa
fonction par Thésée68. On retrouve encore parmi les concurrents
des Jeux funériques deux héros de VIliade qui, comme Achille,
poursuivent leurs activités dans l'au-delà: Ulysse et Epéios
auxquels sont désormais opposés deux adversaires inconnus de

l'épopée. Ajax a en effet cédé la place à Caranos, «le chef», pour
rivaliser à la lutte avec Ulysse69; ce n'est plus avec le héros
Euryale qu'Epéios se mesure au pugilat, mais avec l'Egyptien
Aréios, «le belliqueux70». Autre changement, le résultat des

66. Cf. D. Jardon, Du comique, p. 12.
67. VH 2, 22/11. 23, 257 sq.
68. Allusion aux fêtes athéniennes en l'honneur de Thésée: cf. F. Ollier,

Lucien, p. 72. C'est une caractéristique de la littérature comique que de
mêler à la fantaisie des éléments faisant référence à la réalité : cf. J. Sareil,
L'écriture comique, p. 125-34.

69. Ajax ne peut pas participer aux Jeux funériques: il est en train de
faire soigner sa folie suicidaire par Hippocrate, cf. VH 2, 7.

70. Sur les noms Caranos et Aréios, cf. F. Ollier, Lucien, p. 73. A la place
de Kapavop (rectification des manuscrits proposée par Gronovius),
C.P. Jones, Culture and Society in Lucian,Cambridge Mass./London: Harvard

University Press, 1986, p. 55, lit quant à lui Kavpos', suivant une
proposition de Palmerius: une telle correction va dans le sens de la perspective

adoptée dans son ouvrage, puisqu'un certain Capros remporta en 212
av. J.-C. les Jeux Olympiques. Mais je doute de l'impact comique d'une
allusion à une victoire vieille de près de quatre siècles. Jones suppose
encore qu'Aréios «with his typically Egyptian name» devait être un personnage

réel.



LA TRADITION HOMÉRIQUE CHEZ LUCIEN 139

combats est interverti: dans l'épopée, Ulysse et Ajax, héros de
force égale, sortaient ex aequo à la lutte et Epéios l'emportait au
pugilat71. Aux Jeux funériques, c'est désormais ce dernier qui
partage le titre de vainqueur avec Aréios; quant à Ulysse, il est
battu par son obscur rival: une telle dégradation répond aux
exigences du burlesque.

L'authenticité de l'épisode est soigneusement certifiée à

travers diverses interventions «commentatives» qui pastichent la
manière des historiographes. En premier lieu, Lucien nous avertit
que, pour ne pas allonger son récit, il se limitera à l'essentiel72. Il
précise encore qu'Aréios est enterré à Corinthe (rappelant pour
qui l'aurait oublié que la scène se déroule chez les morts),
prétend ne plus se souvenir de l'identité du vainqueur à la course,
et observe en ethnographe accompli que le pancrace n'est pas
pratiqué chez les morts.

Cette réécriture ironique a beau ranger Homère parmi les
menteurs, elle dissimule à peine le plaisir d'opérer sur ses
poèmes un travail de recomposition et, à partir d'eux, une
nouvelle création. L'application sur la matière homérique du style de

ceux que Lucien accuse de mensonges n'a en effet pas pour seule
fonction de dénoncer celle-ci comme un tas d'affabulations: sa

critique n'excluant de loin pas l'émulation, c'est aussi pour rivaliser

avec les raconteurs de boniments affirmant relater des faits
réels que Lucien affiche de la sorte sa dépendance par rapport
aux poèmes homériques. Car ces allusions ont pour effet d'évoquer

et de convoquer dans la diégèse l'univers de l'épopée: c'est
alors un monde de papier qui fait irruption dans celui de V
Histoire vraie, révélant du même coup la fiction. Autrement dit, à

chaque emprunt Lucien signifie qu'il est en train de mentir: le
réfèrent de son récit n'est pas la Réalité comme il veut le
prétendre à la suite de ses modèles, mais la poésie d'Homère. Cet
aveu implicite contraste de façon tout à fait comique avec sa

pose de chroniqueur. On le constate, Homère est autant, si ce
n'est plus, l'instrument de la satire que sa cible: Lucien se sert de

l'épopée d'une part pour révéler les invraisemblances des récits
historiographiques prétendant à l'authenticité et, d'autre part,
pour surpasser ceux-ci en matière d'inventions.

71. II. 23, 735 sq. et 689 sq.
72. Allusion possible à la longueur de l'épisode homérique qui couvre les

vers 257 à 897 du chant 23.



140 ÉTUDES DE LETTRES

3. Homère continué: une surenchère de mensonges

Mais dans cette course à l'affabulation, c'est avec le modèle
des récits mensongers que Lucien se mesure avec prédilection.
Désireux d'étaler au grand jour les inventions d'Homère autant
que de rivaliser avec elles, Lucien s'adonne à une véritable
surenchère en matière de mensonges par le biais du discours véri-
dique. De fait, les poèmes homériques trouvent dans Y Histoire
vraie une sorte de continuation en prose qui, par son ton railleur,
ne manque pas de les désacraliser: certains épisodes de l'épopée
constituent une amorce s'offrant à la malice et à la libre fantaisie
du continuateur. C'est ainsi que, sans jamais se départir de sa

pose d'historiographe (et l'on a relevé avec quelle dérision une
telle pose est adoptée), Lucien reprend la matière homérique, la
modifie, la développe, la prolonge et l'enrichit parfois jusqu'à
l'extravagance.

Le nouvel enlèvement d'Hélène constitue une telle
continuation. Cette fois, c'est par l'un des compagnons de Lucien,
Cinyras, fils de Scintharos, que l'incorrigible reine de beauté se
laisse séduire73. Ce nouveau chapitre des tribulations d'Hélène et
Ménélas, qui prolonge Y Iliade et Y Odyssée et joue sur le
comique de répétition, n'a plus rien à voir avec la grandeur de

l'épopée: les acteurs sont plaisamment dévalorisés. Hélène est
présentée comme une coquette batifolant avec le jeune et beau
Cinyras. Celui-ci n'aura pas, comme Pâris, l'occasion de se
battre en combat singulier contre Ménélas74: suspendu par les
parties, il sera envoyé sur les îles des Impies pour expier son
crime75. Lorsque le couple s'enfuit, ce n'est pas pour aller vers
une nouvelle Ilion, mais vers l'île Fromagère.

Jouant sur le contraste entre un registre bas et un registre
élevé, Lucien mêle à ces éléments burlesques quelques emprunts
à Homère, les détournant de la sorte de leur niveau de dignité;
s'apercevant de la fuite de sa femme, Ménélas pousse un
hurlement {ßoi)v îjfaeL), allusion à l'épithète qui, dans l'épopée,
qualifie usuellement ce héros: ßorjv dyadôç1^. Quant à Hélène,

73. VH 2, 25 sq.
74. Cf. II. 3, 324 sq.
75. Cinyras est donc envoyé vivant au sombre séjour des damnés pour

avoir courtisé de trop près une morte!
76. II. 2, 408 et 586; 3, 96, etc.; cet épithète s'applique également à Dio-

mède ou Ajax: II. 9, 31; 15, 249, etc.



LA TRADITION HOMÉRIQUE CHEZ LUCIEN 141

une fois rattrapée et ramenée vers son époux, elle pleure, rougit
de honte et cache son visage, comme jadis sur les remparts de

Troie, lorsqu'elle assistait au combat singulier entre Pâris et
Ménélas77.

Mais ce que je retiendrai avant tout ici, c'est encore l'application
dans la relation de l'incident d'une «procédure historiogra-

phique». Pour appuyer la véracité de son récit et donner à cet
épisode inspiré de la matière épique un semblant de réalité,
Lucien précise par exemple qu'au moment de la fuite des amants
lui-même dormait, se portant de la sorte témoin «in absentia».
En outre, comme le relève A. Stengel, les termes employés pour
décrire la poursuite des fugitifs sont empruntés au vocabulaire
militaire de Thucydide78. Ces allusions à un auteur dont le
sérieux et la gravité sont ceux que l'on sait confèrent par contamination

une dimension historique au récit de Lucien qui contraste
de façon tout à fait comique avec le burlesque de l'incident. Par
l'utilisation incongrue d'une formulation de type historiogra-
phique sur un contenu fantaisiste directement inspiré d'Homère,
Lucien tourne en dérision les inventions de ce dernier, tout en
démontrant sa propre aptitude à forger des mensonges
excentriques.

On retrouve le souci d'authentification caractéristique des
écrits historiographiques dans une autre continuation d'Homère
appliquant la dévalorisation burlesque: la visite à Ogygie. Peu
avant son départ de l'île des Bienheureux, Lucien se voit confier
par Ulysse une lettre à l'adresse de Calypso; l'ancien amant de la
Nymphe y exprime ses regrets de ne pas être demeuré auprès
d'elle et promet de la rejoindre à la première occasion79. Cette
intrigue de vaudeville donne à notre explorateur l'occasion de
faire escale à Ogygie pour y livrer sa missive et, de la sorte, de
vérifier les dires d'Homère: par sa qualité de témoin oculaire, il
est en mesure de confirmer que la grotte de Calypso correspond
bel et bien à la fameuse description qu'en a faite le poète80.

77. II. 3, 141 sq. et 172 sq.
78. A. Stengel, De Luciani veris historiis, p. 75 et 76: par exemple, epßi-

ßdaas" (faisant embarquer): Thuc. 2, 90, 3; ùrrô rrpodupîaç (avec ardeur):
Thuc. 4, 14, 3 et 7, 76; KaTaAapßdisovcn roùç nporepovs" [...] âpTt
ripriKÔTaç (ils trouvent les premiers hommes... s'étant emparés depuis
peu...): Thuc. 1, 61, 2.

79. VH 2, 29.
80. VH 2, 35 sq.



142 ÉTUDES DE LETTRES

L'ironie réside dans le fait que Lucien se fait ici complice des
affabulations de celui qu'il considère comme le prince des

menteurs.
Avec ce témoignage «accréditif» l'univers de l'épopée se

trouve transposé dans la «réalité» de V Histoire vraie, comme il
peut l'être aussi par la négative, c'est-à-dire quand les vers
d'Homère sont infirmés. C'est ce qui se produit lorsque nos
explorateurs abordent dans l'île des Songes81. Selon Lucien,
personne n'en a parlé avant lui, à l'exception d'Homère; mais
ce qu'en dit le poète est inexact (où navu dicpLßcüS'). Au dix-
neuvième chant de V Odyssée, Pénélope déclare effectivement
que les rêves parviennent à l'esprit par deux portes: les rêves
trompeurs par une porte d'ivoire et les rêves véridiques par une
porte de corne82. Selon un procédé qu'il affectionne, Lucien
concrétise l'image poétique contenue dans ces vers: il conçoit
une île des Songes qu'il visite lors de son expédition et dont la
capitale ne possède pas deux portes comme le prétend le poète
(Kaddnep'Opppop e'ùprjKeû), mais quatre: outre les portes d'ivoire
et de corne, l'on compte encore celles de fer et d'argile par
lesquelles se glissent les songes cauchemardesques.

Cette rectification ne vise pas qu'Homère. D'une part, elle
singe une pratique commune chez les historiographes trop
enclins à désavouer les dires d'un collègue: c'est par exemple le
cas de Ctésias qui, si l'on en croit Photios, n'avait de cesse de
contredire Hérodote83. D'autre part, elle se raille de la vogue des
corrections d'Homère auxquelles s'adonnent volontiers les
écrivains des Ier et IIe siècles ap. J.-C.; Lucien offre ici (ainsi que
dans l'exemplaire précédent) une caricature de ce type de pédanterie,

comme il le fait aussi de manière plus suivie dans son
dialogue Le Songe ou le CoqM. Mais il ne se limite pas ici à corriger
la matière homérique: celle-ci n'est qu'une amorce à partir de

laquelle il peut laisser libre cours à son imagination créative.
Comme le remarque avec raison M. Fusillo, «l'agressivité
satirique est amortie en faveur de la transfiguration fantastique85».

81. VH 2, 32 sq.
82. Od. 19, 562 sq.
83. Phot. Bibl. 35b sq.
84. Voir F. Mehmel, «Homer und die Griechen», p. 38-41; cf. aussi

S. Merkle, Die Ephemeris belli Troiani des Diktys von Kreta, Frankfurt am
Main: Lang, 1989, p. 35-44 et 249-59.

85. M. Fusillo, «Le miroir de la Lune», p. 128.



LA TRADITION HOMÉRIQUE CHEZ LUCIEN 143

Et en effet, plus que dans aucun des cas étudiés précédemment,
Lucien se dégage de la tutelle du poète: décrite sur le ton sérieux
et objectif caractéristique de la manière des écrits historiogra-
phiques soucieux de crédibilité, cette cité des Rêves sortie droit
de l'univers de la poésie constitue l'une des inventions les plus
originales de Lucien.

Avec cet épisode, on perçoit particulièrement bien de quelle
façon Lucien, cédant au plaisir de l'affabulation effrénée, rivalise
avec son modèle dans une véritable course au mensonge. Héritier
de la matière homérique, il n'hésite pas à la prolonger et à la
modifier jusqu'à l'extravagance. Dans cette étrange compétition, le
texte de l'un s'autorise du texte de l'autre dans un rapport
paradoxal et réciproque: ainsi Lucien, rappelant malicieusement que
son récit n'est qu'inventions, affirme avoir pénétré dans la ville
par la porte d'ivoire, c'est-à-dire par celle qui, selon le poète,
s'ouvre sur les songes mensongers.

On a pu le constater, les divers emprunts à l'Iliade et à V Odyssée

s'inscrivent toujours dans la dialectique vérité/mensonge qui
sous-tend VHistoire vraie. L'application ironique sur la matière
épique d'une «procédure historiographique crédibilisante»
persiflée tout au long du récit a certes pour effet de dénoncer cette
matière comme fabuleuse; mais c'est aussi pour renchérir sur le

mensonge homérique et pour surpasser son modèle que Lucien
fait usage dans ses continuations d'une telle procédure. Issu de

l'épopée, son récit permet de révéler, dans un registre comique,
un Lucien émule d'Homère et, en matière d'affabulations, un
nouvel Homère. En recueillant l'héritage homérique qu'il soumet
à son humour et à sa fantaisie, le sophiste de Samosate lui assure
la pérennité à travers son Histoire vraie.

Bien que la réécriture historiographique d'Homère et la
continuation burlesque de son œuvre rangent le poète parmi ceux à

qui s'en prend la satire, on peut se demander s'il n'est pas plus le
véhicule au travers duquel s'opère cette satire que son objet
immédiat. Car ses poèmes trouvent avant tout une destination dans
les polémiques littéraires auxquelles se livre l'auteur de Y
Histoire vraie\ ils sont exploités aussi bien pour railler un type
d'historiographie fabulatrice que pour tourner en dérision les
interprétations et les corrections savantes des spécialistes
homériques. Quoi qu'il en soit, l'usage qui est fait de l'épopée à

l'intérieur de Y Histoire vraie se révèle complexe et ambigu,
oscillant entre moquerie et référence admirative. Lucien exploite



144 ÉTUDES DE LETTRES

la matière homérique pour donner plus de portée à sa diatribe, en
même temps qu'il réalise à partir d'elle une création nouvelle:
bien loin d'être simplement mise à l'écart par le regard critique,
l'épopée est assimilée pour être mieux concurrencée. On assiste à

un double mouvement comparable à celui que M. Bakhtine a

analysé dans ses observations sur le carnaval86: éclipsant le
temps d'un rire le texte dont il se raille, le texte parodiant se voit
«intronisé» à sa place; règne éphémère qui conduit immanquablement

à sa «détronisation»: parce qu'il ne saurait exister sans
l'objet de sa satire, il doit bientôt lui céder la place. Ainsi de

YHistoire vraie: si l'épopée d'Homère peut y sembler au premier
abord discréditée, elle ne tarde cependant pas à recouvrer sa

suprématie.

4. Une création hybride

Je voudrais pour conclure m'interroger encore une fois sur les
intentions qui sous-tendent cette œuvre, en procédant à une
relecture des métamorphoses qu'y subissent les poèmes
homériques. On aura constaté que les allusions à Homère n'ont pas
pour seule fonction de satisfaire à l'énigme littéraire du
prologue, mais qu'elles témoignent d'un usage orienté de l'épopée,
— dans lequel le ipevôos- occupe une position centrale. On peut
dès lors voir dans Y Histoire vraie un pur divertissement: Lucien
ne ferait que railler plus ou moins sévèrement les récits fabuleux
prétendument véritables. Homère est alors à la fois la cible et
l'instrument de la moquerie. Mais peut-être une autre lecture est-
elle possible, qui pourrait se montrer complémentaire et venir
enrichir cette première interprétation. Peut-être en effet le
dessein est-il plus grave qu'il n'y paraît: Lucien dénoncerait le
goût de ses contemporains pour une littérature servant d'échappatoire

à la réalité quotidienne; une littérature qui appartient à un
passé culturel grec révolu. C'est la thèse séduisante avancée par
R. Bracht Branham à propos de l'ensemble de l'œuvre du so-

86. M. Bakhtine, La poétique de Dostoïevski, Paris: Seuil, 1970 (1963:
forme élargie de la première édition parue en 1929 sous le titre Problèmes
de l'œuvre de Dostoïevski), p. 169-80 et, du même auteur, L'œuvre de

François Rabelais et la culture populaire au Moyen Age et sous la
Renaissance, Paris: Gallimard, 1970 (1965), p. 198-200; cf. encore D. Jardon,
Du comique, p. 187-8.



LA TRADITION HOMÉRIQUE CHEZ LUCIEN 145

phiste de Samosate: son étude montre comment le rire de Lucien
permet de régénérer des traditions littéraires figées et anachroniques,

et, du même coup, de faire un pont entre ce passé
glorieux mais devenu «alien», étranger, et un présent par trop
nostalgique87.

C'est dans cette perspective que l'on pourrait comprendre
l'utilisation du tpevSoç dans YHistoire vraie et la constante
surenchère de mensonges à laquelle se livre Lucien. S'en prenant
au modèle des récits fabulateurs, le sophiste procéderait dans son
œuvre à une véritable démonstration par l'absurde afin de mettre
en lumière la vanité de cette littérature d'évasion que constituent
les récits de voyage vers des ailleurs lointains et merveilleux: de
tels récits — offrant le mirage d'une autre réalité — ne sauraient
apporter de solution aux interrogations que suscitaient les conditions

sociales chez les lecteurs grecs de l'époque, individus
isolés dans l'Empire romain, privés d'autonomie et d'activité
politique et publique88.

S'il est sérieux, ce dessein n'exclut pas que Lucien puisse
recourir dans sa démonstration à une fantaisie enjouée et réaliser
une création originale. Comme le montre R. Bracht Branham,
c'est le propre de cet auteur à l'esprit unique que de se livrer aux
expérimentations rhétoriques et aux mélanges de genres afin de
rénover les traditions littéraires. Et de fait, nous avons pu observer

comment les poèmes homériques se trouvent réactivés dans
YHistoire vraie: par le biais du rire, Lucien procède en quelque

87. R. Bracht Branham, Unruly Eloquence. Lucian and the Comedy of
Traditions, Cambridge Mass./London: Harvard University Press, 1989.

88. Sur les conditions sociales qui voient l'émergence d'une littérature de
divertissement et d'évasion, cf. H. Kuch, «Die Herausbildung des antiken
Romans als Literaturgattung. Theoretische Positionen, historische
Voraussetzungen und literarische Prozesse», in H. Kuch et al., Der antike Roman.
Untersuchungen zur literarischen Kommunikation und Gattungsgeschichte,
Berlin: Akademie-Verlag, 1989, p. 11-51, en particulier p. 28-39. Du même
auteur, «Funktionswandlungen des antiken Romans», ibid., p. 52-81; cf.
aussi T. Hàgg, The Novel in Antiquity, Oxford: Blackwell, 1983, p. 81-90.
On touche ici à la délicate question du public ou, plus vraisemblablement,
des publics auquels s'adressaient les romans antiques: les lecteurs/auditeurs
devaient être aussi divers que l'étaient les œuvres elles-mêmes et les intentions

de leurs auteurs. Sur cette question, voir T. Hägg, The Novel, p. 90-
101; B. Wesseling, «The Audience of the Ancient Novels», in Gronigen
Colloquia on the Novel I, éd. H. Hofman, Groningen: Forsten, 1988, p. 67-
79; K. Treu, «Der antike Roman und sein Publikum», in H. Kuch, Der
antike Roman, p. 178-197.



146 ÉTUDES DE LETTRES

sorte au mariage d'une prose historiographique informative et de
la liberté poétique. Bien que le i/seDôoç ne soit admis que dans le
seul domaine traditionnellement ouvert à l'invention — la poésie
—, Lucien n'hésite pas à l'introduire dans une prose tout aussi
traditionnellement confinée au domaine de la référence89.
M. Fusillo relève que, dans cette œuvre, «la poésie obtient le
maximum d'approbation parce qu'elle n'aspire pas à la vérité
absolue — et, de par son statut, ne doit pas y aspirer —90»: loin
de prétendre au vrai ou seulement au vraisemblable, Lucien
revendique en effet le droit de se livrer dans sa prose à la pure
fantaisie poétique, et il le fait sous la tutelle d'Homère. Il était
normal qu'il revienne au roi des poètes et des menteurs de
cautionner cette création hybride dans une épigramme de son
cru, composée en l'honneur de Lucien sur l'île des Bienheureux:

Lucien, le bien-aimé des dieux bienheureux, a vu tout ce pays
et puis il est parti vers sa chère patrie91.

Danielle van Mal-Maeder

89. Cf. B.E. Perry, The Ancient Romances, p. 66-79; M. Fusillo, «Le
miroir de la Lune», p. 110; G. Avenarius, Lukians Schrift, p. 16-22. Sur le
droit de la poésie au mensonge et à la liberté d'invention, voir par exemple
Luc. Philops. 3 sq., Hist. Conscr. 8 sq.; Plut. Mor. 16a sq. et, dans le
domaine latin, Ov. Amor. 3, 12, 19 et 41 sq.; Pun. Ep. 6, 21 et 9, 33. Cette
licence est exprimée dans un célèbre passage de la Poétique (où elle est
soumise au vraisemblable: 1451a et b; cf. aussi 1460a), dans lequel
Aristote oppose historiens et poètes: ces derniers ne se distinguent pas en
ce qu'ils écrivent en vers, mais parce qu'ils disent «ce qui pourrait avoir
lieu»; les historiens, quant à eux, racontent «ce qui a eu lieu».

90. M. Fusillo, «Le miroir de la Lune», p. 125.
91. VH 2, 28.


	Les détournements homériques dans l'Histoire vraie de Lucien : le rapatriement d'une tradition littéraire

