
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1992)

Heft: 2

Artikel: Entre exotisme et héroïsme : les celtes de Posidonios

Autor: Voillat Sauer, Anne Julia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870436

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870436
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ENTRE EXOTISME ET HÉROÏSME:
LES CELTES DE POSIDONIOS

A l'époque hellénistique, le nombre de peuples barbares connus des
Grecs a beaucoup augmenté; la quantité d'écrits consacrés à la description

de leurs territoires et de leurs coutumes a crû parallèlement. Les
Keltika de Posidonios d'Apamée, description du sud de la Gaule et de
ses habitants, prennent place parmi les plus achevés de ces écrits
«ethnographiques». Le philosophe stoïcien étudie le territoire, l'aspect,
les coutumes des Celtes avec une précision remarquable. Cette peinture
n'est toutefois pas qu'un simple compte-rendu ethnographique: en
décrivant les Gaulois, Posidonios se démarque du schéma traditionnel
opposant radicalement les Grecs et les Barbares. En accord avec sa
conception de l'histoire de l'humanité, il attribue aux Celtes une place
qui n'est plus totalement extérieure au monde grec, et qui ne se définit
pas par une altérité exclusive: ainsi, Posidonios décrit certaines
coutumes celtiques en les assimilant aux mœurs grecques. Pour le
philosophe stoïcien, les frontières géographiques et culturelles qui
peuvent séparer les peuples importent peu en comparaison de ce facteur
essentiel d'humanité qu'est la possession du Logos.

Les conquêtes d'Alexandre, en ouvrant au monde grec des
horizons géographiques encore peu connus, ont renouvelé
l'intérêt que les Grecs pouvaient porter aux peuples étrangers.
Suivant en cela les traces du conquérant macédonien, les historiens
et les géographes de l'époque hellénistique se sont surtout
intéressés aux peuples asiatiques. C'est par l'intermédiaire de

l'expansion romaine que les Grecs feront vraiment connaissance
avec les habitants de l'Europe occidentale. Parmi eux, ceux qui
retiendront le plus leur attention seront les Celtes, qui émergent
peu à peu des confins de l'Europe, des ê<JxaTLai d'Hérodote.



104 ÉTUDES DE LETTRES

Posidonios d'Apamée est, de tous les géographes et historiens
grecs, celui qui nous fournit le plus grand nombre de renseignements

au sujet de ce peuple: il a d'ailleurs été utilisé avec profit
par les archéologues qui ont étudié le monde celte. Le philosophe
stoïcien a en effet eu la possibilité de voyager dans ce qui était
encore la Gaule indépendante, à la fin du Ier siècle av. J.-C. Sa

description est donc alimentée en grande partie par une observation

directe des mœurs gauloises, ce qui lui confère une valeur
exceptionnelle.

Les Keltika ont également suscité l'intérêt de ceux qui, dans le
cadre des études grecques, se sont penchés sur 1'«ethnographie»
ou, en d'autres termes, sur les descriptions de peuples étrangers
données par les Grecs. Les commentateurs ont généralement mis
en évidence la structure rigoureuse, d'inspiration stoïcienne, qui
sous-tend la description de Posidonios; cette description a été
fréquemment perçue comme obéissant à une logique binaire, basée

sur une série d'oppositions: Grecs/Celtes, civilisation/sauvagerie,

complexité/simplicité, rationnel/irrationnel. On peut citer à

titre d'exemple deux lectures, qui, bien que différentes, utilisent
cette grille d'analyse: celle de K. E. Müller, qui voit dans la
description des Celtes le lieu d'une opposition polarisée entre
peuples de nature et peuples de culture, et celle de M. M. Sassi,
qui distingue Celtes et Grecs en faisant des uns les représentants
paradigmatiques des peuples nordiques, des autres des peuples
méridionaux1. L'étude présente n'a pas pour but d'évaluer la
pertinence de cette perception binaire dans l'anthropologie
grecque en général, mais de montrer que les Keltika ne s'y
prêtent vraisemblablement pas.

Dans un premier temps, nous verrons par le biais d'une analyse

textuelle que les Keltika semblent, au premier abord, se plier
effectivement à une structure mettant en évidence l'altérité des
Celtes par rapport à la norme grecque. Mais cette première
analyse sera nuancée par l'étude plus approfondie de certains
éléments: Posidonios compare une partie des coutumes celtiques
aux mœurs des héros de \'Iliade-, une mise en parallèle des deux

1. K. E. Müller, Geschichte der antiken Ethnographie und ethnologischen

Theorie-Bildung, von den Anfängen bis auf die byzantinischen
Historiographen II, Wiesbaden: Steiner, 1980, et M.M. Sassi, La scienza
dell'uomo nella Grecia antica, Torino: Boringhieri, 1988. K. E. Müller,
Geschichte der antiken Ethnographie, p. 130, évoque la «polarisierende
Gegenüberstellung» qui sous-tend, à son avis, les Keltika.



LES CELTES DE POSIDONIOS 105

textes montrera que l'on peut, dans quelques cas bien précis,
parler d'assimilation. D'autre part, une lecture conjointe des
Keltika et de YEpître II de Sénèque permettra de montrer que si
les Celtes occupent bien une place précise dans la grille
anthropologique de Posidonios, ce n'est en tout cas pas exclusivement
celle de l'altérité par rapport au monde grec. Par là même, le
philosophe-ethnographe remet en question l'existence d'une
frontière clairement tracée entre le monde grec et le monde
barbare.

1. Le Celte figure de l'exotisme

1. 1. Les Keltika

Posidonios introduit sa description du peuple celte par une
présentation de la géographie physique de la Gaule2: il évoque le
climat rigoureux, son système fluvial axé sur le Rhône, son
régime des vents, et constate «l'accord harmonieux qui caractérise

tout le pays relativement aux cours d'eau et aux deux mers
qui le bordent3». Cet «accord harmonieux» est une notion
stoïcienne: on sait que la physique déterminée par le stoïcisme
perçoit l'univers entier comme une unité harmonieusement régie
par le Logos4.

En commençant son étude des Celtes par un examen de la
géographie physique du pays, Posidonios est tout à fait dans la ligne
de l'ethnographie hérodotéenne. Mais il ne suit pas servilement
la tradition: il est convaincu de l'existence d'un lien entre les
dispositions physiques et climatiques d'un pays et les mœurs
de ses habitants5; il tente de faire de ses exposés ethnographiques

l'illustration de son étiologie. A titre d'exemple, on peut
citer un passage transmis par Diodore, qui éclaire parfaitement
les procédés de l'historien-ethnographe: il évoque le climat froid
de la Gaule, qui ne permet pas la culture de la vigne; cette
caractéristique de l'environnement influence les mœurs des Celtes:
ils n'ont pas de vin et en sont réduits à consommer d'autres

2. STRAB. 4, 4, 1; Diod. SIC. 5, 25-7.
3. Strab. 4, 1, 14: rqu ôpoXoylav Tfjç x^Pa?-
4. Chrys. fr. 473 von Arnim.
5. Pour une étude approfondie de ce sujet, cf. K.E. Müller, Geschichte

der antiken Ethnographie, p. 321-32.



106 ÉTUDES DE LETTRES

boissons (notamment de l'hydromel); ce dénuement les rend
avides du produit de la vigne, qu'ils boivent pur (signe de
barbarie!) et en quantités excessives6. Ainsi, une particularité du
climat conditionne une coutume précise; elle peut même avoir
des répercussions sur la nature profonde d'un peuple: les conditions

météorologiques de la Gaule ont rendu les Celtes kütoluol
(«adonnés au vin»). Pour Posidonios, c'est l'environnement qui
fait des hommes ce qu'ils sont et qui, par conséquent, conditionne

leur destinée: il influence non seulement l'habitat, mais
également l'histoire des hommes. Cette conception déterministe
s'inspire bien évidemment des écrits hippocratiques7.

Une description de l'environnement ne peut donc qu'aboutir,
en vertu de ces principes étiologiques, à celle de ses habitants.
L'essentiel des Keltika est consacré à la peinture des mœurs
gauloises; la rigueur de cet exposé en a d'ailleurs fait l'une des

sources favorites des historiens du monde celtique.
Après le développement consacré au climat, Posidonios

commence par décrire l'aspect physique des Gaulois. Il insiste sur
leur haute taille, la blancheur de leur peau, l'abondance de leur
système pileux8. Leurs moustaches, qui servent de filtre à la
boisson et aux aliments, lui permettent de passer, par une
association d'idées assez audacieuse, aux coutumes alimentaires. Il
s'agit là de l'un des topoi de l'ethnographie grecque. Le détail de
cette description nous est transmis par Athénée9. Ce texte nous
permet de juger de la minutie avec laquelle Posidonios a étudié
les Celtes: il envisage successivement leur régime (essentiellement

carné), le protocole des repas, les coutumes de table.
Celles-ci sont analysées d'abord dans leur aspect matériel, puis

6. Diod. SIC. 5, 26.
7. Vitruv. 6, 1, 10 sq., qui passe pour avoir considérablement cité

Posidonios, explique ainsi la domination romaine: les Romains, vivant
dans une zone médiane et tempérée, réunissent les qualités des peuples
méridionaux et septentrionaux: «ainsi le ciel a mis Rome dans une région
merveilleusement tempérée afin qu'elle soit capable de commander».
Hippocr. Aer. 24.

8. Diod. Sic. 5, 28, 1 sq. La coiffure des Celtes les fait ressembler à des

satyres, à des Pans, voire même à des chevaux; c'est une première allusion
au caractère sauvage, non-civilisé, peut-être même infra-humain des Gaulois.

La blancheur et l'humidité de leur peau sont symptomatiques de leur
constitution froide et humide, propre aux peuples du nord. Cf., avec quelques

réserves, M. M. Sassi, La scienza dell'uomo, p. 121-2.
9. Ath. 4, 151e-2f.



LES CELTES DE POSIDONIOS 107

en tant qu'expression de la hiérarchie militaire (le guerrier le
plus valeureux se place au milieu), enfin dans leurs implications
sociales et politiques (présence de serviteurs, boissons
différentes selon le degré de richesse). Cette progression témoigne de

l'intérêt que Posidonios porte aux coutumes révélant l'organisation

sociale et politique d'un peuple.
Posidonios évoque ensuite les querelles fréquentes qui

divisent les Celtes au cours des repas, et qui, selon le texte cité
par Athénée, ont pour cause l'attribution contestée du «morceau
du champion10». Ces combats peuvent aller jusqu'à la mort des

protagonistes, car le Celte préfère mourir plutôt que de voir son
honneur mis en cause. Ce trait de l'âme gauloise permet à
Posidonios de passer à une autre coutume, tout aussi meurtrière: le
suicide rituel11. Ce passage a été longuement analysé par les
historiens et les anthropologues modernes qui voient dans cet
acte un exemple de potlach servant à établir une hiérarchie
sociale, au même titre que le rituel des banquets12. Posidonios ne
commente pas explicitement ces coutumes; on peut cependant
penser qu'en tant que stoïcien, la propension des Celtes au
suicide ne pouvait que retenir son attention; mais le texte transmis
par Athénée est une simple description dépourvue de tout
commentaire. En fait, il est peu vraisemblable que Posidonios ait
établi un lien entre Y evXoyoç èÇayœyrj, «la sortie raisonnée»
stoïcienne et le suicide rituel des Gaulois: la première est une
action mûrement réfléchie, prérogative du sage, tandis que le
second est la manifestation d'un orgueil exacerbé, d'un désir
effréné de prouver sa supériorité. A ce titre, Posidonios ne
pouvait que condamner ce type de suicide13.

Suivent quelques remarques d'ordre religieux, introduites par
la mention du mépris des Celtes pour la mort. Posidonios nous
dit que ceux-ci, comme les pythagoriciens, croient à la métem-

10. Ath. 4, 154ac; cf. Diod. Sic. 5, 28, 5.
11. Ath. 154bc.
12. Voir à ce sujet surtout M. Mauss, «Sur un texte de Posidonios, le

suicide contreprestation suprême», in Œuvres, Paris: Minuit, 1969, vol. III,
p. 52-57, et C. Feuvrier-Prévotat, «Echanges et sociétés en Gaule
indépendante: à propos d'un texte de Posidonios d'Apamée», Ktêma, III (1978),
p. 243-259.

13. Au sujet du suicide stoïcien, cf. les fr. 757-768 von Arnim ainsi que
M. Pohlenz, Die Stoa. Geschichte einer geistigen Bewegung, Göttingen:
Vandenhoeck & Ruprecht, 1964, p. 156 et 323, et M. Vegetti, L'etica degli
antichi, Roma/Bari: Laterza, 1989, p. 294-6.



108 ÉTUDES DE LETTRES

psychose. En fait, il semble bien que les Gaulois n'aient jamais
cru à la transmigration des âmes telle que la concevait Pytha-
gore; l'observateur, confronté à une croyance qu'il ne comprenait
pas, a vraisemblablement ressenti le besoin de recourir à un
système référentiel connu14. On peut signaler au passage que ces
quelques remarques concernant les pratiques religieuses et
funéraires des Celtes montrent que Posidonios ne partage pas le
désintérêt des ethnographes de son époque pour le champ religieux.
Dans ce domaine, il reste très proche d'Hérodote: comme lui, il
analyse les coutumes religieuses en envisageant avant tout les
sacrifices et les coutumes funéraires15. Pour lui, les rites des
Celtes révèlent une part importante de leur nature, et c'est à ce
titre qu'il les insère dans sa description.

Sans transition, si l'on en croit Diodore, Posidonios passe aux
usages guerriers des Celtes. Ces coutumes lui permettent de

mettre en évidence l'une des caractéristiques principales
attribuées aux Celtes depuis Platon, la témérité16: «ils méprisent la
mort». Autre trait remarquable mis en relief par cette description:
la sauvagerie des Gaulois. Posidonios évoque la coutume des
têtes coupées et embaumées que les guerriers suspendent à leur
porte; Strabon nous apprend que Posidonios a été le témoin
direct de ce spectacle: «Posidonios dit avoir vu lui-même en bien
des endroits ce spectacle, qui d'abord lui répugnait, mais qu'il
avait fini, avec l'accoutumance, par supporter sereinement17». Le
philosophe stoïcien estime d'ailleurs que cette cruauté doit être
nuancée: l'attitude des Celtes face à leurs trophées momifiés
témoigne d'une «certaine grandeur barbare18». Cet oxymoron
résume en trois mots la complexité de l'image du Celte telle que
nous la transmet Posidonios!

Il poursuit sa description en nous donnant une sorte de résumé
du caractère celte. Le terme-clé en est l'adjectif KaTanÀriKTLKÔç:
les Celtes sont si effrayants qu'ils frappent littéralement de stu-

14. Diod. Sic. 5, 28, 6. Au sujet des croyances celtiques dans ce
domaine, voir M. Green, The Gods of the Celts, Gloucester-Totowa: Barnes
and Noble, 1986, p. 21.

15. Pour une étude détaillée de la grille ethnographique utilisée par
Hérodote, cf. K. Trüdinger, Studien zur Geschichte der griechisch-römischen

Ethnographie, Basel: Birkhäuser, 1918, p. 21-34.
16. Diod. Sic. 5, 29, 2; cf. Plat. Leg. 637de.
17. Strab. 4, 4, 5.
18. Diod. Sic. 5, 29, 5: ßdpßapou riva peyaXotpvxlav.



LES CELTES DE POSIDONIOS 109

peur celui qui les affronte. Strabon reprend ce passage au début
du développement ethnographique qu'il leur consacre, en termes
différents toutefois: il relève le fait que «la race galatique est [...]
prompte à la colère (dvfiucôi/])19». Nous aurons l'occasion d'étudier

plus en détail cette dernière caractéristique. Posidonios
termine la description physique et morale des Celtes en mentionnant

leur voix, qui est «rude et forte», leur mode d'expression
hyperbolique et énigmatique; leur pensée, par contre, ne manque
pas de finesse20.

On aborde ensuite un développement consacré à la composition

et aux fonctions des classes sacerdotales. Ce passage, qui
a suscité de nombreuses analyses, pose quelques problèmes
d'ordre textuel au sujet desquels nous n'entrerons pas en matière
ici21. Posidonios mentionne les membres de la classe sacerdotale,
tenus en haute estime. Il y distingue trois catégories: celle des
bardes (poètes et chanteurs), celle des druides (philosophes,
théologiens, moralistes) et celle des vates (devins, prêtres et
«physiciens»). Ces sages officient comme devins et président à

des sacrifices dont le caractère divinatoire ne pouvait
qu'intéresser le philosophe stoïcien22.

Mais les sacrifices gaulois sont rigoureusement barbares: les
victimes sont des êtres humains, ce qui est totalement étranger à

l'esprit grec. Selon J.-P. Vernant, «il n'y a pas, en Grèce, de
"sacrifice" humain qui ne soit aussi un sacrifice déviant ou
corrompu, une offrande monstrueuse23». Les Celtes témoignent
donc dans ce domaine d'une barbarie totale. La présence des
druides à ces sacrifices est indispensable: «ils affirment, nous dit
Posidonios, qu'il faut offrir des sacrifices agréables aux dieux
par l'intermédiaire d'hommes qui connaissent la nature divine et
sont comme à l'unisson avec elle24». Le rôle crucial joué par les

19. Diod. Sic. 5, 30 et Strab. 4, 4, 2.
20. Diod. Sic. 5, 31, 1.

21. Diod. Sic. 5, 31, 2; Strab. 4, 4, 4; Ath. 4, 246cd. A ce sujet, on
trouve un bon état de la question chez G. Aujac, Strabon. Géographie,
Paris: Belles Lettres, 1976, p. 61 n. 2.

22. On sait que les Stoïciens croient aux possibilités de la divination;
Panétios avait renoncé à cette conviction, mais Posidonios l'a réintroduite
dans sa doctrine; cf. fr. 937 von Arnim et Cic. Div. 1, 52; 1, 38; 2, 63.

23. J.-P. Vernant, «Sacrifice et mise à mort dans la Quota grecque», in
Le Sacrifice dans l'Antiquité. Entretiens sur l'Antiquité classique, XXVII,
Vandœuvres/Genève: Fondation Hardt, 1980, p. 1-21.

24. Diod. SIC. 5, 31, 4.



110 ÉTUDES DE LETTRES

philosophes dans les relations entre l'homme, le monde et la
divinité apparaît clairement ici et sera développé ultérieurement
dans cette étude.

L'activité des druides concerne également les affaires
guerrières: ils ont le pouvoir d'interrompre les combats au moment
où ils vont s'engager. Posidonios en tire la conclusion suivante:
«ainsi, même chez les barbares les plus sauvages, la colère
(dvpôç) recule devant la sagesse et Arès révère les Muses25».
Cette affirmation, qui fait coexister la colère et la sagesse à

l'intérieur de la description d'un même peuple, montre que la
figure du Celte n'a en fait rien de monolithique.

Les Keltika, dans la version indirecte que nous connaissons, se
terminent par quelques éléments d'information livrés en vrac,
sans ordre bien défini. Sont évoqués le problème de la dénomination

des Celtes et de leur répartition en Europe, l'aspect des
femmes et des enfants, l'épineuse question des Cimbres26 et la
sexualité des Celtes, portés «sans retenue» à l'homoérotisme et
chez qui les adolescents se prostituent sans honte.

Voici donc résumée la structure des Keltika, telle qu'on peut la
définir à partir des écrits de Diodore, Strabon et Athénée. Il
s'agit maintenant d'analyser plus précisément l'image du Celte
que nous transmet Posidonios. Quelles en sont les caractéristiques

dominantes? Correspondent-elles aux topoi établis de
longue date par les Grecs au sujet des Celtes?

1. 2. Le Celte exotique

Le Celte, tel qu'il est décrit par Posidonios, apparaît au
premier abord comme un être essentiellement barbare, aux coutumes
profondément étrangères à la culture grecque: il est fastueux,
amoureux de l'or et des bijoux, porté à l'ivrognerie, excessif
jusque dans sa pratique de la sexualité, emporté, querelleur,
téméraire, cruel... En fait, un terme qualifie à merveille le caractère

celte: il est dominé par le dvpôç. Ce concept apparaît aussi
bien chez Strabon que chez Diodore: le premier affirme, nous

25. Diod. Sic. 5, 31, 5; Strab. 4, 4, 4 évoque avant tout les pouvoirs
juridiques des «philosophes», qui sont «les plus justes».

26. Diod. Sic. 5, 32. Au sujet des Cimbres, que Posidonios considère
comme Celtes, voir l'état de la question chez J.-J. Tierney, «The Celtic
Ethnography of Posidonius», Proceedings of the Royal Irish Academy,
LXC (1959/60), p. 189-252 (p. 199-201).



LES CELTES DE POSIDONIOS 111

l'avons vu, que «la race tout entière, que l'on nomme maintenant
gauloise et galatique, [...] est 9u/j.lk6p», tandis que le second
précise que «même chez les Barbares [...], le dvpôç obéit à la
sagesse27». Posidonios n'est pas le premier à utiliser ce terme
pour caractériser les Celtes. A l'origine, il désigne le siège des

sentiments, l'âme, le coeur; à ce titre, il exprime bien évidemment

tout ce qui est provoqué par la passion, et en particulier la
colère. Aristote, lorsqu'il parle de la témérité des Celtes, précise
qu'elle est causée par leur dvfiôç et qu'elle s'accompagne d'àicpa-
ata, d'«intempérance28». Dans sa description de la bataille de
Télamon, Polybe oppose complaisamment les Gaulois, victimes
de «leur exubérance et de leur irréflexion» (vrro tov dvpov Km

ttjç àXoyLcrTLQç), aux Romains, qui même dans l'adversité
gardent leur égalité d'humeur29.

Chez Posidonios toutefois, la notion de dvpôç prend un relief
particulier: il l'utilise en effet non seulement dans ses écrits
«ethnographiques», mais également dans son œuvre philosophique,

où ce concept recouvre l'une des fonctions irrationnelles
de l'âme, la fonction «irascible»30. En disposent les enfants et les
animaux, qui sont d'ailleurs dépourvus de la faculté «rationnelle»;

toutefois, en grandissant, les enfants peuvent acquérir
cette capacité. Si Posidonios avait à l'esprit son système psychologique

lorsqu'il évoque le dvpôç celte, on peut émettre l'hypothèse

qu'il assimilait le Gaulois à un enfant dont l'exubérance
n'est pas encore maîtrisée par la raison; il se situerait donc à un
niveau en quelque sorte «prérationnel». Mais le Celte est-il
également assimilé à un animal? On peut hésiter. On sait en effet
que bien des auteurs, d'Homère à Agatharchidès en passant par
Hérodote, ont eu tendance à hiérarchiser l'humanité en allant du
plus sauvage au plus civilisé, de la bête aux dieux en passant par
î'homme. Posidonios affirme que les Celtes mangent «comme

27. Strab. 4, 4, 2 et Diod. Sic. 5, 31, 5.
28. Aristot. Eth. Eud. 1229b 25 et 27.
29. Polyb. 2, 29, 7-8.
30. Au sujet de la «psychologie» posidonienne, cf. M. Laffranque,

Posidonios d'Apamée, Paris: PUF, 1964, p. 440-9, et A.-J. Voelke, L'idée
de volonté dans le stoïcisme, Paris: PUF, 1973, p. 121, qui définit ainsi la
fonction «irascible»: «elle se marque dans l'ardeur combative, le goût de la
victoire et de toutes les formes de supériorité» et «à ses yeux, la fonction
irascible et la fonction concupiscible sont toutes deux "irrationnelles", par
quoi il faut entendre "privées de raison"».



112 ÉTUDES DE LETTRES

des lions» et les compare explicitement à des animaux31. On peut
supposer cependant que ces quelques remarques ont surtout pour
but d'accentuer l'aspect irrationnel des Celtes plutôt que de les
assimiler à des animaux: ils ont en effet la possibilité, comme les
enfants, d'acquérir ultérieurement la raison.

Le Ovpôç qui domine la personnalité des Celtes explique en
grande partie le manque de mesure et l'excès dont ils font montre
dans tous les domaines, ou presque. Ainsi leur témérité confine à

la folie: «certains méprisent à un tel point la mort qu'ils se

précipitent au devant du danger entièrement nus, équipés d'une
seule ceinture». Aristote avait déjà mentionné cette caractéristique

des Celtes et remarquait qu'elle les poussait à combattre
les flots32. Nous avons vu précédemment que Posidonios notait
le caractère excessif de leur amour du vin: «ils sont à l'excès
(icad' imepßoXriu) adonnés au vin». Platon est le premier à
mentionner cette ivrognerie, mais elle va rapidement devenir l'un des

principaux lieux communs utilisés par les Grecs pour décrire les
Celtes33. L'exagération caractérise également leur amour des
richesses: ils sont, nous dit Posidonios, «excessivement épris de
richesses» (<fiLXâpyvpoL Kad' vrrepßoXriv). Elle gagne jusqu'à leur
manière de parler: ils s'expriment volontiers par hyperboles {èu
VTrepßoXals~)34.

En accord avec ses prédécesseurs, Posidonios semble donc
nous transmettre une image du Celte frappée du sceau de l'étran-
geté; le guerrier gaulois est, par rapport au monde grec, un être
véritablement exotique. Ses armes sont ciselées «de manière
extraordinaire» (iÔLOTpÔTTtoç); son aspect physique est tout aussi
étrange, puisque Posidonios le qualifie de (pauraoïa-, quant à ses
instruments de musique, ils sont «d'une nature étrange et
barbare»! Mais qu'attendre d'autre d'un peuple qui, entre autres
choses, pratique des sacrifices humains? «Coutume étrange et
incroyable», nous dit Posidonios35. Et certes, les hommes qui s'y
prêtent ne sont-ils pas irrémédiablement «autres»? En fait, bien
des éléments de la description remettent en cause cette
opposition.

31. Ath. 4, 151e; Diod. Sic. 5, 31, 5.
32. Diod. Sic. 5, 29, 2; Aristot. Eth. Eud. 1229b 25.
33. Diod. Sic. 5, 26, 3; Plat. Leg. 637de.
34. Diod. Sic. 5, 27, 4; 5, 31, 1.

35. Diod. SIC. 5, 30, 2; 5, 30, 3; 5, 31, 3.



LES CELTES DE POSIDONIOS 113

2. Le Celte héroïque

Jusqu'ici, nous avons relevé chez les Celtes de Posidonios les
caractéristiques qui font d'eux des barbares. Tant leur aspect que
leur mode de vie mettent en évidence leur étrangeté, leur altérité
face au monde grec. Sacrifices humains, momification des têtes,
amour excessif de l'or et du vin sont autant de traits qui
éloignent le peuple celte de l'idéal grec36. Les Gaulois seraient donc
les représentants parfaits d'une barbarie marquée par un manque
de civilisation37. C'est la conclusion à laquelle sont en général
parvenus les commentateurs sensibles avant tout à la structure
strictement polarisée qui sous-tendrait les Keltikai%. Mais ce type
d'analyse ne tient pas suffisamment compte d'un certain nombre
de traits propres au peuple celte tel qu'il est vu par Posidonios;
ces éléments remettent quelque peu en question l'opposition
binaire Grecs civilisés/Barbares sauvages.

En effet, les caractéristiques que Posidonios relève chez les
Celtes ne sont pas toutes perçues comme négatives: la race
gauloise, nous dit-il, «est simple et exempte de vice39». Cette
simplicité est nettement envisagée comme une qualité: Posidonios

reprend à son compte la tendance qu'ont les historiens de

l'époque hellénistique à idéaliser certains peuples barbares, dans
le but de stigmatiser l'excessif raffinement du monde grec40.
Mais cette qualité est elle aussi perçue comme un facteur d'opposition

entre Celtes et Grecs; elle prend place par conséquent dans
une structure binaire, même si la valorisation positive touche ici
le barbare et non plus le Grec: dans le cas présent, le mode de

vie moralement satisfaisant est celui du premier, et non celui
du second.

36. Strab. 4, 4, 2.
37. On peut également classer dans cette catégorie les Scythes

d'Hérodote, les Ichtyophages d'Agatharchidès, les Germains de Tacite, et
bien d'autres: ces peuples se caractérisent par un manque de civilisation et
s'opposent par exemple aux Perses, aux Orientaux que l'excès de culture a

amollis. Cette distinction apparaît déjà dans les écrits hippocratiques; cf.
Hippocr., Aer. 16.

38. Cf. notamment M. M. Sassi, La scienza dell'uomo, et K. E. Müller,
Geschichte der antiken Ethnographie.

39. Strab. 4, 4, 2: atrXoDu Kai où KaKÔr\0eç.
40. Cf. Strab. 7, 3, 7, au sujet des Scythes. Cf. aussi K. Triidinger,

Studien, p. 143-5.



114 ÉTUDES DE LETTRES

De plus, même nuancée par un jugement positif, l'opposition
systématique est remise en cause par la place importante que
Posidonios attribue à la culture dans le monde celte: «[Les
Celtes] s'essaient aux arts libéraux et à l'éloquence» et «ne sont
pas dépourvus de dispositions naturelles pour les réflexions
pénétrantes et l'étude41». Le philosophe stoïcien met également
l'accent sur les pouvoirs fondamentaux attribués par les Gaulois
aux poètes, aux devins et surtout aux druides. Chez eux, nous
dit-il, «le dv[iôç cède le pas devant la sagesse et Arès révère les
Muses42».

Nous voici confrontés à un Celte paradoxal: nous avons relevé
les traits qui faisaient de lui l'emblème de la barbarie, mais aussi
le dépositaire d'un bonheur primitif oublié des Grecs; dans les
deux cas, il apparaît comme une figure de l'altérité par rapport
au monde grec. Or nous venons d'évoquer des caractéristiques
qui font du Celte un homme civilisé. Le Celte de Posidonios
serait-il ambivalent, représentant à la fois de la barbarie et de la
civilisation?

La comparaison des Keltika notamment avec certains passages
des poèmes homériques, met en évidence des similitudes entre
Celtes et Achéens qui renforcent encore le paradoxe. Dans cette
perspective, les deux peuples ont en commun un certain nombre
de coutumes: sens élevé de l'hospitalité, armement et techniques
guerrières fort proches, manières de table très semblables...

2. 1. Eléments homériques dans les Keltika

Posidonios fait donc parfois allusion, en décrivant les Celtes, à

des coutumes qui semblent tirées de Y Iliade ou de Y Odyssée. La
comparaison est explicite lorsque l'auteur évoque la coutume du
morceau du champion; Diodore, suivant sans doute en cela
Posidonios, cite textuellement Y Iliade pour illustrer son propos: «[les
Celtes] honorent les hommes valeureux en leur attribuant les plus
belles parts des viandes; ainsi le poète nous montre Ajax honoré
par les meilleurs, lorsqu'il vainquit Hector en combat singulier:
"[Agamemnon] honore Ajax en lui offrant le filet"43.»

41. STRAB. 4, 4, 2; Diod. SIC. 5, 31, 2.
42. Diod. Sic. 5, 31, 5.
43. Diod. Sic. 5, 28, 6, citant Hom. II. 7, 321 sq.



LES CELTES DE POSIDONIOS 115

D'autres mœurs ont des résonnances homériques, bien que Po-
sidonios ne les mette pas explicitement en relation avec le texte
de Y Iliade et de Y Odyssée. Ainsi, il évoque la remarquable
hospitalité des Celtes en ces termes: «ils invitent les étrangers à

partager leur repas, et après le dîner, leurs demandent qui ils sont et
quels sont leurs besoins». Cette attitude rappelle celle des héros
d'Homère, qui se font un devoir de n'interroger leurs hôtes
qu'après les avoir régalés et soignés; ainsi, Télémaque accueille
Athéna en lui disant: «Salut, mon hôte! Chez nous, on saura
t'accueillir; tu dîneras d'abord; après, tu nous diras le besoin qui
t'amène»44. L'accueil qu'Alcinoos réserve à Ulysse illustre de
manière frappante ce respect extrême des lois de l'hospitalité.
Il est vraisemblable que Posidonios ait lui-même opéré le
rapprochement entre coutumes celtes et mœurs héroïques, même si
ni le texte de Diodore ni celui d'Athénée ne le mentionnent
explicitement.

Une lecture attentive des Keltika met en évidence d'autres
pratiques, guerrières celles-là, qui évoquent les coutumes
homériques. Par exemple, les Gaulois se rendent en char sur le champ
de bataille: «au cours des voyages et au combat, ils se servent
d'attelages dont le char comporte un cocher (r\vtoxoç) et un
combattant (irapaßd-rris)». C'est ainsi que les héros de Ylliade se

déplacent au cours du combat; le cocher et le combattant forment
l'équipage du char: «ils montent tous sur les chars, combattants
comme cochers»45. Le terme rjvtoxoç, qui apparaît vraisemblablement

à l'époque mycénienne, désigne chez Homère non un
esclave, mais un combattant de condition libre: Hector lui-même
est qualifié de «cocher»46. Or Posidonios insiste sur le fait que
les cochers celtes sont des hommes libres: «ils emmènent des
hommes libres choisis parmi les pauvres, qui les servent; au
combat, ils utilisent leurs services comme cochers et compagnons

d'arme». Même si Posidonios ne signale pas explicitement
le parallélisme de ces coutumes avec la pratique homérique, on
peut supposer qu'il en était conscient.

Enfin, un dernier trait évoquant les mœurs homériques peut
brièvement être mentionné: l'armement des Celtes rappelle celui
des Achéens. Les guerriers des deux peuples disposent d'un petit

44. Diod. Sic. 5, 28, 5; Hom. II. 7, 321 sq.
45. Diod. SIC. 5, 29, 1; HOM. II. 23, 132.
46. Cf. l'analyse de P. Chantraine, Dictionnaire étymologique de la

langue grecque. Histoire des mots, Paris: Klincksieck, 1968, p. 413.



116 ÉTUDES DE LETTRES

couteau glissé dans le fourreau de leur épée47: le terme employé
par Posidonios pour désigner ce couteau, /.Laxatptov, est le diminutif

de pàxcapa, terme homérique qualifiant le coutelas par
opposition à la longue épée droite48.

Ces parallélismes sont trop nombreux pour que l'on puisse
douter de leur caractère intentionnel: Posidonios fait preuve d'un
désir certain de mettre en relation Celtes et héros d'Homère par
delà le temps et l'espace. Il reste cependant un point à éclaircir:
y a-t-il eu un intermédiaire entre Posidonios et Homère? C'est ce
qu'affirment la plupart des commentateurs49. Le philosophe
stoïcien se serait inspiré d'une œuvre, attribuée à Dioscoride de
Tarse, qui décrit le mode de vie des héros homériques en le
comparant parfois à celui des Barbares50. L'hypothèse est séduisante.

Mais la mise en parallèle du texte de Posidonios avec celui
attribué à Dioscoride n'est pas aussi convaincante que l'aurait
souhaité par exemple E. Norden: certes, tous deux citent les
mêmes vers de VIliade à propos du morceau du champion; mais
n'est-il pas plus simple de supposer que Posidonios connaissait
Y Iliade aussi bien que Dioscoride? Rien ne nous permet d'affirmer

que Posidonios n'a pas lu l'œuvre de Dioscoride; cependant,
étant donné la proximité des termes employés dans les Keltika et
dans les poèmes épiques, il peut paraître superflu de vouloir à

tout prix leur trouver un intermédiaire.
En assimilant les Barbares aux héros épiques, Posidonios

n'innove pas. C'est un procédé que certains auteurs ont utilisé
avant lui, et qui se présente sous deux formes. Les Barbares
peuvent être comparés aux héros de l'épopée proprement dits;
c'est ce que fait Dioscoride: ainsi, il évoque les coutumes de
table en usage dans Y Odyssée et conclut par ce commentaire:
«comme la coutume l'exige encore maintenant chez de nombreux
Barbares51». Plus généralement, les auteurs grecs qui ont pra-

47. Ath. 4, 151e-2a: «[...] coupant avec un petit couteau (paxauplco) qui
se trouve à un endroit particulier dans les fourreaux.» Cf. Hom. II. 2, 271 sq.

48. P. Chantraine, Dictionnaire étymologique, p. 673; Hom. II. 8, 89.
49. Cf. J.-J. Tierney, «The Celtic Ethnography of Posidonius», p. 220.
50. Voir les commentaires de F. Jacoby, Fragmente der Griechischen

Historiker, III b, Leiden: Brill, 1954, p. 633-5, et de W. Theiler, Poseido-
nios. Die Fragmente, Berlin/New York: de Gruyter, 1982, vol. II, p. 107.
Pour une analyse très détaillée, on peut se référer à E. Norden, Die
germanische Urgeschichte in Tacitus Germania, Leipzig/Berlin: Teubner,
1920, p. 134-8.

51. Cité par Ath. 1, 8e sq. Dioscur. FGrHist. 594 F 8.



LES CELTES DE POSIDONIOS 117

tiqué ce type d'assimilation se sont contentés de comparer les
coutumes barbares à celles des anciens Grecs, sans préciser s'il
s'agissait ou non des héros de l'épopée. Le plus connu de ces
rapprochements est bien sûr celui opéré par Thucydide au début
de son œuvre: il met en parallèle «les Grecs d'autrefois» (to
TrâXai) et «les Barbares d'aujourd'hui» (in Kai vvv), dont le
point commun est la pratique de la piraterie. Aristote, quant à lui,
précise que les coutumes grecques étaient autrefois «simples et
barbares»: ainsi, les Grecs «ne se déplaçaient que bardés de fer
(èaLSrjpofiopovvTo)»52. Ce dernier trait est d'ailleurs une caractéristique

que l'on a également attribuée aux Celtes: Nicolas de
Damas remarque que les Celtes vaquent à leurs occupations en
étant continuellement «bardés de fer53». Ces auteurs font coïncider

l'éloignement géographique et la distance temporelle.
Lorsque Posidonios compare les Celtes aux héros homériques,

il ne fait donc que reprendre à son compte un procédé déjà mis
en œuvre par ses prédécesseurs. Ce faisant, il diminue considérablement

la distance que l'on avait cru percevoir entre les Celtes
et les Grecs. Ces derniers ne sont plus les représentants d'une
altérité absolue, puisque certaines de leurs coutumes se révèlent
être identiques à celles des Grecs des origines. Cette assimilation
permet également de résoudre en partie le paradoxe relevé
précédemment: le Celte apparaît au premier abord comme un être
ambivalent, représentant à la fois la sauvagerie et la civilisation.
Mais comme un certain état de barbarie représente pour
Posidonios un passage obligé de l'histoire humaine, la sauvagerie

actuelle des Gaulois ne signifie pas leur exclusion définitive
du monde civilisé. Ce qui pourrait passer pour une incohérence
de son système est en fait en accord avec sa vision de l'évolution
du genre humain. Celle-ci, nous le verrons, n'est absolument pas
fondée sur un système binaire qui opposerait radicalement les
Grecs et les Barbares.

2. 2. Le Celte sage

Posidonios rapproche donc de manière très nette les Gaulois
de son temps avec les héros grecs du passé: en transformant
l'éloignement spatial des Celtes en éloignement temporel, il les

52. Thuc. 1, 5, 1 sq.; Aristot. Pol. 2, 1268b 19.
53. Nie. Damasc. FGrHist. 90 F 103.



118 ÉTUDES DE LETTRES

réintroduit dans le monde grec. Un rapatriement de même type
est également perceptible dans la description que Posidonios
nous donne des «philosophes» celtes. Elle a fait, nous l'avons vu,
l'objet d'un certain nombre de controverses portant essentiellement

sur le texte; ce n'est toutefois pas sous cet angle que nous
allons l'aborder maintenant, mais plutôt dans une optique
comparatiste. La description des druides évoque en effet celle
que Posidonios fait des premiers temps de l'humanité, et qui
nous a été transmise par Sénèque54.

Sans entrer dans une analyse détaillée, on peut relever ici les
points les plus intéressants55. Posidonios reprend le topos de

l'âge d'or, récurrent dans la littérature grecque depuis Hésiode56.
Il lui attribue toutes les caractéristiques traditionnelles: la nature
fournit de tout en abondance et il n'est par conséquent pas nécessaire

de travailler la terre; il règne une justice absolue et les
hommes ne connaissent pas la crainte; la luxure, l'avarice,
l'homicide n'existent pas, et l'humanité vit en communion parfaite
avec le divin présent dans l'univers. La vision de Posidonios se

distingue de celle de ses prédécesseurs par l'importance qu'elle
accorde au rôle joué par le sage au cours de ce premier stade de
l'évolution: «dans ce siècle dénommé l'âge d'or, la royauté était
donc exercée par les sages57». En fait, certaines contradictions
dans le texte de Sénèque donnent à penser que Posidonios
envisageait non pas une, mais deux époques idéales. L'âge d'or
proprement dit aurait été suivi d'une ère des sages. Celle-ci se
serait caractérisée par l'instauration d'une première organisation
sociale dont les rois-sages auraient été les artisans58. Cette hypothèse,

fort séduisante, donne au sage une importance particulière,
en accord avec la place fondamentale que le stoïcisme lui attri-

54. Sen. Ep. 90; les commentateurs s'accordent à reconnaître que
Vitruve, Arch. 2, 1, et Cicéron, Tusc. 1, 62 et Nat. 2, 56, reprennent également

l'opinion de Posidonios dans ce domaine.
55. A ce sujet, voir les articles de A. Grilli, «La posizione di Aristotele,

Epicuro e Posidonio nei confronti délia storia délia civiltà», Rendiconti
dell'Istituto Lombardo, LXXXVI (1953), p. 3-44; M. Vegetti, L'etica
degli antichi, p. 271-99; G. Verbeke, «Les Stoïciens et le progrès de
l'histoire», Revue Philosophique de Louvain, LXII (1964), p. 5-38.

56. Hes. Op. 109-26.
57. Sen. Ep. 90, 5.
58. Voir l'article de E. Bertoli, «L'età dell'oro in Posidonio e Seneca»,

Quaderni di lingue e letterature, VII (1982), p. 151-167.



LES CELTES DE POSIDONIOS 119

bue dans la société humaine; elle a également le mérite d'éclair-
cir un certain nombre de points restés obscurs dans le texte de

Sénèque.
Or les «sapientes» que Posidonios nous décrit par le biais de

Sénèque ne sont pas sans évoquer les (piXôocxpoL celtes des Kel-
tika. En effet, il y a entre les deux types de sages des correspondances

très précises. Ainsi, la population celte est, dans son
ensemble, soumise au pouvoir des «philosophes» (nâu to TrXrjOoç

ëxovGLv VTTTjKoov). Quant aux hommes de l'ère des sages, ils se

soumettent sans révolte aux volontés de leurs chefs: «le chef
savait commander, les sujets savaient obéir»59. Les domaines
dans lesquels les druides et les «sapientes» interviennent sont
également très proches: les chefs gaulois sont réputés pour leur
sens de la justice (SiKaLoraroL Sè voi±L£ovt<ii)\ ce sont eux qui
jugent «les différends privés et publics» ainsi que les affaires de

meurtre; leur pouvoir d'arbitrage est tel qu'il leur permet
«d'arrêter les combattants au moment où ceux-ci forment la ligne
de bataille». Or Sénèque décrit les fonctions des sages en une
phrase qui pourrait tout à fait résumer les compétences des
druides: «ils tenaient la violence en bride et défendaient le faible
contre le fort»60. En d'autres termes, ils modèrent les instincts
belliqueux de leurs sujets et font régner la justice: c'est exactement

ce que les Celtes attendent de leurs druides.
On pourrait penser que ces parallélismes sont fortuits. Mais il

en est un qui démontre que le rapprochement entre rois-sages et
druides n'est pas dépourvu de pertinence. Les «sapientes» des

temps primitifs étaient des modèles de type stoïcien: pour
Posidonios et son école, l'homme sage est celui qui vit conformément
au Logos et par là même en accord avec la nature et la divinité:
to ô/j.oXoyovfiéi'ùjç Trj (pvaei (fjv était l'ambition de Zénon61. Or
Posidonios affirme que les Celtes ne sacrifient pas aux dieux
sans la présence indispensable d'un «philosophe», car «ils disent
qu'il leur faut offrir des sacrifices agréables aux dieux par
l'intermédiaire d'hommes qui connaissent la nature divine et vivent
comme à l'unisson avec elle {(buvepei tlvcov ôpocpwvcûiX)». Les
druides peuvent connaître ce qui agrée à la divinité, car ayant
littéralement la même voix, la même langue, ils sont en accord

59. Diod. Sic. 5, 31, 3; Sen. Ep. 90, 6.
60. Strab. 4, 4, 4; Sen. Ep. 90, 6.
61. Diog. Laert. 7, 87.



120 ÉTUDES DE LETTRES

avec elle62. On ne peut manquer d'être frappé par ce parallélisme
entre le sage stoïcien et le druide celte: tous deux témoignent
d'une participation au divin et à l'ordre naturel qui sont les
manifestations du Logos présent dans l'univers. Cette parenté, qui
touche au fondement même du stoïcisme, n'est certainement pas
l'œuvre du hasard. Il y a entre les rois-sages et les philosophes
celtes davantage que des ressemblances fortuites. Posidonios
témoigne d'une volonté certaine de les assimiler les uns aux
autres.

Quelles conclusions peut-on tirer de cette assimilation?
Posidonios a certainement l'intention de donner une image quelque
peu idéalisée des Celtes, en faisant de ce peuple, primitif au sens
littéral du terme, le détenteur d'un mode de vie et d'une simplicité

oubliés des Grecs de son temps. Mais on peut raisonnablement

penser que ce n'est pas là son seul dessein.
En mettant en évidence la parenté des héros homériques et des

Celtes, il estompe les différences qui apparaissaient dans sa
description des mœurs gauloises pour les réintroduire dans l'univers
culturel grec. Mais en assimilant les Celtes aux sages de l'âge
d'or, c'est aussi dans sa propre vision du monde qu'il les intègre,
et de surcroît à la place la plus haute qu'un Stoïcien puisse
attribuer à un peuple.

On peut en outre déduire de ce processus d'idéalisation la
conception que Posidonios se fait de l'humanité tout entière. En
effet, si les Celtes se situent à un stade de l'évolution que la
Grèce a connu autrefois, cela signifie qu'il n'y a pas entre les
cultures des hommes de différence de nature, mais un simple
décalage chronologique. En d'autres termes, Posidonios est
convaincu de l'unité du genre humain. Ce concept est implicite
dans la pensée stoïcienne: la possession commune du Logos fait
de tous les hommes des frères. Les premiers Stoïciens ont toutefois

peu développé cette idée: chez Zénon et Chrysippe, la
distinction entre sages et non-sages demeure prépondérante63. Dans
l'enseignement du moyen stoïcisme et plus précisément chez
Posidonios, le concept d'unité devient opératoire; contrairement

62. Diod. Sic. 5, 31, 4. Cf. Strab. 4, 4, 5. K. Reinhardt, Poseidonios,
München: Beck, 1921, p. 28-30, qualifie les druides de «représentation du
Logos».

63. Seuls les sages dirigent la République de Zénon: cf. Diog. Laert. 7,
32 sq.



LES CELTES DE POSIDONIOS 121

à ce qui se passe chez ses prédécesseurs, il n'est plus seulement
fondé sur une vision philosophique et abstraite de l'humanité.
Posidonios est un philosophe, mais c'est aussi un géographe: il
constate les différences qui existent entre les peuples, les décrit
et les conçoit comme les diverses manifestations d'une humanité
intrinsèquement unique64. Il estime qu'à l'origine, les hommes
étaient semblables et appartenaient à une même population; mais
la pression de l'environnement les a poussés à émigrer et à se
transformer pour mieux s'adapter65.

On perçoit mieux maintenant à quel point les conceptions
historiques, philosophiques et anthropologiques de Posidonios se

rejoignent et s'interpénétrent. L'homme est unique; par conséquent,

Celtes et Grecs sont de même nature, mais se situent
simplement à des étapes différentes de l'évolution. De par leur
archaïsme, les Gaulois sont les représentants d'un mode de vie
primitif; primitif à double titre: il se caractérise par un type de

gouvernement appartenant à l'aube de l'humanité, mais aussi par
des coutumes qui furent celles de la Grèce au temps de la guerre
de Troie. Quant à la simplicité du peuple celte, on peut
raisonnablement l'assimiler à celle qui caractérise les premiers temps
de l'histoire des hommes: les Gaulois n'ont pas encore été contaminés

par les excès de raffinement d'un monde hypercivilisé66.
Qu'en est-il alors de la sauvagerie? Elle est indéniablement

présente dans les Keltika. Comment l'intégrer dans le système
rigoureux que nous venons d'étudier? Le Celte vu par Posidonios
apparaît comme résolument ambivalent, barbare et civilisé à la
fois. On pourrait expliquer cette ambiguïté par le regard que
Posidonios porte sur le peuple gaulois: regard de philosophe,
certes, mais aussi regard d'ethnographe, d'enquêteur soucieux de

transmettre une description précise et rigoureuse des Celtes. Or

64. Au sujet de la conception posidonienne de l'unité humaine, cf.
A. Baldry, «The Idea of the Unity of Mankind», in Grecs et Barbares.
Entretiens sur l'Antiquité classique VIII, Vandœuvres/Genève: Fondation
Hardt, 1961, p. 167-204.

65. Cf. K. E. Müller, Geschichte der antiken Ethnographie, p. 319-22.
66. Strab. 7, 3, 7, nous l'avons vu, fait la même remarque au sujet des

Scythes; il constate: «l'influence de notre genre de vie a engendré une
corruption des mœurs qui n'a épargné presque personne parmi eux; elle a
introduit chez eux le goût de la vie facile et des plaisirs, et par suite du
déchaînement des convoitises, une foule de pratiques perverses qui ne
tendent qu'à se les procurer».



122 ÉTUDES DE LETTRES

celle-ci ne saurait exclure la peinture des sacrifices humains, des
excès de boisson, de toutes les coutumes perçues comme
contraires aux normes grecques.

La seule manière d'expliquer l'ambiguïté de la figure du Celte
est de supposer simplement que Posidonios n'en percevait peut-
être aucune. Le texte des Keltika ne contient aucun commentaire
qui puisse nous faire penser qu'il avait adopté une logique
d'opposition binaire. Certes, il nous fait part de son étonnement, de
sa surprise, voire de son dégoût face à des coutumes exotiques.
Mais ces traits ne sont jamais décrits comme les facteurs d'une
distance définitivement infranchissable entre les Grecs et les
Celtes: cette conception irait à l'encontre du système
anthropologique établi par Posidonios dans la plupart de ses écrits.

En définitive, les Keltika ont une place et une fonction bien
précises dans l'œuvre historique de Posidonios. Sa peinture des
Celtes vient renforcer ses conceptions de l'évolution, et il trouve
chez les druides la confirmation de ses vues historiques. A
fortiori, les Keltika lui permettent de poser implicitement les bases
d'une anthropologie décrivant l'humanité comme unique. Elles
remettent également en question l'existence d'une limite bien
précise entre le monde grec et les mondes barbares. L'époque
hellénistique, en effet, se caractérise par un accroissement
important de YoiKOViiévT), du «monde habité» connu des Grecs. Le
grand nombre de peuples ainsi découverts, la variété de leurs
coutumes, la diversité de leurs croyances rendent caduque, aux
yeux du philosophe-ethnographe qu'est Posidonios, une vision
du monde qui instaurerait une frontière nette et infranchissable
entre les Grecs et tous les peuples non-grecs, quels qu'ils soient.
Sur le plan spatial, la limite devient floue, flottante, voire
totalement inexistante lorsque Posidonios rapatrie le liminal au cœur
même du monde grec. Seule demeure une démarcation entre les
degrés de culture, qui n'implique d'ailleurs aucun jugement de
valeur: dans les Keltika, le peuple le plus primitif a su conserver
une simplicité oubliée du monde grec.

Anne Julia Voillat Sauer


	Entre exotisme et héroïsme : les celtes de Posidonios

