Zeitschrift: Etudes de Lettres : revue de la Faculté des lettres de I'Université de

Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1992)

Heft: 2

Artikel: Ambivalence, médiation, intégration : a propos de I'espace dans le
drame satyrique

Autor: Voelke, Pierre

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-870433

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-870433
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

AMBIVALENCE, MEDIATION, INTEGRATION: A PROPOS
DE L’ESPACE DANS LE DRAME SATYRIQUE

En souvenir de mon pére, André Voelke

Depuis Vitruve, I’espace du drame satyrique est décrit en termes
d’extériorité et d’éloignement. Ce caractére, que nous redéfinissons ici
a travers la notion de décentrement, ne fait pas pour autant de 1’espace
satyrique un domaine de l’altérité qui s’opposerait a une sphére de
I’identité. Nous essayons au contraire de mettre en évidence 1’ambiva-
lence d’un espace qui tout a la fois met en question les limites et opére
une médiation entre des domaines réputés distincts. L’examen des
rapports entre espace dramatique et espace de représentation met a jour
une ambivalence d’un second type, définie comme intégration d’un
espace de médiation au sein d’un espace de 1’identité.

Les études grecques, en particulier celles s’inspirant d’une
démarche anthropologique et structurale, ont fait et font encore
un usage important des catégories de 1’autre et du méme, ceci
d’ailleurs sans que leur statut ne soit toujours clairement défini
et, notamment, sans que 1’on sache si comme telles elles corres-
pondent a des catégories de la pensée grecque!. Si la réponse a
cette question n’entre pas ici dans notre propos, précisons cepen-
dant que nous continuerons dans les pages qui viennent a utiliser
ce couple conceptuel, dans la mesure ol nous lui reconnaissons

1. Sans guére s’attarder a cette question, J.-P. VERNANT, La mort dans
les yeux. Figures de I’Autre en Gréce ancienne, Paris: Hachette, 1985,
p.- 12, se réfere a Platon pour répondre prudemment par 1’affirmative. S’il
est vrai que Platon oppose I’ Autre au Méme notamment dans le Timée et le
Sophiste, on se gardera toutefois d’extraire trop vite de leur contexte ces
notions pour d’une part en faire des catégories grecques et d’autre part les
assimiler aux catégories homonymes de notre propre culture.



34 ETUDES DE LETTRES

en tout cas une valeur heuristique et descriptive. Dans le méme
temps pourtant, notre intention — conforme a la problématique
générale abordée par les différentes contributions de ce fascicule
— est de mettre en évidence, a partir d’'un exemple précis, la
difficulté de rendre compte de représentations culturelles com-
plexes a travers une telle dichotomie, dés lors qu’elle est utilisée
sans précaution et sans mise en question de la logique binaire qui
la sous-tend. Non pas naturellement que la polarité soit absente
de la pensée grecque, mais si elle occupe une place privilégiée
dans certains types de discours, il en est d’autres qui la con-
testent, et il nous semble ainsi que dans nombre de cas ce n’est
pas tant la représentation de 1’altérité ou de 1’identité prises pour
elles-mémes qui est en jeu, mais bien plutot la question de leurs
limites respectives, de leur point de jonction, du lieu ou se négo-
cient leurs rapports. Ainsi I’exemple du drame satyrique dont
nous traiterons sous l’'un de ses aspects devrait montrer la
nécessité d’introduire au moins un troisie¢me terme et de préférer
une logique ternaire. Cela étant dit, une évidence demeure: 1’in-
termédiaire ne peut se concevoir qu’a partir de pdles préalable-
ment définis et deés lors notre analyse se situe a n’en pas douter
dans le prolongement d’une approche structurale?2.

L’autre et le méme, altérité et identité, constituent des valeurs
sémantiques qui peuvent étre saisies, dans une production sym-
bolique telle qu’une piece de théatre, a différents niveaux: dans
les personnages mis en scéne, dans les objets qu’ils manipulent,
dans les pratiques auxquelles ils se livrent, dans I’espace qu’ils
occupent. Pour notre part, c’est précisément sur les caractéris-
tiques spatiales que nous centrerons notre propos: la nécessité de
faire un choix nous est imposée par les limites imparties a une
telle contribution et le choix lui-méme peut se justifier si I’on
considere que c’est au premier chef dans des structures spatiales
que les valeurs d’identité et d’altérité sont susceptibles d’étre
projetées. L’autre ne commence-t-il pas par étre un ailleurs, et le
méme un ici?

2. Cette logique ternaire doit étre distinguée d’une logique continuiste
pure dans laquelle 1’autre et le méme ne seraient plus que les deux
extrémités d’un continuum. Une telle logique, qui implique la dilution
voire la disparition de catégories distinctes, outre le fait qu’elle n’est
certainement pas celle des Grecs, mettrait en question la possibilité méme
d’une analyse.



L’ESPACE DANS LE DRAME SATYRIQUE 35

1. L'’espace satyrique

1. 1. Un espace décentré

En I’opposant aux palais de la tragédie et aux maisons de la
comédie, Vitruve décrit en ces termes le cadre dans lequel se
déroule le drame satyrique: «satyricae [scaenae] vero ornantur
arboribus, speluncis, montibus reliquisque agrestibus rebus in
topeodi speciem deformati.» A la suite de Vitruve, et pour ne
prendre que quelques exemples, L. Rossi parlera de «ldndliches
ambiente», D. F. Sutton de «bucolic and exotic settings», tandis
que F. Lissarrague écrit que «l’espace est souvent campagnard,
pastoral ou exotique, une région de confins, loin des cités et des
palais royaux.»3 Ces différentes remarques renvoient 2 une méme
caractéristique fondamentale que nous reformulerons a travers la
notion de décentrement: notion suffisamment large pour englober
les différents types d’espaces que 1’on peut rencontrer dans le
drame satyrique; notion relationnelle, qui permet donc de poser
par son intermédiaire la question des rapports entre 1’autre et le
méme. Le centre peut en effet s’entendre comme le lieu consti-
tutif d’une certaine identité, alors que le décentrement caracté-
risera un lieu de 1’écart et de la différence, voire de 1’altérité.

Parmi les différents espaces pouvant se définir comme centres
du point de vue des Grecs du Ve siécle réunis a Athénes a 1’occa-
sion des Grandes Dionysies, retenons-en quatre qui déterminent
quatre types de décentrement, présents dans le drame satyrique:
la portion urbaine et cultivée du territoire équivaut au centre de
1’ Attique; en tant qu’espace de représentation, Athénes jouera le
réle de centre au sein du monde grec; la Gréce sera considérée
comme centre au sein de 1’ olkoyuern?; enfin le monde des

3. VITR. De Arch. 5, 6, 9; L. E. Rossl, «Das attische Satyrspiel. Form,
Erfolg und Funktion einer antiken literarischen Gattung», in Das Satyr-
spiel, éd. B. Seidensticker, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft,
1989, p. 222-251 (p. 224-5) (=«Il dramma satiresco attico. Forma, fortuna
e funzione di un genere letterario antico», Dialoghi di Archeologia, VI
(1972), p. 258-301); D.F. SuttoN, The Greek Satyr Play, Meisenheim:
Hain, 1980, p. 153; F. LISSARRAGUE, «Le drame satyrique ou comment
jouer du mythe», Thédtre/Public, LXX/LXXI (1986), p. 62-64 (p. 64).

4. Nous utilisons ici par commodité une notion qui n’apparait qu’au I'V¢
siecle: voir par exemple Hyp. Eux. 33, XEN. Vect. 1, 6, ANTIPH. fr. 179
Kock.



36 ETUDES DE LETTRES

mortels occupe une position médiane entre le monde des morts et
le monde des immortels>.

Autant que l’on puisse en juger, l’intrigue du plus grand
nombre des drames satyriques se déroulait a 1’écart des zones
urbaines et cultivées de la cité, soit en direction de la montagne
et de la forét, soit en direction de la mer. Ainsi Euripide situe-t-il
I’action du Cyclope dans la région de I’Etna$, présenté comme la
plus haute montagne de Sicile (v. 114) et désigné par le terme
mdyos (v. 95) qui souligne son caractére rocheux. Roches et
pierres sont d’ailleurs mentionnées a2 de nombreuses reprises’; la
grotte de Polyphéme elle-méme est creusée dans un rocher et
I’Etna tout entier est «une roche d’ou coule le feu» (v. 298).

Dans le domaine géologique encore, les grottes constituent,
par la fréquence de leur mention, un élément fondamental au sein
d’un espace dont le centre est précisément une grotte: celle de
Polyphéme. Relevons que cette grotte est a de nombreuses re-
prises assimilée & une construction humaine et d’une certaine
maniére il semble que se reportent sur la grotte les qualités qui,
au sein de I’espace humanisé, sont celles de 1’ oZkos 8. La grotte
apparait ainsi comme le seul point d’ancrage, le seul lieu clos au
milieu d’un espace par ailleurs ouvert et dépourvu de points de
reperes, parce que non structuré et non marqué par I’homme.

5. 11 suffit de songer au Philoctéte de Sophocle pour se convaincre que
le décentrement peut également €tre présent dans la tragédie; il est méme
habituel si I’on considére le second type mentionné ici, celui qui s’opére
par rapport a la cité d’ Athénes (voir infra n. 47). Ce qui fait sens toutefois
dans le drame satyrique, c’est la régularité du décentrement qui, méme s’il
existe sans doute des exceptions (ainsi 1'/nachos de Sophocle se déroulait
peut-étre devant le palais du roi d’Argos), apparait comme une donnée du
genre, propre a éclairer sa signification globale.

6. Cette localisation est également celle dont se font 1’écho THUCYDIDE
(6, 2, 1), en se référant a la tradition, et STRABON (1, 2, 9) qui ’attribue a
Homere, alors méme qu’elle n’est précisément pas homérique. Il n’apparait
pas méme dans 1’Odyssée que les cyclopes habitent une ile: leur territoire
est uniquement désigné par le terme jwia (9, 106, 117, 166, etc.); voir
aussi sch. ad Hom. Od. 9, 106 (p. 415 Dindorf).

7. V. 43, 62, 82, 197, 324, 448, 666, 680, 682.

8. Nous comptons quinze occurrences du terme &»7pov, on trouve éga-
lement les termes wuyds (v. 297, 480) et aZdcs (v. 363). Assimilée a une
construction humaine, la grotte de Polyphéme est désignée comme o7¢y7
(v. 29), dduos (v. 33, 536), Gdlauos (v. 57), avdrf (v. 60), uélaoor (v. 512),
oxnpreua (v. 324).



L’ESPACE DANS LE DRAME SATYRIQUE 37

Pour rocheuses qu’elles soient, les pentes de I’Etna n’en
connaissent pas moins une riche végétation; paturages, herbe,
fleurs, arbres sont bien présents?® et le terme Aczuav (v. 171) est a
cet égard révélateur. S’il regoit en effet des vers précédents un
sens métaphorique et fait référence aux organes sexuels fémi-
nins, son sens premier demeure deés lors qu’il ne s’agit pas d’une
métaphore lexicalisée, et 1a mention de la danse (doy7no7es) dans
le méme vers permet d’interpréter le terme dans son sens de
prairie; les prairies apparaissent en effet souvent comme aire de
danse, et dans le cas présent, il est possible d’y voir une allusion
a I’aire de danse du chceur, I’orchestra, donc a I’espace drama-
tique. Or, la prairie, sol gorgé d’eau, se trouve corollairement
associée a une végétation abondante et spontanée qui s’oppose au
domaine des cultures. Tel est le cas de la terre du Cyclope qui,
irriguée par une eau tournoyante (v. 46), se présente comme
dotée d’une grande richesse végétale, sans pour autant connaitre
ni cultures de blé ni vignes (v. 121-4). En outre, la prairie semble
entretenir des liens privilégiés avec certains €tres monstrueux ou
malfaisants: Géryon, lion de Némée, hydre de Lerne, sanglier
d’Erymanthe, Gorgone; tous, pour ne citer que ceux-la, exercent
leur action funeste en des lieux qui s’apparentent a des prairies!©.
Or Polyphéme lui-méme appartient a cette catégorie d’étres dont
le comportement échappe aux normes civilisées. Qui plus est, il a
pour pere Poséidon, un dieu qui incarne certaines des forces €1é-
mentaires de la nature et dont le champ de compétences se situe
hors ou tout au moins en-de¢a du domaine de la civilisation; un
dieu, le seul qui ose s’unir avec cette créature monstrueuse par

9. V. 45, 50, 61, 332-3, 447, 541.

10. Sur I’emploi métaphorique de Aeiuay, voir R. SEAFORD, Euripides.
Cyclops, Oxford: Clarendon Press, 1984, p. 136 ad v. 171, et A. MOTTE,
Prairies et jardins de la Gréce antique. De la religion a la philosophie,
Bruxelles: Académie royale de Belgique, 1973, p. 50-4 et 83-5. Sur le
Aetualy comme espace de procession et de danse ainsi que sur 1’assimilation
possible dans le cas présent entre Aevuaiv et orchestra, voir A. Motte, ibid.,
p- 15 et 50-4. Notons par ailleurs qu’il y a peut-étre dans le terme
doynorvs allusion aux organes sexuels masculins (voir R. Seaford, ibid.,
p. 136 ad v. 171, et A. Motte, ibid., p. 53); dans un tel cas Aequar et
doynords devraient bien étre interprétés conjointement, leur association
faisant sens aussi bien sur le plan métaphorique que dans leur acception

premiére. Sur les autres caractéristiques du Ae/za mentionnées ici, voir
A. Motte, ibid., p. 7-10 et 234-5.



38 ETUDES DE LETTRES

excellence qui a pour nom Méduse et qui consomme cette union
dans une tendre prairiell.

La terre du Cyclope est un lieu clos et isolé. C’est une terre
inhospitaliere (déevos y7, v. 91), délimitée par des rives abruptes
(drral, v. 85 et 702) et qui se situe hors de tout trajet régulier: ce
n’est en effet qu aux caprices du vent et a ’arbitraire du destin
qu’Ulysse et ses compagnons, tout comme les satyres, doivent
leur présence sur ce sol. Le terme &dedda (v. 109) par lequel
Ulysse désigne les vents qui I’ont poussé sur la cdte sicilienne
renvoie aux bourrasques tempétueuses qui soufflent en tout sens.
Imprévisibles, ne répondant a aucune logique, ces bourrasques
rendent vaine toute orientation et brouillent 1’espace. Sans doute
est-ce significatif que ce soit uniquement a travers cet espace
désorganisé que 1’on accede a la terre du Cyclope!2.

Ulysse tentera bien de nouer entre I’espace de Polyphéme et
son extérieur des liens qui ne soient pas purement accidentels et
fortuits mais au contraire essentiels et naturels, en rappelant au
fils de Poséidon que la terre qu’il habite est grecque et qu’elle
est donc solidaire du monde grec dans son opposition a Troie
(v. 297-8). Plus précisément, Ulysse cherche & mettre en rapport
I’espace du Cyclope avec les lieux qui, au sein du monde grec,
sont dévolus au pére de Polyphéme, Poséidon (v. 290-95).
Comme ces lieux, la terre du Cyclope n’a été sauvée des attaques
troyennes que griace a I’action de Grecs tels que lui, Ulysse, et

11. HEs. Theog. 279. Sur Poséidon, voir W. BURKERT, Griechische Reli-
gion der archaischen und klassischen Epoche, Stuttgart/Berlin/K6Iln/Mainz:
Kohlhammer, 1977, p. 219; voir également les analyses de M. DETIENNE &
J.-P. VERNANT, Les ruses de l'intelligence. La métis des Grecs, Paris: Flam-
marion, 1974, p. 178-202 et 223-6, qui mettent en évidence le caractére
non technique des modes d’intervention de ce dieu.

12."Aleross 77 est une correction proposée par Jacobs et reprise par
R. Seaford, Euripides. Cyclops, p. 120. Sur le probléme de la fe2/a dans le
Cyclope, voir D. KoNsTAN, «An Anthropology of Euripides’ Cyclops»,
Ramus, X (1981), p. 87-103 (p. 91-6) (repris in Nothing to do with Dio-
nysos. Athenian Drama in its Social Context, éd. J. J. Winkler & F. 1. Zeit-
lin, Princeton: Princeton University Press, 1990, p. 207-227). A7 est
souvent accompagné d’épitheétes qui signifient 1’escarpement ou la hauteur
(voir références in Lidell-Scott-Jones, s.v. dx77j); distingué de a/ypaids qui
désigne une cote plate, une greéve, chez ARISTOT. H. A. 547a 10 ou EUR.
I.T. 423 sq. Les circonstances qui ont conduit sur 1’fle du Cyclope Ulysse
et ses compagnons d’une part, Siléne et les satyres d’autre part, sont indi-
quées aux v. 19-20, 109-10, 278-9. Pour une analyse du terme &Ada, voir
M. Detienne & J.-P. Vernant, Les ruses de l'intelligence, p. 153-8.



L’ESPACE DANS LE DRAME SATYRIQUE 39

ses compagnons (v. 290-91). Lieux consacrés a Poséidon et es-
pace du Cyclope ne sont d’ailleurs pas liés uniquement par la
parenté qui existe entre le premier et le second. Observons qu’a
I’image de la terre du Cyclope, les lieux dévolus a son pere ap-
paraissent comme autant d’endroits isolés et difficiles d’acces:
ils se situent «dans les recoins de la terre grecque» (v. 291), tout
comme la terre du Cyclope (v. 297-98); au vers 293, il est fait
mention des «extrémités reculées du Cap Malée»!3; le Cap Sou-
nion est «un rocher intact» (v. 294); Ulysse évoque enfin les
abris que cache en lui le Cap Géreste (v. 295). Cap Ténare, Cap
Malée, Cap Sounion, Cap Géreste: autant de lieux extrémes, en
contact avec la seule mer et les seuls navigateurs, cachant en eux
grottes, recoins et refuges, comparables en ceci a 1’espace du
Cyclope qui se présente comme un promontoire (v. 116). Pour-
tant, Polyphéme récuse ses liens avec Poséidon et ceux mis en
évidence par Ulysse entre son espace et les lieux consacrés a son
pere: tout ceci n’est qu’«emphase et poudre aux yeux» (v. 317-
19). De méme n’a-t-1l que faire de cette Gréce unie face a Troie.
L’expédition lancée par les Grecs n’est qu’«une campagne hon-
teuse» (v. 283); la cause grecque — venger une femme exécrable
(v. 280) — ne saurait étre défendue. Ainsi le Cyclope se confine-
t-i1 jusqu’au bout dans son isolement et refuse-t-il 1’ouverture
que lui propose Ulysse.

Inaccessible, le monde de Polyphéme ne connait pas davan-
tage de présence humaine indigeéne; c’est un désert ou du moins
un lieu de solitude. Les cyclopes eux-mémes sont des solitaires
qui habitent des grottes isolées et c’est en solitaire que Poly-
phéme a coutume de se promener!4. Lieu non cultivé, lieu isolé,
lieu désert, la terre du Cyclope s’oppose naturellement a I’espace
urbain. Ainsi, a Ulysse qui lui demande ot trouver les murs et les

13. Les sens précis de pyyds (v. 291) et de «evGuay (v. 293) sont incer-
tains: recoin, grotte, extrémité? Dans tous les cas, on retrouve dans leur
emploi la méme idée d’isolement et de solitude; voir R. Seaford, Euripides.
Cyclops, p. 158-60 ad v. 291 et 293. Méme probléme dans I’interprétation
du syntagme rawy ébpar (v. 290) qui désigne les lieux consacrés a Poséi-
don: s’agit-il de ports ou de temples? L’adjectif /cpds (v. 292) laisse penser
qu’il s’agit de temples, Aquziy (v. 292) et karagvyal (v. 295) qu’il s’agit de
ports; é5pa semble plutdt renvoyer a la résidence d’un dieu, mais peut aussi
désigner un point d’ancrage pour les navires. D’ailleurs tous les lieux cités
par Ulysse présentent a la fois un temple consacré a Poséidon et un port;
voir R. Seaford, Ibid., p. 157-8 ad v. 290. :

14. V. 22, 116, 447, 622.



40 ETUDES DE LETTRES

fortifications d’une ville, Siléne répond laconiquement: «il n’y
en a pas» (v. 115-6).

Montagnes et foréts servent également de cadre aux Limiers
(/yvevrai) de Sophocle et constituent de méme un espace d’ac-
ces difficile (8U[ofaros], fr. 314, 37 Radt, selon la conjecture de
Wilamowitz). Comme I’Etna, le Mont Cylléne est désigné par le
terme 7@yos (v. 221): il s’agit donc d’une colline rocheuse sur
laquelle il ne faut chercher ni maison ni construction humaine;
seul point stable: la grotte de la nymphe Cylléne qui, comme
celle de Polyphéme, occupe une position centrale et se trouve
assimilée a un lieu humanisé!>. A coté des pierres et des grottes,
la végétation a également sa place. Au vers 38, la plupart des
philologues conjecturent le substantif #17, «forét», ou un adjectif
composé formé a partir de ce substantif. De méme au vers 221,
le Mont Cylléne est présenté comme «boisé» et «verdoyant».
Notons enfin la mention de fourrés (v. 127), caractéristiques
d’une végétation non domestiquée.

C’est encore dans la montagne et dans la forét que devait se
dérouler I'intrigue de bon nombre d’autres drames satyriques
aujourd’hui perdus. Selon toute vraisemblance, il en allait ainsi
de la Sphinx d’Eschyle, du moins si I’on en croit les Anciens qui
situaient généralement le monstre sur une montagne: le Phikion
ou le Mont Cithéron lorsqu’elle est nommée. La légende d’ Amy-
moné, telle qu’elle nous est relatée par Apollodore et Hygin, ne
laisse guére de doute sur les propriétés essentielles de 1’espace
d’un autre drame d’Eschyle qui s’en inspirait. Pour remédier a
I’asseéchement de 1’Argolide voulu par Poséidon, Danaos, roi
d’Argos, envoie ses filles a la recherche d’une source!6. Parmi
elles se trouve Amymoné qui, menant sa recherche dans la forét
et profitant de 1’occasion pour chasser, se voit soudain confron-
tée a un satyre qui veut abuser d’elle. L’agresseur sera toutefois
mis en fuite par Poséidon. Forét, gibier, chasse renvoient claire-
ment a un lieu situé a I’écart de la sphére civilisée.

Parmi les drames satyriques de Sophocle, les Amants d’Achille
( AyiAdéws épaorar) devaient avoir pour cadre le Mont Pélion,
mentionné dans le fragment 154 Radt. Il est dés lors possible que

15. [o7€]y7n (v. 267, selon une conjecture de Hunt et de Wilamowitz);
Enoaypds (v. 282).

16. ApoLL. 2, 1, 4; HyG. Fab. 169, 169a. Sur la localisation de la Sphinx,
voir J.-M. MoRET, (Edipe, la Sphinx et les Thébains. Essai de mythologie
iconographique, Roma: Institut suisse de Rome, 1984, vol. I, p. 69-75.



L’ESPACE DANS LE DRAME SATYRIQUE 41

I’espace de cette piéce ait eu en son centre la grotte de Chiron.
Le Dionysiscos qui évoquait les enfances de Dionysos et le
Jugement (Kpiots) qui avait pour théme le jugement de Paris se
déroulaient certainement en des lieux tout a fait comparables: le
Mont Nysa pour le premier et le Mont Ida pour le second!”.

Les deux versions principales de la 1égende d’ Amycos, utilisée
par Sophocle dans une autre de ses pieces, définissent en tout cas
deux espaces possibles. Si I’on suit la version de Théocrite, le
cadre dans lequel s’affrontent Amycos et Pollux est un espace de
montagnes et de foréts!8. En revanche dans la version d’ Apollo-
nios de Rhodes, ’espace est désigné par le terme gduabos
(2, 36): il s’agit d’un bord de mer, délimité par une rive abrupte
(axrr, 1, 1361; 2, 162). Dans tous les cas, le fragment 111 Radt
qui, dans la version qu’en donne Athénée (9, 400b), mentionne
grues, tortues, chouettes, milans et lievres semble bien faire
référence a une nature non domestiquée.

Le décentrement peut donc également se réaliser en direction
de la mer. Tel était certainement le cas du Protée d’Eschyle, dont
on peut raisonnablement penser qu’il se conformait a 1’épisode
de 1’Odyssée (4, 351-596) mettant en sceéne Ménélas et le Vieux
de la mer, et qu’il se déroulait donc sur I’ille de Pharos. Notons la
présence une fois encore d’une grotte, dans laquelle Protée, la
nuit tombant, vient s’étendre avec ses phoques, non sans les
avoir au préalable comptés!? (v. 400-12). Les Pécheurs au filet
(duxrvovdkol) d’Eschyle avaient de méme pour cadre le rivage
d’un ile: Sériphos. C’est sur cette plage que le pécheur Dictys

17. A propos de ’espace des Amants d’Achille, voir aussi P. Oxy. 2257,
fr. 1, avec la note ad 1. 7 sq. (signalé par D.F. Sutton, The Greek Satyr
Play, p. 36 n. 109): on y trouve mention de cette pieéce (1. 7) parmi d’autres
qui ont peut-étre en commun de se dérouler dans deux espaces différents.
V. Steffen (cité par D. E. Sutton, The Greek Satyr Play, p. 39 n. 120) rap-
proche le Dionysiscos de la troisieme Eglogue de Nemesianus qui a pour
theme 1’enfance de Dionysos dans une grotte du Mont Nysa. En particulier
les vers 27-30 montrant Siléne dans le réle de nurse peuvent étre rappro-
chés du fragment 171 Radt. Sur la localisation du Jugement de Péris sur le
Mont Ida, voir p. ex. ApoLL. Epit. 3, 2.

18. THEOCR. 22, 36 sq.

19. La mention d’Id6 (fr. 212 Radt), fille de Protée et personnage central
de I’épisode homérique, ainsi que le fragment 210 Radt, qui fait peut-étre
allusion a la nourriture précaire dont doivent se contenter Ménélas et ses
marins retenus sur I’ile de Pharos, sont des indices en faveur de la reprise
par Eschyle du récit de 1’Odyssée. Par ailleurs, Protée comptant ses
phoques avant de se coucher parmi eux dans sa grotte ne rappelle-t-il pas



42 ETUDES DE LETTRES

tire, a I’aide de ses filets, le coffre dans lequel Danaé et Persée
ont été enfermés par le roi d’ Argos, Acrisios, avant d’étre jetés a
la mer (fr. 46 a Radt). De plus, comme les divers animaux dans
I’Amycos, les fouines, les faons et les hérissons mentionnés par
Silene (fr. 47 a, 808-9 Radt) renvoient 2 un monde qui échappe a
la mainmise humaine.

L’espace du Sciron d’Euripide se situait également en bordure
de mer. Le brigand qui a donnée son nom a ce drame satyrique
avait en effet élu domicile en un lieu appelé les Roches sciro-
niennes, quelque part sur la route reliant Mégare a Corinthe, et il
n’hésitait pas a s’emparer des voyageurs qui venaient a passer
dans les parages avant de les précipiter dans la mer comme
nourriture pour une tortue géante. Le fragment 6 du Papyrus
d’Oxyrinque 1455, qui nous transmet un résumé du prologue et
de la parodos de la piece, ajoute deux précisions qui attestent de
la nature marginale voire sauvage de 1’endroit: le lieu occupé par
Sciron est en effet qualifié de rocheux et de désert (1. 5 et 12).
Notons de plus que le nom méme de Sciron est significatif dans
la mesure ol gxipos® désigne une terre calcaire, ne portant d’autre
végétation que fourrés et arbustes?20,

Les Isthmiastes d’Eschyle se déroulaient devant le temple de
Poséidon situé sur I’Isthme de Corinthe: lieu inhabituel si 1’on se
reporte a ce que nous avons pu observer jusqu’ici de 1’espace
satyrique. Soulignons cependant qu’il s’agit d’un temple de
Poséidon, dieu de la mer, dieu dont nous avons dit de fagon plus
générale qu’il incarne certaines des puissances primordiales de la
nature. Surtout nous avons affaire a un temple non urbain, situé
clairement en marge du territoire de Corinthe, non loin de la
mer?!,

Polyphé¢me faisant de méme avec ses moutons? Il s’agit la encore d’un
point de contact entre deux épisodes trés proches par leur schéma narratif
et par le type d’espace dans lequel ils se jouent.

20. Les méfaits de Sciron sont relatés par ApoLL. Epit. 1, 2, Diop. Sic. 4,
59, 4, Paus. 1, 44 et PLUT. Thes. 10. Sur la localisation des roches
scironiennes, voir F. GEYER, «Skironische Felsen», in Realenc. Alt.-Wiss.,
IIT A 1, Stuttgart: Metzler, 1927, col. 546-547. Le P. Oxy. 1455 est cité par
D.F. Sutton, The Greek Satyr Play, p. 62. Sur le terme oxipos, voir en
dernier lieu C. CALAME, Thésée et l'imaginaire athénien. Légende et culte
en Gréce en ancienne, Lausanne: Payot, 1990, p. 346 (avec la note 110 qui
donne les références nécessaires).

21. F. de PoLIGNAC, La naissance de la cité grecque, Paris: La Décou-
verte, 1984, p. 42-3.



L’ESPACE DANS LE DRAME SATYRIQUE 43

On I’aura constaté, aucune des pi¢ces mentionnées jusqu’ici
ne se déroule sur le sol athénien. Or, sauf erreur de notre part,
cette remarque peut étre étendue a la presque totalité des drames
satyriques22. A I’échelle de la Gréce, il est donc possible de par-
ler d’écart systématique par rapport a la cité d’Athénes qui a
1’évidence, en tant qu’espace de production du discours et espace
de représentation, occupe une position centrale. Nous revien-
drons sur cette mise a distance.

Autre constatation: si 1’espace satyrique n’est pour ainsi dire
jamais athénien, il arrive dans un certain nombre de cas qu’il ne
soit pas grec et I’on peut de fait observer une certaine propension
du drame satyrique a se dérouler dans des contrées barbares: ile
de Pharos, au large des coOtes égyptiennes, pour le Protée; Mont
Ida, en Phrygie, pour le Jugement; Mont Nysa, montagne my-
thique toujours située hors du monde grec, pour le Dionysiscos;
pays des Bébryces, en Bithynie, pour 1I’Amycos. Mentionnons
encore le Lycurgue d’Eschyle qui avait sans doute pour cadre la
Thrace; la Circé du méme auteur, dont la protagoniste habite une
ile située, selon 1I’Odyssée (12, 3-4), a I’extréme Est, l1a ou se
leve le soleil; le Mariage d’Héléne de Sophocle dont 1’action
était vraisemblablement située en Phrygie; le Busiris d’Euripide
enfin, qui se déroulait en Egypte?3. Ainsi peut-on observer a
1’échelle de I’ o/koyuern un décentrement fréquent par rapport au
monde grec.

A un niveau supérieur enfin, et pour passer de I’horizontalité a
la verticalité, le monde des mortels occupe une position médiane
entre le monde des dieux et le monde des morts. Or, que ce soit
le Mont Ida, lieu de la rencontre entre Paris et les trois déesses,
le Mont Cylléne, lieu de la naissance d’Hermes, le Mont Nysa,
lieu des enfances de Dionysos, ou méme le Mont Pélion, lieu de
I’éducation d’Achille par le centaure Chiron, la montagne, si

22. On peut citer comme exception le Cercyon d’Eschyle qui devait se
dérouler a Eleusis; exception partielle toutefois si 1’on considére
qu’Eleusis fut annexée par la force au territoire athénien, sans doute vers la
fin du VII® siécle seulement; sur cette date toujours discutée, voir C. Ca-
lame, Thésée et l'imaginaire athénien, p. 421-2.

23. Pour quelques-unes des localisations du Mont Nysa, voir R. Seaford,
Euripides. Cyclops, p. 114 ad v. 68. Pour la localisation de 1'ile de Circé,
cf. HEs. Theog. 1011-6, ou il est dit que les fils de Circé gouvernent sur les
Thyrrhéniens, c’est-a-dire sur des contrées occidentales. Le fragment 183
Radt qui fait mention des Orosanges, titre qui chez HERODOTE (8, 85)
désigne les «bienfaiteurs» du roi de Perse, laisse penser que le Mariage
d’Héléne se déroulait en Phrygie.



44 ETUDES DE LETTRES

souvent mise en scéne dans le drame satyrique, semble véritable-
ment habitée de la présence des dieux. Par ailleurs, un certain
nombre de fragments évoquent les Enfers24, sans qu’il soit pos-
sible, il est vrai, d’affirmer que les drames satyriques en question
se déroulaient, ne serait-ce qu’en partie, dans le monde d’Hades.
Il est toutefois incontestable que, dans un certain nombre de cas,
ce monde se trouvait en connexion étroite avec 1’espace scénique
et appartenait ainsi a I’espace dramatique. Tel devait étre notam-
ment le cas du Sisyphe d’Eschyle racontant la fuite hors des
Enfers du fils d’Eole, des Satyres au Mont Ténare de Sophocle et
de I’Eurysthée d’Euripide qui tous deux devaient d’une maniére
ou d’une autre évoquer la descente aux Enfers d’Héraclés dans le
but de s’emparer de Cerbére. Citons encore les Kéres d’ Aristias:
son titre, qui d’ailleurs fait peut-étre référence aux satyres eux-
mémes, est a lui seul révélateur.

1. 2. Un espace intermédiaire

Espace décentré: espace de 1’altérité? La réalité est certaine-
ment moins simple et ne correspond que trés partiellement a cette
équivalence. Il existe en effet des degrés d’altérité différents et
I’on doit constater a cet égard que 1’espace satyrique, loin de
s’inscrire dans une altérité radicale — notion qui au demeurant a
de fortes chances de n’étre qu’une pure abstraction, bien souvent
correspond davantage a ces zones floues et intermédiaires que
recouvrent les termes d’ éoyamial ou d’ dypds: territoires échap-
pant sans doute & la mainmise humaine et se situant au-dela des
cultures, mais dans lesquels les hommes — biicherons, char-
bonniers, bergers, bouviers, pécheurs — continuent néanmoins
d’étre actifs. Certaines de ces terres peuvent d’ailleurs, selon les
circonstances socio-économiques, changer de statut et faire
I’objet d’une exploitation agricole?s.

24. AESCH. Sisyphe fr. 227-8 Radt; EUR. Eurysthée fr. 371 et 380 Nauck?;
ARISTIAS Kéres fr. 9 F 3 Snell; AcHalos Aithon fr. 20 F 11 Snell; PYTHON
Agen fr. 91 F 1, 5-8 Snell; voir aussi R. SEAFORD, «Black Zeus in Sopho-
cles’ Inachos», Classical Quarterly, XXX (1980), p. 23-29 (p. 29).

25. Sur les égyariai, voir L. ROBERT, «Inscriptions de Lesbos», in Opus-
cula minora selecta, Amsterdam: Hakkert, 1969, II, p. 801-831 (p. 820-2),
et G. AUDRING, Zur Struktur des Territoriums griechischer Poleis in archa-
ischer Zeit, Berlin: Akademie Verlag, 1989, p. 81-3 et 98-100. Sur le terme
a@ypds, voir P. CHANTRAINE, Etudes sur le vocabulaire grec, Paris:
Klincksieck, 1956, p. 34-5.



L’ESPACE DANS LE DRAME SATYRIQUE 45

Ainsi dans le Cyclope, Polyphéme, tout sauvage soit-il, n’en
exerce pas moins une activité humaine, I’élevage, et il occupe un
espace de paturages (v. 45 et 61), clairement distinct de 1’espace
de la chasse, puisque Siléne prend soin de préciser que c’est loin
de son antre que son maitre poursuit les animaux sauvages2®
(v. 130). Dans le prologue des Limiers, Apollon a la recherche de
ses vaches appelle a ’aide les mortels (fr. 314, 7 et 20 Radt), et
plus précisément les bergers, les ouvriers agricoles et les char-
bonniers (v. 39-40), auxquels viennent s’ajouter les satyres «nés
des nymphes» (ryugoyervnror, v. 41), qui seuls répondront a
I’appel: comme les premiers, ces derniers, par leur nature a la
fois humaine et bestiale, occupent une position ambigué et mar-
ginale. Dans les Pécheurs au filet, la situation est tout a fait
comparable puisque Dictys, lui-méme pécheur, lance un appel
aux ouvriers agricoles et viticoles, aux bergers et aux charbon-
niers (fr. 46 a, 18-20 Radt), pour qu’ils viennent tirer avec lui sur
la terre ferme le mystérieux coffre pris dans ses filets; a nouveau,
les satyres seuls viendront a la rescousse. Assez semblable a la
plage de Sériphos devait étre le cadre servant a I’action du Glau-
cos Pontios d’Eschyle dont I'intrigue nous est relatée par Pau-
sanias (9, 22, 5-7). Rendu immortel par une plante, Glaucos,
pécheur d’Anthédon, devient une divinité marine qui rend des
oracles aux gens de la mer. Les fragments conservés nous mon-
trent un berger évoquant la figure hybride du pécheur apreés sa
métamorphose (fr. 25 e-26 Radt). L’espace de ce drame devait
donc étre situé dans une zone de paturages proche de la mer.
Comme les Limiers, le second Autolycos d’Euripide racontait

26. Au vers 120, les cyclopes sont curieusement qualifiés de nomades,
alors méme que, par ailleurs, leurs grottes se présentent comme 1’équiva-
lent de maisons fixes et stables (voir supra n. 8, ainsi que les vers 22 et
118). D’oul la correction de rouddes en povddes retenue par Seaford dans
son édition. S’il pose effectivement probléme, le qualificatif de nomade
peut toutefois se justifier dans la mesure ol 1'élevage pratiqué par Poly-
phéme, comme 1’élevage nomade, n’est associé ni a la sédentarité qu’im-
plique I’activité agricole ni a celle découlant d’une organisation politique.
Du point de vue du degré de civilisation, I’élevage auquel se livrent les cy-
clopes n’a donc pas le méme statut que 1’élevage pratiqué par les humains;
sur ce point, voir L. PAGANELLI, «Note al Ciclope euripideo», Museum
Criticum, XIII/XIV (1978/1979), p. 197-202, ainsi que la distinction entre
élevage nomade et élevage transhumant mise en évidence par S. GEOR-
GouDl, «Quelques problémes de la transhumance dans la Gréce ancienne»,
Revue des Etudes Grecques, LXXXVII (1974), p. 155-185 (p. 160).



46 . ETUDES DE LETTRES

sans doute une histoire de troupeaux volés et de jeu de piste, le
voleur étant Autolycos et la victime, toute provisoire il est vrai,
Sisyphe. Ici encore, le cadre de 1’action pourrait bien avoir
appartenu a la catégorie de I’ @ypds;, et il en allait certainement de
méme du Jugement de Sophocle: Paris est en effet berger sur le
Mont Ida lorsque les trois déesses lui apparaissent?’. Sans doute
n’est-il plus question ni de bergers ni de troupeaux dans les
Isthmiastes. Pourtant le temple de Poséidon sur 1’'Isthme se situe
également dans une zone médiane, dans la mesure ou il fait
partie de ces sanctuaires extra-urbains qui tout a la fois marquent
la limite et opérent la jonction entre les terres agraires sur les-
quelles I’homme exerce sa maitrise et le domaine de la montagne
et de la forét ou de la mer?8.

Ce caracteére intermédiaire de 1’espace se retrouve bien sou-
vent également sur un plan vertical. Si la montagne occupe
volontiers une position liminale entre sauvagerie et civilisation,
elle sert en effet de méme fréquemment, nous 1’avons dit, de trait
d’union entre le monde des humains et le monde des immortels.
Nous avons par ailleurs relevé qu’un certain nombre de frag-
ments faisaient directement allusion aux Enfers, sans que I’on
sache si ceux-ci se trouvaient effectivement représentés ou s’ils
constituaient uniquement un espace de provenance ou de desti-
nation pour les personnages mis en scéne. Dans le second cas,
I’espace représenté sur la scéne devait se présenter comme point
de passage vers le monde d’Hades et il en allait assez probable-
ment ainsi de drames comme le Sisyphe fuyant d’Eschyle ou les
Satyres au Mont Ténare de Sophocle. En effet le fragment 227
Radt fait selon toute probabilité référence a la réapparition de

27. Sur le Glaucos Pontios, voir K. DEICHGRABER, Die Persentetralogie
des Aischylos, Mainz: Akademie der Wissenschaften und der Literatur,
1975, p. 65-76, D. F. Sutton, The Greek Satyr Play, p. 22, et B. DEFORGE,
«Le destin de Glaucos ou I’immortalité par les plantes», in Visages du
destin dans la mythologie. Mélanges Jacqueline Duchemin, éd. F. Jouan,
Paris: Belles Lettres, 1983, p. 21-39 (p. 22-5). Nous reprenons la distinc-
tion entre un premier et un second Autolycos faite par D. F. Sutton, The
Greek Satyr Play, p. 59-60. Paris berger: voir p. ex. EUR. I. A. 573 sq. et
1284 sq. ainsi que Andr. 281 sq.

28. F. de Polignac, La naissance de la cité grecque, p. 42-9; ce type de
frontieres internes a la cité doit étre distingué des frontiéres politiques
entre deux cités qui peuvent également étre marquées par la présence d’un
sanctuaire (ibid., p. 45).



L’ESPACE DANS LE DRAME SATYRIQUE 47

Sisyphe sur terre aprés son séjour parmi les morts, tandis que le
fragment 228 doit certainement étre compris comme 1’adieu qu’il
adresse a cette occasion aux divinités chthoniennes?®. Quant au
drame de Sophocle, s’il reprenait la légende relative a la des-
cente d’Héracles aux Enfers, son titre semble plutdt indiquer que
I’action scénique se déroulait a la surface de la terre.

De facon plus générale, les grottes, si fréquentes au sein de
I’espace satyrique, conférent a celui-ci une profondeur et une
verticalité indéniables. La grotte de Polyphéme est assimilée
a un fdlauos (Cycl. 57), c’est-a-dire a la partie la plus profonde
et la plus secrete de la maison dont J.-P. Vernant a souligné le
caractere précisément chthonien; celle de Cylléne est présentée
comme une spuvpaia oreyn (fr. 314, 267 Radt), comme un fpoar-
pos (v. 282): lieu clos et caché, lieu de dépdt ou I’on enfouit les
trésors, lieu doté a I’évidence d’une profondeur pareille & celle
de la grotte de Polyphéme30.

Relevons également que la force brutale et incontrdlable de
I’Etna trouve son origine dans les profondeurs infernales et
qu’elle a pour cause, selon Pindare, 1’action de Typhon gisant
dans le Tartare (Pyth. 1, 40-55). Cependant dans le méme temps,
ce feu est celur d’Héphaistos, seigneur de I’Etna (Cycl. 599),
dieu des métallurgistes, et il posséde a ce titre une fonction civi-
lisatrice essentielle. Le volcan confére donc a la terre du Cyclope
une position intermédiaire entre Enfers et civilisation, et la mé-
tallurgie occupe sur le plan vertical une place médiane analogue
a celle qu’occupe sur le plan horizontal 1’élevage3!. 1l vaut la

29. Le cas du Sisyphe renvoie au probléme de 1’drodos qui depuis
E. BUSCHOR, «Feldmaiise», Sitzungsberichte der Bayerischen Akademie
der Wissenschaften. Philosophische-historische Abteilung, 1 (1937), p. 1-
34, a souvent été présenté comme un motif récurrent du drame satyrique.
Pour une critique de cette thése qui s’appuie presque exclusivement sur
I’imagerie, voir C. BERARD, Anodoi. Essai sur limagerie des passages
chthoniens, Roma: Institut suisse de Rome, 1974, p. 39-45.

30. Sur les rapports entre &poayods, Balauds et profondeur, voir J.-P.
VERNANT, «Hestia-Hermes: sur 1’expression religieuse de 1’espace et du
mouvement chez les Grecs», in Mythe et pensée chez les Grecs, Paris: La
Découverte, 19853, p. 155-201 (p. 183-7).

31. Au demeurant, si dans I’Odyssée et dans le Cyclope les cyclopes sont
des éleveurs, ailleurs, et dés la Théogonie, c’est leur savoir technique qui
est mis en avant et qui fait d’eux des «ouvriers du feu de Zeus» (Eur. Alc.
5). Sur ce point et sur le statut de la métallurgie, voir C. CALAME, «Les
figures grecques du gigantesque», Communications, XLII (1985), p. 147-
172 (p. 157-60).



48 ETUDES DE LETTRES

peine a cet égard de relever ici la présence d’une forge dans
I’enceinte du sanctuaire de Poséidon sur I’'Isthme, ainsi que les
allusions & 1’activité métallurgique présentes dans le texte des
Isthmiastes: d’une part lorsque Dionysos se fait 1’écho d’une
accusation portée a son endroit par Siléne, selon laquelle il ne
connaitrait rien a 1’art du forgeron (fr. 78 a, 67 Radt); d’autre
part lorsque 1’'un des personnages de la piece, dont I’identité
reste discutée, présente aux satyres des objets qu’il décrit comme
de «nouveaux jouets fabriqués a 1’aide d’une hache et d’une
enclume» (fr. 78 ¢, 50-1 Radt)32.

Dans le Cyclope, d’autres éléments marquent encore cette pro-
fondeur de I’espace. Ainsi 1’autel dont se sert Polyphéme pour
accomplir son pseudo-sacrifice est-il désigné par le terme coyd-
pa (v. 384) qui renvoie a un type d’autel bas, utilisé non exclu-
sivement mais en priorit€é pour des sacrifices chthoniens ou
destinés a des héros. A cet égard peut-€tre n’est-ce pas un ha-
sard si le cheeur qualifie le sacrifice auquel se livre le Cyclope
d’ dmoBajutos (v. 365), Supds pouvant s’opposer a €dydpa en tant
qu’autel surélevé, associé en principe aux sacrifices ouraniens?3.
Au demeurant Polyphéme n’est-il pas appelé Aldov udyeipos
(v. 397), «cuisinier-sacrificateur d’Hadés»?

Revenons enfin sur le terme Aeiuev analysé plus haut. Au
risque de le surinterpréter, notons toutefois que ce terme renvoie
volontiers a un espace a trois dimensions, associé aux grottes et
aux lieux naturels ouverts vers le bas. Plus précisément encore,

~ .

les prairies semblent régulierement se situer a proximité de

32. Ce personnage a été identifié de diverses maniéres; B. SNELL, «Ai-
schylos’ Isthmiastai», in Gesammelte Schriften, Gottingen: Vandenhoeck &
Ruprecht, 1966, p. 164-175 (=Hermes, LXXXIV (1956), p. 1-11), pense a
Sisyphe, tandis que D.F. Sutton, The Greek Satyr Play, p. 31-2, penche
pour Héraclés. Quant aux jouets en question, on peut penser, compte tenu
du contexte, a une sorte de javelot (B. Snell et D. F. Sutton, ibid.) plutét
qu’a de petites voitures de course, comme le suppose curieusement
K. REINHARDT, «Vorschldge zum neuen Aischylos», Hermes, LXXXV
(1957), p. 1-17 (p. 11). Sur la présence d’une forge dans le sanctuaire de
Poséidon de I’Isthme, voir D.F. SUTTON, «Aeschylus’ Theoroi or Isthmias-
tai. A Reconsideration», Greek, Roman and Byzantine Studies, XXII
(1981), p. 335-338.

33. Sans doute @mofujutos doit-il étre compris comme qualifiant Gvoiar
(v. 365); sur ce point, voir R. Seaford, Euripides. Cyclops, p. 176-7 ad v.
365. Sur I’éoydpa, voir J. RUDHARDT, Notions fondamentales de la pensée

religieuse et actes constitutifs du culte en Greéce classique, Genéve: Droz,
1958, p. 129, 238-9, 250-1 et 270.



L’ESPACE DANS LE DRAME SATYRIQUE 49

bouches infernales, lorsqu’elles n’apparaissent pas elles-mémes
frappées du sceau de la mort, telles les prairies de Géryon. De
méme rappelera-t-on que 1I’enlévement de Perséphone par Hades
se produit dans un Acwuwr (H. Cer. 7). Chez Homere, c’est le
monde des morts qui apparait comme une prairie, tandis que chez
Platon Aetuar désigne le lieu du jugement des dmes. Relevons
encore que si la prairie équivaut fréquemment a une terre de
pacage pour les bovins, les troupeaux peuvent étre les attributs
d’étres dotés de traits infernaux ou occupant un espace de nature
infernale. C’est en premier lieu le cas d’Hades, mais également
celui de Géryon, par exemple34. Polyph¢me lui aussi posseéde des
troupeaux, de moutons il est vrai et non de bceufs, et s’il est
difficile de voir en lui un représentant du maitre des Enfers, peut-
étre vaut-il la peine de rappeler dans ce contexte sa qualité déja
mentionnée de sacrificateur d’Hades.

Ce caractére intermédiaire et limitrophe que présente a
maintes reprises 1’espace satyrique se trouve fréquemment redou-
blé — ou remplacé — a un niveau narratif, de telle sorte que
I’espace, loin d’étre un lieu d’enracinement ou d’ancrage,
apparait comme le lieu d’un passage. Dans bien des cas en effet,
le drame satyrique met en scéne des personnages, des héros,
accomplissant un parcours entre deux cités et donc en passe de
traverser ’espace représenté sur scene. Il y a complication dés
lors que des créatures hostiles, parfois les satyres eux-mémes,
tentent de faire échouer cette traversée en s’attaquant aux mal-
heureux <&€ror et en faisant du lieu de passage une déeros 37,
pour reprendre les termes du Cyclope (v. 91). Parce que le drame
satyrique doit connaitre une fin heureuse, il y aura résolution du
probléme ainsi posé3’: les personnages un instant menacés pour-

34. Sur ce point, voir J. H. CROON, The Herdsman of the Dead. Studies
on some Cults, Myths and Legends of the Ancient Greek Colonization-Area,
Utrecht: Budde, 1952, et C. JOURDAIN-ANNEQUIN, «De I’espace de la cité a
I’espace symbolique. Héraclés en Occident», Dialogues d’Histoire An-
cienne, XV (1989), p. 31-48 (p. 42); sur les troupeaux de Géryon paissant a
c6té de ceux d’Hades: ApoLL. 2, 5, 10. Sur le Aezuadry comme lieu associé
aux Enfers, voir A. Motte, Prairies et jardins, p. 18-9, 84 et 239-40; parmi
les textes antiques, voir HoM. Od. 11, 539, 573 et 24, 13 sq., PLAT. Gorg.
524a, Resp. 614e et 616b; cf. Phaedr. 248b, OrPH. fr. 1 B 20 Diels-Kranz,
EMPED. fr. 31 B 121 Diels-Kranz.

35. Sur les notions de complication et de résolution, utilisées ici
librement et sans référence a un modéle théorique donné, voir J.-M. ApaM,
Le récit, Paris: PUF, 19913, p. 81-92.



50 ETUDES DE LETTRES

ront poursuivre leur route et réintégrer 1’espace civique. Notons
ici — nous y reviendrons — que, pas plus que I’espace traversé,
le point de destination de ces personnages n’appartient en
principe au sol athénien.

Ce schéma, que nous réduisons ici a sa plus simple expression,
est présent en particulier dans les drames mettant en scene un
épisode du retour dans sa cité de ’un des héros de la guerre de
Troie, tels le Cyclope, 1a Circé, le Protée, ainsi que dans ceux qui
ont pour protagoniste tel monstre ou brigand s’attaquant aux
voyageurs: ainsi le Cercyon et la Sphinx d’Eschyle, I’Amycos et
le Dédale de Sophocle, le Sciron, le Sylée et le Busiris d’Euri-
pide. Dans des pieces comme I’Amymoné et les Pécheurs au filet
d’Eschyle, I’espace se présente également comme une étape dans
un parcours: celui d’Amymoné, sortie de la ville d’Argos pour
trouver la source salvatrice et qui par la suite devait regagner
I’espace urbain; celui de Danaé et Persée qui, expulsés d’Argos
et jetés a la mer, échouent sur la plage de Sériphos avant de se
voir peut-étre intégrés dans une nouvelle cité par le biais du
mariage. Selon I’une des versions de la Iégende en effet, le roi de
Sériphos, Polydecte, épousait Danaé et assurait 1’éducation de
Persée dans un temple d’Athéna. Peut-€tre la piece s’achevait-
elle par un mariage heureux qui se substituait ainsi au mariage
contre nature entre Siléne et la fille d’Acrisios que célebre le
coryphée dans le fragment 47 a Radt3¢ (v. 821-32). Soulignons en
outre que dans 1’un et I’autre de ces drames la menace n’émane
pas de quelque étre monstrueux mais, dans le premier cas, du ou
des satyres qui tentent d’abuser de I’héroine et, dans le second,
de Siléne qui, avec I’appui du chceur, cherche a obtenir contre
son gré la main de Danaé.

Que ’on se tourne maintenant vers des drames satyriques
comme les Isthmiastes ou les Limiers, 1’intrigue n’est certes plus
structurée par le schéma que nous avons indiqué. Dans le premier
pourtant, I’espace demeure un lieu de passage sur lequel plane
une menace qui est une fois encore le fait des satyres. Dans 1’un

36. Voir aussi les vers 810-4, dans lesquels Siléne tente de se faire passer
pour le pere adoptif de Persée. Mariage de Polydecte avec Danaé: Hyc.
Fab. 63; toutefois, selon APOLL. 2, 4, 1, Persée s’cppose a ce que Polydecte
approche de sa meére; selon PHEREC. FGrHist. 3 F 10, la mere et le fils sont
hébergés par Dictys. Sur I’hypothése d’un mariage heureux comme
conclusion de la piéce, voir D. F. Sutton, The Greek Satyr Play, p. 20.



L’ESPACE DANS LE DRAME SATYRIQUE 31

des principaux fragments conservés, Siléne exhorte en effet
chacun de ses compagnons satyres a fixer contre le temple, sans
doute comme antéfixe, son effigie censée remplir de crainte les
voyageurs et les interrompre dans leur route (fr. 78 a, 18-21
Radt). Les satyres eux-mémes ont d’ailleurs accompli un certain
trajet avant de pénétrer dans le sanctuaire de Poséidon, comme
I’indiquent les vers suivants du méme fragment dans lesquels
Dionysos raconte de quelle maniére il a retrouvé leur trace
(v. 23-25). Quant aux vers 57-60 du fragment 78 ¢ Radt, s’ils
sont trés lacunaires et difficiles d’interprétation, il n’est pourtant
pas impossible qu’ils fassent référence a un départ par la mer ou
a pied?’.

Qu’en est-il enfin des Limiers? Dans le prologue, Apollon
retrace le parcours qui ’a conduit jusqu’au Mont Cylléne. Le
point de départ, c’est-a-dire le lieu du vol de son troupeau, n’est
pas indiqué. Peut-étre s’agit-il comme dans 1’Hymne a Hermes
(v. 70) de la Piérie. Quelle que soit sa localisation, le type d’es-
pace auquel nous avons affaire ne fait quant a lui aucun doute.
La mention d’étables et de mangeoires (fr. 314, 14 Radt) ainsi
que la présence de vaches laitiéres (v. 11) et de veaux (v. 12)
mettent clairement en évidence le statut domestique d’un trou-
peau vivant au sein d’un espace consacré a 1’élevage38. Si les
vers 30-4 mentionnent quelques-unes des étapes du parcours
(Thessalie, Béotie, Péloponnese), le vers 22 donne un indice
quant au type d’espace traversé: sans revétir nécessairement un
sens militaire, le terme o7pa7ds présent a cet endroit peut en
effet désigner le peuple assemblé pour une occasion d’ordre

37. Modv (v. 57), eufjoerar (v. 59), fBdbnv élais (v. 60); voir D. F.
Sutton, «Aeschylus Theoroi or Isthmiastae», p. 338. Il n’est toutefois pas
certain qu’ éufijoera: fasse reference aun embarquement ce verbe peut en
effet signifier simplement «s’avancer»; voir a ce propos la conjecture e. g.
de B. Snell, «Aischylos’ Isthmiastai», p. 172 n. 2.

38. Au contraire dans I’Hymne a Hermeés, la Piérie est présentée comme
une prairie fraiche et agréable (v. 72), tendre (v. 198), recouverte d’aspho-
deles (v. 221 et 344), en bref comme un espace divin. De méme les vaches
sont-elles définies comme des animaux divins (duf8ooror, v. 71). Il n’est a
cet égard pas fait mention ni de veaux ni de génisses, dans la mesure ou les
animaux divins ne se reproduisent pas plus qu’ils ne meurent; il faudra
I’intervention d’Hermes pour les faire passer dans le monde de 1’élevage:
d’ duffporoe ils deviendront alors @ypavdor (v. 412); sur cette transformation
et sur le caractére divin de la Piérie, voir L. KAHN, Hermés passe ou les
ambiguités de la communication, Paris: Maspero, 1978, p. 45-7.



52 ETUDES DE LETTRES

social, politique ou culturel et semble donc renvoyer a un espace
civique?®. Dans son trajet, Apollon passe donc d’un espace dé-
centré, assigné a I’élevage, a I’espace centré et civilisé de la cité,
avant de retrouver un lieu se situant, comme nous l’avons vu,
aux marges du domaine humanisé. Apollon n’en restera pas la
pour autant, pas plus qu’il ne rejoindra son point de départ qui
n’est en définitive que le double du Mont Cylléne. En renongant
a ses troupeaux au profit de la lyre que lui offre Hermes4,
Apollon abandonnera, symboliquement du moins, les marges
pour venir prendre place au cceur de cette civilisation qu’il n’a
fait que traverser dans un premier temps. L’espace des Limiers se
révele donc en définitive non seulement comme 1’espace d’un
passage mais également comme I’espace d’une transformation,
au terme de laquelle le domaine de compétences du dieu s’est
déplacé.

~ Par sa position et par la traversée dont il fait I’objet malgré les
barrieéres que tentent de dresser les créatures qui I’occupent, I’es-
pace satyrique nous semble donc placé sous le signe d’une am-
bivalence; elle peut étre comprise a la fois comme mise en
question des frontiéres et comme médiation, sur le plan horizon-
tal entre sphére sauvage et sphére civilisée, sur le plan vertical
entre monde des morts et monde des mortels, entre monde des
mortels et monde des immortels. Du méme coup, I’espace saty-
rique revét une dimension fondatrice, dans la mesure ot il porte
en lui la marque de I’émergence de la civilisation a partir de ces
domaines qui tout a la fois constituent son origine et s’opposent
a elle. De fait, 1l serait possible de montrer qu’a bien des égards
le drame satyrique est mise en scéne de cette émergence et redé-
couverte de la culture a travers la figure hybride — et donc d’une
maniére ou d’une autre médiatrice — du satyre4l.
Si I’ambivalence de ’espace doit de toute évidence €tre mise
en parallele avec le cheeur formé de satyres, elle doit également
étre éclairée par la dimension dionysiaque que confeére au genre

39. PIND. Pyth. 2, 160 et 10, 12, Ol. 12, 143, AEscH. Eum. 683 et 762,
SopH. El. 749, ALcM. fr. 3, 73 Page.

40. Telle est la version de I’Hymne a Hermés et telle devait étre la version
des Limiers. Sur la partie perdue des Limiers, voir p. ex. C. PIRAINO, «Per
una ricostruzione della parte mancante degli Ichneutai sofoclei», Helikon,
XVIII/XIX (1978/1979), p. 141-160.

41. Ce point de vue est esquissé par F. Lissarrague, «Le drame satyrique
ou comment jouer du mythe», p. 64.



L’ESPACE DANS LE DRAME SATYRIQUE 53

ce méme chceur. Ambiguité et dualité apparaissent en effet
comme des notions clés dans les tentatives modernes de cerner la
figure de Dionysos#?, et I’espace dionysiaque est a cet égard ré-
vélateur. Au niveau mythique comme au niveau rituel, Dionysos
est fréquemment associé a un espace décentré: montagnes et fo-
réts dans le cas du ménadisme, monde barbare — ceci dés sa
premiere apparition dans la littérature grecque qui a pour cadre la
Thrace (Il. 6, 130-36) —, monde infernal également — en parti-
culier dans les mythes relatifs aux catabases ou aux morts du
dieu ainsi que dans certains mysteres liés a la promesse d’un
bonheur apres la mort*3. Dionysos ne reste pas confiné pour au-
tant dans ces espaces extérieurs. Comme I’illustrent on ne peut
mieux les Bacchantes, Dionysos est un dieu en mouvement qui
traverse le monde barbare et le domaine du sauvage pour péné-
trer dans le monde grec, au cceur de la cité+4,

42. Voir A. HENRICHS, «Loss of Self, Sufferings, Violence: The Modern
View of Dionysos from Nietzsche to Girard», Harvard Studies in Classical
Philology, LXXXVIII (1984), p. 205-240 (p. 234-40).

43. Pour des vues circonstanciées sur le ménadisme, voir notamment
A. HENRICHS, «Greek Maenadism from Olympias to Messalina», Harvard
Studies in Classical Philology, LXXXII (1978), p. 121-160, et «Changing
Dionysiac Identities», in Jewish and Christian Self Definition, 111, Self
Definition in the Graeco-Roman World, éd. B.F. Meyer & E.P. Sanders,
Philadelphia: SCM Press, 1982/London: Fortress Press, 1983, p. 137-160
(p-143-7). Dionysos chez les Barbares: voir EUR. Bacch. 13-9; rappelons en
outre que le Mont Nysa se situe toujours hors du monde grec (voir supra n.
23); sur les affinités de Dionysos avec le monde barbare a 1’époque hellé-
nistique, voir H. JEANMAIRE, Dionysos. Histoire du culte de Bacchus, Paris:
Payot, 1951, p. 351-72. Dionysos aux Enfers: sch. ad Hom. Il. 14, 319,
PHiLOCH. FGrHist. 328 F 7, Orph. fr. 34-6, et 209-14 Kern (morts de Dio-
nysos); Diop. Sic. 4, 25, 4, ApPoLL. 3, §, 3, Paus. 2, 31, 2 et 2, 37, 5, PLUT.
Mor. 565¢ sq. (catabases du dieu 2 la recherche de sa mére); HARPOCR. s.v.
Aewkf, Diop. Sic. 5, 75, 4, H. Orph. 46, 53 (Dionysos, fils de Perséphone,
et Enfers comme lieu des enfances du dieu); sur les mystéres dionysiaques
de nature eschatologique, voir A. Henrichs, «Changing Dionysiac Iden-
tities», p. 154 et p. 160, qui donne les références nécessaires.

44. Pour W. F. OtTtO, Dionysos: le mythe et le culte, tr. P. Levy, Paris:
Mercure de France, 1969 (1933), p. 86-92, Dionysos est «le dieu qui
vient», tandis que pour M. DARAKI, Dionysos, Paris: Arthaud, 1985, p. 20,
il est «le dieu qui vient et part». Le caracteére épidémique et parousique est
au centre des analyses de M. DETIENNE, Dionysos a ciel ouvert, Paris:
Hachette, 1986; il est souligné également par J.-P. VERNANT, «Le Dionysos
masqué des Bacchantes d’Euripide», in J.-P. VERNANT & P. VIDAL-NAQUET,
Mythe et tragédie en Gréce ancienne II, Paris: La Découverte, 1986,
p. 237-270.



54 ETUDES DE LETTRES

Comme 1’espace satyrique, 1’espace dionysiaque apparait donc
comme le lieu d’un passage et il n’est extérieur que dans la me-
sure oll I’extérieur s’ouvre sur I’intérieur et se prolonge en lui.
Souvenons-nous ici de la phrase que prononce Ulysse lorsqu’il
apercoit le cheeur des satyres a son arrivée sur 1’'ile du Cyclope:
«il me semble que j’arrive dans la cité de Bromios» (Bpoguiov
moAey, v. 99). Ulysse semble donc assimiler 1’espace décentré
qu’il a sous les yeux a un espace politique; or, s’il peut procéder
a une telle assimilation, c’est précisément parce qu’il pense avoir
affaire a la cité de Dionysos: seul un espace dionysiaque peut
étre a la fois politique et marginal, et brouiller ainsi des catégo-
ries réputées distinctes. De méme Polyphéme a-t-il le sentiment
— sous ’effet du vin, sous I’effet de Dionysos — que terre et
ciel cessent de s’opposer pour venir se confondre (v. 578-79).

Si I’on est en droit de faire appel a la figure de Dionysos pour
rendre compte de 1’ambivalence de I’espace dans le drame saty-
rique, ce n’est pas uniquement en raison des liens qui unissent
les satyres et le fils de Sémélé, mais c’est naturellement aussi
parce que la représentation s’inscrit dans un espace cultuel dio-
nysiaque. Reste donc a nous interroger sur la fagon dont s’arti-
culent I’espace dramatique construit par le drame satyrique, tel
que nous 1’avons défini jusqu’ici, et I’espace de représentation:
cité d’ Atheénes et théatre de Dionysos.

2. Espace dramatique et espace de représentation

La relation entre espace dramatique et espace de représen-
tation équivaut a la présence d’un espace extérieur et ambivalent
au centre de la cité d’Athenes, au centre de ce qui peut étre
considéré comme 1’espace du méme. Cette présence de 1’ambi-
valence au cceur de I’identité crée une nouvelle ambivalence, une
nouvelle mise en question des frontieres, qui peut étre redéfinie
positivement comme 1’intégration d’un espace de médiation,
fondateur de la civilisation et donc de 1’identité de la cité4s. Il
faut au demeurant souligner que, de méme que le caractére ambi-

45. Sur les marges comme lieux du fondement de la civilisation et sur les
modalités de leur intégration dans 1’espace civilisé, voir, a propos de la
figure des Titans et de celle des Géants, les remarques de C. Calame,
«Figures du gigantesque», p. 162-5.



L’ESPACE DANS LE DRAME SATYRIQUE 59

valent et médiateur de 1’espace satyrique se retrouve trés proba-
blement dans les autres composantes du genre, cette intégration
spatiale s’inscrit dans le cadre d’une intégration plus large: celle
du discours de I’ambivalence que cultive le théatre — la tragédie
sans doute mais aussi le drame satyrique — au sein du discours
civique, garant des normes et de I’identité de la cité. Lors des
Grandes Dionysies en effet, comme 1’a bien montré S. Goldhill#¢,
le début des concours dramatiques est précédé par une série de
cérémonies a travers lesquelles la cité se célebre et se met en
scéne: libation accomplie par les dix strateéges, présentation au
public athénien et étranger du tribut de la Ligue de Délos, lecture
des noms des citoyens particulierement méritants qui regoivent
une couronne, présentation en uniforme militaire complet des
orphelins des soldats morts a la guerre, dont la cité a pris en
charge I’éducation. La fin du festival est marquée de fagon com-
parable par un retour de la cité sur elle-méme qui se concrétise
par la convocation de I’assemblée du peuple chargée d’évaluer la
facon dont se sont déroulées les festivités.

Si nous pouvons parler d’intégration, c’est que nous avons
affaire a une présence maitrisée et dominée. Un premier point
doit étre & cet égard souligné: 1’introduction au cceur de la cité
d’ Athénes d’un espace du dehors n’entraine pas pour autant une
confrontation directe entre 1’un et 1’autre. Comme nous 1’avons
en effet indiqué, I’espace décentré du drame satyrique apparait
comme point de passage vers un centre, Vers un espace civique.
Par 14 méme, au face-a-face direct entre 1’espace urbain
d’ Athénes, lieu de la représentation, et I’espace extérieur repré-
senté sur scéne peut se substituer un face-a-face joué, dans lequel
le pole civique n’est plus assimilé a 1’espace de représentation
mais se trouve occupé par une cité appartenant a l’espace
dramatique. Conflit et mise en question sont ainsi en quelque
sorte détournés et reportés sur scéne pour €tre mis a distance,
ceci d’autant plus que, comme nous l’avons indiqué, la cité
occupant le pdle civique au sein de 1’espace dramatique n’est

46. S. GoLDHILL, «The Great Dionysia and the Civic Ideology», Journal
of Hellenic Studies, CVII (1987), p. 58-76 (repris in J.J. Winkler &
F. Zeitlin, Nothing to do with Dionysos, p. 97-129). Sur I’ambivalence cul-
tivée par le théatre, voir notamment J.-P. VERNANT, «Tensions et ambiguités
dans la tragédie grecque», in J.-P. VERNANT & P. VIDAL-NAQUET, Mythe et
tragédie en Gréce ancienne, Paris: Maspero, 1972, p. 19-40.



56 ETUDES DE LETTRES

pour ainsi dire jamais Athénes*’. Rappelons en outre que si le
drame satyrique installe au cceur de I’espace politique un espace
décentré, il refuse ce rapport d’inclusion dans I’espace drama-
tique qui maintient ces domaines distincts méme s’il met en
question les frontieres qui les séparent.

Par ailleurs, nous sommes au théatre. C’est dire d’abord que
I’espace extérieur du drame satyrique, pour étre présent au
centre, n’en est pas moins circonscrit dans des limites bien pré-
cises, celles de la sceéne et de 1’orchestra, et que la nature méme
de ces limites confére a ce qui se trouve a 'intérieur d’elles le
statut de représentation et non de réalité. C’est dire ensuite qu’il
existe un écart entre le lieu de I’intégration et les espaces clés
de I’identité athénienne: le théatre de Dionysos n’est ni 1’ Acro-
pole, ni I’Agora, ni la Pnyx, ni le Céramique, et c’est précisé-
ment parce que la représentation se déroule dans un espace
cultuel dionysiaque, distinct de ces lieux, que l’intégration est
possible.

Si la figure de Dionysos permettait en effet de rendre compte
de I’ambivalence de I’espace satyrique, elle permet également de
rendre compte de son intégration dans 1’espace civique. Volon-
tiers associé a des espaces décentrés, Dionysos, nous 1’avons dit,
ne s’y fixe pas mais il les traverse pour étre présent également au
centre de la cité. En témoigne en premier lieu le théatre avec son
sanctuaire consacré a Dionysos Eleuthéros, et c’est ce mouve-
ment d’intégration du dehors vers le dedans qui est rejoué chaque
année, au début des Grandes Dionysies, avec la procession qui
conduit la statue du dieu depuis un temple situé a proximité de
I’ Académie jusqu’au théatre4s. Et si la cité de Bromios dont parle

47. Nous aurions ainsi dans le drame satyrique un mode de mise a dis-
tance comparable a celui mis en ceuvre dans la tragédie; comme 1’a en effet
montré F. I. ZEITLIN, «Thebes: Theater of Self and Society in Athenian
Drama», in Greek Tragedy and Political Theory, éd. J. P. Euben, Berkeley/
Los Angeles/London: University of California Press, 1986, p. 101-141, il y
a dans le genre tragique une répugnance a mettre en scéne Athénes, si ce
n’est dans des tragédies s’achevant sur une réconciliation, comme par
exemple les Euménides; cf. a cet égard Isocr. Panath. 121 sq., qui déja
souligne que les crimes mis en scéne année aprés année par les auteurs
tragiques ont toujours lieu dans des cités autres qu’Athénes (ce texte m’a
été signalé par N. Loraux).

48. Sur ce point, voir A. PICKARD-CAMBRIDGE, The Dramatic Festivals of
Athens, revised by J. Gould & D. M. Lewis, Oxford: Clarendon Press,
1988, p. 59-61. Sur ’intégration de Dionysos au sein de 1’espace civique,



L’ESPACE DANS LE DRAME SATYRIQUE 57

Ulysse a son arrivée sur I’fle du Cyclope fait référence a 1’espace
dramatique, elle peut également &tre comprise comme allusion
métathédtrale a I’espace de représentation que découvre 1’acteur
entrant en scene*?: la cité de Bromios n’est-elle pas aussi la cité
d’Athénes réunie sur les gradins du théitre a 1’occasion des
Grandes Dionysies? De fait, année aprés année, Athénes devient
durant quelques jours la cité de Dionysos, signe de 1’intégration
parfaite du dieu venu du dehors dans ’espace politique. Expres-
sion de I’intégration de Dionysos, le syntagme Bpguiov mdiis est
également signe de 1’intégration de 1’espace extérieur représenté
sur la scéne au sein de 1’espace de représentation, dans la mesure
ou il peut étre référé a ’un et a 1’autre, et tend ainsi 2 gommer
les frontieéres entre eux.

Si Dionysos est I’opérateur de la médiation et de I’intégration
qui se jouent dans le drame satyrique et dans sa mise en scene, il
faut souligner pour terminer que celui-ci reprend et reformule
des interrogations présentes par ailleurs dans des représentations
culturelles sans rapport avec le culte dionysiaque. Ainsi a-t-on pu
relever les nombreuses analogies existant entre le drame saty-
rique et I’Odyssée; elles tiennent notamment a la reprise par le
premier de maints épisodes racontés par la seconde’?. Pour notre
part, nous dirions que 1’analogie essentielle réside précisément
dans cette exploration que font I’un et I’autre des marges: lieux
frontaliers et intermédiaires par définition, et non lieux du tout
autre, lequel ne peut se situer qu’au-dela de la marge. Or en

voir C. BERARD & Ch. BRON, «Bacchos au cceur de la cité. Le thiase
dionysiaque dans 1’espace politique», in L'association dionysiaque dans les
sociétés anciennes, Roma: Ecole frangaise de Rome, 1986, p. 13-30.

49. La rupture de I'illusion théatrale, habituelle dans la comédie, n’est
peut-étre pas totalement étrangére au drame satyrique; tout au moins, cer-
tains énoncés peuvent étre interprétés de cette maniére. Ainsi dans les
Limiers (fr. 314, 7 sq. et 83 sq. Radt), I’appel d’Apollon aux mortels puis
celui de Sileéne a des témoins visuels ou auditifs pour les aider dans leur
recherche des beeufs volés peuvent étre compris comme des appels adressés
aux spectateurs; sur ce point, voir C. ROBERT, «Aphoristische Bemerkungen
zu Sophokles’ /XNEY7A/ », Hermes, XLVII (1912), p. 536-556 (p. 541-2),
et P. GUGGISBERG, Das Satyrspiel, Ziirich: Leemann & Co, 1947, p. 41.

50. Sur les analogies existant entre le drame satyrique et I’Odyssée, voir
D. F. SurtoNn, «Satyrs Plays and the Odyssey», Arethusa, VII (1974),
p. 161-185.



58 ETUDES DE LETTRES

définitive, si ce n’est par exemple dans 1’évocation d’une créa-
ture telle que Scylla, qui semble bien incarner une monstruosité
absolue, I’Odyssée, comme le drame satyrique, garde pour l’es-
sentiel le silence sur cet au-dela. Est-il concevable? Existe-t-il au
juste? Telles sont en dernier ressort certaines des questions
toujours actuelles que le drame satyrique, a la suite de I’ Odyssée,
peut nous poser.

Pierre VOELKE

Je remercie Claude Calame qui a suivi les différentes étapes de cette
recherche et qui me permet d’en publier ici certains des résultats,
Nicole Loraux et Frangois Lissarrague qui ont bien voulu lire une
premiere version de cet article et me faire part de leurs commentaires et

suggestions.



	Ambivalence, médiation, intégration : à propos de l'espace dans le drame satyrique

