
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1992)

Heft: 2

Artikel: Ambivalence, médiation, intégration : à propos de l'espace dans le
drame satyrique

Autor: Voelke, Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870433

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870433
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


AMBIVALENCE, MÉDIATION, INTÉGRATION: À PROPOS
DE L'ESPACE DANS LE DRAME SATYRIQUE

En souvenir de mon père, André Voelke

Depuis Vitruve, l'espace du drame satyrique est décrit en termes
d'extériorité et d'éloignement. Ce caractère, que nous redéfinissons ici
à travers la notion de décentrement, ne fait pas pour autant de l'espace
satyrique un domaine de l'altérité qui s'opposerait à une sphère de
l'identité. Nous essayons au contraire de mettre en évidence l'ambivalence

d'un espace qui tout à la fois met en question les limites et opère
une médiation entre des domaines réputés distincts. L'examen des
rapports entre espace dramatique et espace de représentation met à jour
une ambivalence d'un second type, définie comme intégration d'un
espace de médiation au sein d'un espace de l'identité.

Les études grecques, en particulier celles s'inspirant d'une
démarche anthropologique et structurale, ont fait et font encore
un usage important des catégories de Vautre et du même, ceci
d'ailleurs sans que leur statut ne soit toujours clairement défini
et, notamment, sans que l'on sache si comme telles elles
correspondent à des catégories de la pensée grecque1. Si la réponse à

cette question n'entre pas ici dans notre propos, précisons cependant

que nous continuerons dans les pages qui viennent à utiliser
ce couple conceptuel, dans la mesure où nous lui reconnaissons

1. Sans guère s'attarder à cette question, J.-P. Vernant, La mort dans
les yeux. Figures de l'Autre en Grèce ancienne, Paris: Hachette, 1985,
p. 12, se réfère à Platon pour répondre prudemment par l'affirmative. S'il
est vrai que Platon oppose l'Autre au Même notamment dans le Timée et le
Sophiste, on se gardera toutefois d'extraire trop vite de leur contexte ces
notions pour d'une part en faire des catégories grecques et d'autre part les
assimiler aux catégories homonymes de notre propre culture.



34 ÉTUDES DE LETTRES

en tout cas une valeur heuristique et descriptive. Dans le même
temps pourtant, notre intention — conforme à la problématique
générale abordée par les différentes contributions de ce fascicule
— est de mettre en évidence, à partir d'un exemple précis, la
difficulté de rendre compte de représentations culturelles
complexes à travers une telle dichotomie, dès lors qu'elle est utilisée
sans précaution et sans mise en question de la logique binaire qui
la sous-tend. Non pas naturellement que la polarité soit absente
de la pensée grecque, mais si elle occupe une place privilégiée
dans certains types de discours, il en est d'autres qui la
contestent, et il nous semble ainsi que dans nombre de cas ce n'est
pas tant la représentation de l'altérité ou de l'identité prises pour
elles-mêmes qui est en jeu, mais bien plutôt la question de leurs
limites respectives, de leur point de jonction, du lieu où se négocient

leurs rapports. Ainsi l'exemple du drame satyrique dont
nous traiterons sous l'un de ses aspects devrait montrer la
nécessité d'introduire au moins un troisième terme et de préférer
une logique ternaire. Cela étant dit, une évidence demeure:
l'intermédiaire ne peut se concevoir qu'à partir de pôles préalablement

définis et dès lors notre analyse se situe à n'en pas douter
dans le prolongement d'une approche structurale2.

L'autre et le même, altérité et identité, constituent des valeurs
sémantiques qui peuvent être saisies, dans une production
symbolique telle qu'une pièce de théâtre, à différents niveaux: dans
les personnages mis en scène, dans les objets qu'ils manipulent,
dans les pratiques auxquelles ils se livrent, dans l'espace qu'ils
occupent. Pour notre part, c'est précisément sur les caractéristiques

spatiales que nous centrerons notre propos: la nécessité de
faire un choix nous est imposée par les limites imparties à une
telle contribution et le choix lui-même peut se justifier si l'on
considère que c'est au premier chef dans des structures spatiales
que les valeurs d'identité et d'altérité sont susceptibles d'être
projetées. L'autre ne commence-t-il pas par être un ailleurs, et le
même un ici?

2. Cette logique ternaire doit être distinguée d'une logique continuiste
pure dans laquelle l'autre et le même ne seraient plus que les deux
extrémités d'un continuum. Une telle logique, qui implique la dilution
voire la disparition de catégories distinctes, outre le fait qu'elle n'est
certainement pas celle des Grecs, mettrait en question la possibilité même
d'une analyse.



L'ESPACE DANS LE DRAME SATYRIQUE 35

1. L'espace satyrique

1. 1. Un espace décentré

En l'opposant aux palais de la tragédie et aux maisons de la
comédie, Yitruve décrit en ces termes le cadre dans lequel se
déroule le drame satyrique: «satyricae [scaenae] vero ornantur
arboribus, speluncis, montibus reliquisque agrestibus rebus in
topeodi speciem deformati.» A la suite de Vitruve, et pour ne
prendre que quelques exemples, L. Rossi parlera de «ländliches
ambiente», D. F. Sutton de «bucolic and exotic settings», tandis
que F. Lissarrague écrit que «l'espace est souvent campagnard,
pastoral ou exotique, une région de confins, loin des cités et des

palais royaux.»3 Ces différentes remarques renvoient à une même
caractéristique fondamentale que nous reformulerons à travers la
notion de décentrement: notion suffisamment large pour englober
les différents types d'espaces que l'on peut rencontrer dans le
drame satyrique; notion relationnelle, qui permet donc de poser
par son intermédiaire la question des rapports entre l'autre et le
même. Le centre peut en effet s'entendre comme le lieu constitutif

d'une certaine identité, alors que le décentrement caractérisera

un lieu de l'écart et de la différence, voire de l'altérité.
Parmi les différents espaces pouvant se définir comme centres

du point de vue des Grecs du Ve siècle réunis à Athènes à l'occasion

des Grandes Dionysies, retenons-en quatre qui déterminent
quatre types de décentrement, présents dans le drame satyrique:
la portion urbaine et cultivée du territoire équivaut au centre de

l'Attique; en tant qu'espace de représentation, Athènes jouera le
rôle de centre au sein du monde grec; la Grèce sera considérée
comme centre au sein de l'ohcovfiéisq1", enfin le monde des

3. Vitr. De Arch. 5, 6, 9; L. E. Rossi, «Das attische Satyrspiel. Form,
Erfolg und Funktion einer antiken literarischen Gattung», in Das Satyrspiel,

éd. B. Seidensticker, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft,
1989, p. 222-251 (p. 224-5) (=«11 dramma satiresco attico. Forma, fortuna
e funzione di un genere letterario antico», Dialoghi di Archeologia, VI
(1972), p. 258-301); D. F. Sutton, The Greek Satyr Play, Meisenheim:
Hain, 1980, p. 153; F. Lissarrague, «Le drame satyrique ou comment
jouer du mythe», Théâtre/Public, LXX/LXXI (1986), p. 62-64 (p. 64).

4. Nous utilisons ici par commodité une notion qui n'apparaît qu'au IVe
siècle: voir par exemple Hyp. Eux. 33, Xen. Vect. 1, 6, Antiph. fr. 179
Kock.



36 ÉTUDES DE LETTRES

mortels occupe une position médiane entre le monde des morts et
le monde des immortels5.

Autant que l'on puisse en juger, l'intrigue du plus grand
nombre des drames satyriques se déroulait à l'écart des zones
urbaines et cultivées de la cité, soit en direction de la montagne
et de la forêt, soit en direction de la mer. Ainsi Euripide situe-t-il
l'action du Cyclope dans la région de l'Etna6, présenté comme la
plus haute montagne de Sicile (v. 114) et désigné par le terme
nâyoç (v. 95) qui souligne son caractère rocheux. Roches et
pierres sont d'ailleurs mentionnées à de nombreuses reprises7; la
grotte de Polyphème elle-même est creusée dans un rocher et
l'Etna tout entier est «une roche d'où coule le feu» (v. 298).

Dans le domaine géologique encore, les grottes constituent,
par la fréquence de leur mention, un élément fondamental au sein
d'un espace dont le centre est précisément une grotte: celle de

Polyphème. Relevons que cette grotte est à de nombreuses
reprises assimilée à une construction humaine et d'une certaine
manière il semble que se reportent sur la grotte les qualités qui,
au sein de l'espace humanisé, sont celles de 1'oî/coç%. La grotte
apparaît ainsi comme le seul point d'ancrage, le seul lieu clos au
milieu d'un espace par ailleurs ouvert et dépourvu de points de

repères, parce que non structuré et non marqué par l'homme.

5. Il suffit de songer au Philoctète de Sophocle pour se convaincre que
le décentrement peut également être présent dans la tragédie; il est même
habituel si l'on considère le second type mentionné ici, celui qui s'opère
par rapport à la cité d'Athènes (voir infra n. 47). Ce qui fait sens toutefois
dans le drame satyrique, c'est la régularité du décentrement qui, même s'il
existe sans doute des exceptions (ainsi YInachos de Sophocle se déroulait
peut-être devant le palais du roi d'Argos), apparaît comme une donnée du

genre, propre à éclairer sa signification globale.
6. Cette localisation est également celle dont se font l'écho Thucydide

(6, 2, 1), en se référant à la tradition, et Strabon (1, 2, 9) qui l'attribue à

Homère, alors même qu'elle n'est précisément pas homérique. Il n'apparaît
pas même dans Y Odyssée que les cyclopes habitent une île: leur territoire
est uniquement désigné par le terme yaîa (9, 106, 117, 166, etc.); voir
aussi sch. ad Hom. Od. 9, 106 (p. 415 Dindorf).

7. V. 43, 62, 82, 197, 324, 448, 666, 680, 682.
8. Nous comptons quinze occurrences du terme äisTpov, on trouve

également les termes puyos" (v. 297, 480) et auÀLÇ (v. 363). Assimilée à une
construction humaine, la grotte de Polyphème est désignée comme aréyri
(v. 29), 86poç{\. 33, 536), ddXapoç (v. 57), aûXrj(y. 60), péXa6poi> {y. 512),
CFKrjvcopa (v. 324).



L'ESPACE DANS LE DRAME SATYRIQUE 37

Pour rocheuses qu'elles soient, les pentes de l'Etna n'en
connaissent pas moins une riche végétation; pâturages, herbe,
fleurs, arbres sont bien présents9 et le terme AeLpuiv (v. 171) est à

cet égard révélateur. S'il reçoit en effet des vers précédents un
sens métaphorique et fait référence aux organes sexuels féminins,

son sens premier demeure dès lors qu'il ne s'agit pas d'une
métaphore lexicalisée, et la mention de la danse (àpxrjcrrvs) dans
le même vers permet d'interpréter le terme dans son sens de

prairie; les prairies apparaissent en effet souvent comme aire de
danse, et dans le cas présent, il est possible d'y voir une allusion
à l'aire de danse du chœur, Y orchestra, donc à l'espace dramatique.

Or, la prairie, sol gorgé d'eau, se trouve corollairement
associée à une végétation abondante et spontanée qui s'oppose au
domaine des cultures. Tel est le cas de la terre du Cyclope qui,
irriguée par une eau tournoyante (v. 46), se présente comme
dotée d'une grande richesse végétale, sans pour autant connaître
ni cultures de blé ni vignes (v. 121-4). En outre, la prairie semble
entretenir des liens privilégiés avec certains êtres monstrueux ou
malfaisants: Géryon, lion de Némée, hydre de Lerne, sanglier
d'Erymanthe, Gorgone; tous, pour ne citer que ceux-là, exercent
leur action funeste en des lieux qui s'apparentent à des prairies10.
Or Polyphème lui-même appartient à cette catégorie d'êtres dont
le comportement échappe aux normes civilisées. Qui plus est, il a

pour père Poséidon, un dieu qui incarne certaines des forces
élémentaires de la nature et dont le champ de compétences se situe
hors ou tout au moins en-deçà du domaine de la civilisation; un
dieu, le seul qui ose s'unir avec cette créature monstrueuse par

9. V. 45, 50, 61, 332-3, 447, 541.
10. Sur l'emploi métaphorique de Aetpcôv, voir R. Seaford, Euripides.

Cyclops, Oxford: Clarendon Press, 1984, p. 136 ad v. 171, et A. Motte,
Prairies et jardins de la Grèce antique. De la religion à la philosophie,
Bruxelles: Académie royale de Belgique, 1973, p. 50-4 et 83-5. Sur le
Aetpüjfcomme espace de procession et de danse ainsi que sur l'assimilation
possible dans le cas présent entre Aet/ucovet orchestra, voir A. Motte, ibid.,
p. 15 et 50-4. Notons par ailleurs qu'il y a peut-être dans le terme
ôpxqcrTÙS' allusion aux organes sexuels masculins (voir R. Seaford, ibid.,
p. 136 ad v. 171, et A. Motte, ibid., p. 53); dans un tel cas Aeipcuf et
öpxrjaTVS- devraient bien être interprétés conjointement, leur association
faisant sens aussi bien sur le plan métaphorique que dans leur acception
première. Sur les autres caractéristiques du Aetpaif mentionnées ici, voir
A. Motte, ibid., p. 7-10 et 234-5.



38 ÉTUDES DE LETTRES

excellence qui a pour nom Méduse et qui consomme cette union
dans une tendre prairie11.

La terre du Cyclope est un lieu clos et isolé. C'est une terre
inhospitalière (â'ffvoç yfj, v. 91), délimitée par des rives abruptes
(à/crai,\ v. 85 et 702) et qui se situe hors de tout trajet régulier: ce
n'est en effet qu'aux caprices du vent et à l'arbitraire du destin
qu'Ulysse et ses compagnons, tout comme les satyres, doivent
leur présence sur ce sol. Le terme 6ôeÀÀa (v. 109) par lequel
Ulysse désigne les vents qui l'ont poussé sur la côte sicilienne
renvoie aux bourrasques tempétueuses qui soufflent en tout sens.
Imprévisibles, ne répondant à aucune logique, ces bourrasques
rendent vaine toute orientation et brouillent l'espace. Sans doute
est-ce significatif que ce soit uniquement à travers cet espace
désorganisé que l'on accède à la terre du Cyclope12.

Ulysse tentera bien de nouer entre l'espace de Polyphème et
son extérieur des liens qui ne soient pas purement accidentels et
fortuits mais au contraire essentiels et naturels, en rappelant au
fils de Poséidon que la terre qu'il habite est grecque et qu'elle
est donc solidaire du monde grec dans son opposition à Troie
(v. 297-8). Plus précisément, Ulysse cherche à mettre en rapport
l'espace du Cyclope avec les lieux qui, au sein du monde grec,
sont dévolus au père de Polyphème, Poséidon (v. 290-95).
Comme ces lieux, la terre du Cyclope n'a été sauvée des attaques
troyennes que grâce à l'action de Grecs tels que lui, Ulysse, et

11. Hes. Theog. 279. Sur Poséidon, voir W. Burkert, Griechische Religion

der archaischen und klassischen Epoche, Stuttgart/Berlin/Köln/Mainz:
Kohlhammer, 1977, p. 219; voir également les analyses de M. DETIENNE &
J.-P. Vernant, Les ruses de l'intelligence. La métis des Grecs, Paris:
Flammarion, 1974, p. 178-202 et 223-6, qui mettent en évidence le caractère
non technique des modes d'intervention de ce dieu.

12. "Afevo? yfj est une correction proposée par Jacobs et reprise par
R. Seaford, Euripides. Cyclops, p. 120. Sur le problème de la £ei4a dans le
Cyclope, voir D. Konstan, «An Anthropology of Euripides' Cyclops»,
Ramus, X (1981), p. 87-103 (p. 91-6) (repris in Nothing to do with
Dionysos. Athenian Drama in its Social Context, éd. J. J. Winkler & F. I. Zeit-
lin, Princeton: Princeton University Press, 1990, p. 207-227). 'A/cnj est
souvent accompagné d'épithètes qui signifient l'escarpement ou la hauteur
(voir références in Lidell-Scott-Jones, s.v. d/cT7f)\ distingué de alytaXos"qui
désigne une côte plate, une grève, chez Aristot. H.A. 547a 10 ou Eur.
1. T. 423 sq. Les circonstances qui ont conduit sur l'île du Cyclope Ulysse
et ses compagnons d'une part, Silène et les satyres d'autre part, sont
indiquées aux v. 19-20, 109-10, 278-9. Pour une analyse du terme SveÀÀa, voir
M. Detienne & J.-P. Vernant, Les ruses de l'intelligence, p. 153-8.



L'ESPACE DANS LE DRAME SATYRIQUE 39

ses compagnons (v. 290-91). Lieux consacrés à Poséidon et
espace du Cyclope ne sont d'ailleurs pas liés uniquement par la
parenté qui existe entre le premier et le second. Observons qu'à
l'image de la terre du Cyclope, les lieux dévolus à son père
apparaissent comme autant d'endroits isolés et difficiles d'accès:
ils se situent «dans les recoins de la terre grecque» (v. 291), tout
comme la terre du Cyclope (v. 297-98); au vers 293, il est fait
mention des «extrémités reculées du Cap Malée»13; le Cap Sou-
nion est «un rocher intact» (v. 294); Ulysse évoque enfin les
abris que cache en lui le Cap Géreste (v. 295). Cap Ténare, Cap
Malée, Cap Sounion, Cap Géreste: autant de lieux extrêmes, en
contact avec la seule mer et les seuls navigateurs, cachant en eux
grottes, recoins et refuges, comparables en ceci à l'espace du
Cyclope qui se présente comme un promontoire (v. 116). Pourtant,

Polyphème récuse ses liens avec Poséidon et ceux mis en
évidence par Ulysse entre son espace et les lieux consacrés à son
père: tout ceci n'est qu'«emphase et poudre aux yeux» (v. 317-
19). De même n'a-t-il que faire de cette Grèce unie face à Troie.
L'expédition lancée par les Grecs n'est qu'«une campagne
honteuse» (v. 283); la cause grecque — venger une femme exécrable
(v. 280) — ne saurait être défendue. Ainsi le Cyclope se confine-
t-il jusqu'au bout dans son isolement et refuse-t-il l'ouverture
que lui propose Ulysse.

Inaccessible, le monde de Polyphème ne connaît pas davantage

de présence humaine indigène; c'est un désert ou du moins
un lieu de solitude. Les cyclopes eux-mêmes sont des solitaires
qui habitent des grottes isolées et c'est en solitaire que
Polyphème a coutume de se promener14. Lieu non cultivé, lieu isolé,
lieu désert, la terre du Cyclope s'oppose naturellement à l'espace
urbain. Ainsi, à Ulysse qui lui demande où trouver les murs et les

13. Les sens précis de pvxôçly. 291) et de KevOpatv (v. 293) sont incertains:

recoin, grotte, extrémité? Dans tous les cas, on retrouve dans leur
emploi la même idée d'isolement et de solitude; voir R. Seaford, Euripides.
Cyclops, p. 158-60 ad v. 291 et 293. Même problème dans l'interprétation
du syntagme ëSpai (v. 290) qui désigne les lieux consacrés à Poséidon:

s'agit-il de ports ou de temples? L'adjectif Iepos~{\. 292) laisse penser
qu'il s'agit de temples, 292) et Karafiuyai (v. 295) qu'il s'agit de

ports; é'Spa semble plutôt renvoyer à la résidence d'un dieu, mais peut aussi
désigner un point d'ancrage pour les navires. D'ailleurs tous les lieux cités
par Ulysse présentent à la fois un temple consacré à Poséidon et un port;
voir R. Seaford, Ibid., p. 157-8 ad v. 290.

14. V. 22, 116, 447, 622.



40 ÉTUDES DE LETTRES

fortifications d'une ville, Silène répond laconiquement: «il n'y
en a pas» (v. 115-6).

Montagnes et forêts servent également de cadre aux Limiers
(Ix^evrat) de Sophocle et constituent de même un espace d'accès

difficile {Sv\aßaTos\, fr. 314, 37 Radt, selon la conjecture de

Wilamowitz). Comme l'Etna, le Mont Cyllène est désigné par le
terme Trdyoçly. 221): il s'agit donc d'une colline rocheuse sur
laquelle il ne faut chercher ni maison ni construction humaine;
seul point stable: la grotte de la nymphe Cyllène qui, comme
celle de Polyphème, occupe une position centrale et se trouve
assimilée à un lieu humanisé15. A côté des pierres et des grottes,
la végétation a également sa place. Au vers 38, la plupart des

philologues conjecturent le substantif pàtj, «forêt», ou un adjectif
composé formé à partir de ce substantif. De même au vers 221,
le Mont Cyllène est présenté comme «boisé» et «verdoyant».
Notons enfin la mention de fourrés (v. 127), caractéristiques
d'une végétation non domestiquée.

C'est encore dans la montagne et dans la forêt que devait se
dérouler l'intrigue de bon nombre d'autres drames satyriques
aujourd'hui perdus. Selon toute vraisemblance, il en allait ainsi
de la Sphinx d'Eschyle, du moins si l'on en croit les Anciens qui
situaient généralement le monstre sur une montagne: le Phikion
ou le Mont Cithéron lorsqu'elle est nommée. La légende d'Amy-
moné, telle qu'elle nous est relatée par Apollodore et Hygin, ne
laisse guère de doute sur les propriétés essentielles de l'espace
d'un autre drame d'Eschyle qui s'en inspirait. Pour remédier à

l'assèchement de l'Argolide voulu par Poséidon, Danaos, roi
d'Argos, envoie ses filles à la recherche d'une source16. Parmi
elles se trouve Amymoné qui, menant sa recherche dans la forêt
et profitant de l'occasion pour chasser, se voit soudain confrontée

à un satyre qui veut abuser d'elle. L'agresseur sera toutefois
mis en fuite par Poséidon. Forêt, gibier, chasse renvoient clairement

à un lieu situé à l'écart de la sphère civilisée.
Parmi les drames satyriques de Sophocle, les Amants d'Achille

'AxtAAéùjç epaaraL) devaient avoir pour cadre le Mont Pélion,
mentionné dans le fragment 154 Radt. Il est dès lors possible que

15. [crré\yp (v. 267, selon une conjecture de Hunt et de Wilamowitz);
drjaavpôç (v. 282).

16. Apoll. 2, 1,4; Hyg. Fab. 169, 169a. Sur la localisation de la Sphinx,
voir J.-M. Moret, Œdipe, la Sphinx et les Thébains. Essai de mythologie
iconographique, Roma: Institut suisse de Rome, 1984, vol. I, p. 69-75.



L'ESPACE DANS LE DRAME SATYRIQUE 41

l'espace de cette pièce ait eu en son centre la grotte de Chiron.
Le Dionysiscos qui évoquait les enfances de Dionysos et le
Jugement (Kpi'cny) qui avait pour thème le jugement de Pâris se
déroulaient certainement en des lieux tout à fait comparables: le
Mont Nysa pour le premier et le Mont Ida pour le second17.

Les deux versions principales de la légende d'Amycos, utilisée
par Sophocle dans une autre de ses pièces, définissent en tout cas
deux espaces possibles. Si l'on suit la version de Théocrite, le
cadre dans lequel s'affrontent Amycos et Pollux est un espace de

montagnes et de forêts18. En revanche dans la version d'Apollo-
nios de Rhodes, l'espace est désigné par le terme tftâ/uadoç
(2, 36): il s'agit d'un bord de mer, délimité par une rive abrupte
(d/crrf, 1, 1361; 2, 162). Dans tous les cas, le fragment 111 Radt
qui, dans la version qu'en donne Athénée (9, 400b), mentionne
grues, tortues, chouettes, milans et lièvres semble bien faire
référence à une nature non domestiquée.

Le décentrement peut donc également se réaliser en direction
de la mer. Tel était certainement le cas du Protée d'Eschyle, dont
on peut raisonnablement penser qu'il se conformait à l'épisode
de Y Odyssée (4, 351-596) mettant en scène Ménélas et le Vieux
de la mer, et qu'il se déroulait donc sur l'île de Pharos. Notons la
présence une fois encore d'une grotte, dans laquelle Protée, la
nuit tombant, vient s'étendre avec ses phoques, non sans les
avoir au préalable comptés19 (v. 400-12). Les Pêcheurs au filet
{Alictvovàkol) d'Eschyle avaient de même pour cadre le rivage
d'un île: Sériphos. C'est sur cette plage que le pêcheur Dictys

17. A propos de l'espace des Amants d'Achille, voir aussi P. Oxy. 2257,
fr. 1, avec la note ad 1. 7 sq. (signalé par D. F. Sutton, The Greek Satyr
Play, p. 36 n. 109): on y trouve mention de cette pièce (1. 7) parmi d'autres
qui ont peut-être en commun de se dérouler dans deux espaces différents.
V. Steffen (cité par D. F. Sutton, The Greek Satyr Play, p. 39 n. 120)
rapproche le Dionysiscos de la troisième Eglogue de Nemesianus qui a pour
thème l'enfance de Dionysos dans une grotte du Mont Nysa. En particulier
les vers 27-30 montrant Silène dans le rôle de nurse peuvent être rapprochés

du fragment 171 Radt. Sur la localisation du Jugement de Pâris sur le
Mont Ida, voir p. ex. Apoll. Epit. 3, 2.

18. Theocr. 22, 36 sq.
19. La mention d'Idô (fr. 212 Radt), fille de Protée et personnage central

de l'épisode homérique, ainsi que le fragment 210 Radt, qui fait peut-être
allusion à la nourriture précaire dont doivent se contenter Ménélas et ses
marins retenus sur l'île de Pharos, sont des indices en faveur de la reprise
par Eschyle du récit de VOdyssée. Par ailleurs, Protée comptant ses
phoques avant de se coucher parmi eux dans sa grotte ne rappelle-t-il pas



42 ÉTUDES DE LETTRES

tire, à l'aide de ses filets, le coffre dans lequel Danaé et Persée
ont été enfermés par le roi d'Argos, Acrisios, avant d'être jetés à

la mer (fr. 46 a Radt). De plus, comme les divers animaux dans
VAmycos, les fouines, les faons et les hérissons mentionnés par
Silène (fr. 47 a, 808-9 Radt) renvoient à un monde qui échappe à

la mainmise humaine.
L'espace du Sciron d'Euripide se situait également en bordure

de mer. Le brigand qui a donnée son nom à ce drame satyrique
avait en effet élu domicile en un lieu appelé les Roches sciro-
niennes, quelque part sur la route reliant Mégare à Corinthe, et il
n'hésitait pas à s'emparer des voyageurs qui venaient à passer
dans les parages avant de les précipiter dans la mer comme
nourriture pour une tortue géante. Le fragment 6 du Papyrus
d'Oxyrinque 1455, qui nous transmet un résumé du prologue et
de la parodos de la pièce, ajoute deux précisions qui attestent de
la nature marginale voire sauvage de l'endroit: le lieu occupé par
Sciron est en effet qualifié de rocheux et de désert (1. 5 et 12).
Notons de plus que le nom même de Sciron est significatif dans
la mesure où cnâpoçdésigne une terre calcaire, ne portant d'autre
végétation que fourrés et arbustes20.

Les Isthmiastes d'Eschyle se déroulaient devant le temple de
Poséidon situé sur l'Isthme de Corinthe: lieu inhabituel si l'on se

reporte à ce que nous avons pu observer jusqu'ici de l'espace
satyrique. Soulignons cependant qu'il s'agit d'un temple de
Poséidon, dieu de la mer, dieu dont nous avons dit de façon plus
générale qu'il incarne certaines des puissances primordiales de la
nature. Surtout nous avons affaire à un temple non urbain, situé
clairement en marge du territoire de Corinthe, non loin de la
mer21.

Polyphème faisant de même avec ses moutons? Il s'agit là encore d'un
point de contact entre deux épisodes très proches par leur schéma narratif
et par le type d'espace dans lequel ils se jouent.

20. Les méfaits de Sciron sont relatés par Apoll. Epit. 1, 2, Diod. Sic. 4,
59, 4, Paus. 1, 44 et Plut. Thes. 10. Sur la localisation des roches
scironiennes, voir F. Geyer, «Skironische Felsen», in Realenc. Alt.-Wiss.,
III A 1, Stuttgart: Metzler, 1927, col. 546-547. Le P. Oxy. 1455 est cité par
D. F. Sutton, The Greek Satyr Play, p. 62. Sur le terme cnâpoç, voir en
dernier lieu C. Calame, Thésée et l'imaginaire athénien. Légende et culte
en Grèce en ancienne, Lausanne: Payot, 1990, p. 346 (avec la note 110 qui
donne les références nécessaires).

21. F. de Polignac, La naissance de la cité grecque, Paris: La Découverte,

1984, p. 42-3.



L'ESPACE DANS LE DRAME SATYRIQUE 43

On l'aura constaté, aucune des pièces mentionnées jusqu'ici
ne se déroule sur le sol athénien. Or, sauf erreur de notre part,
cette remarque peut être étendue à la presque totalité des drames
satyriques22. A l'échelle de la Grèce, il est donc possible de parler

d'écart systématique par rapport à la cité d'Athènes qui à

l'évidence, en tant qu'espace de production du discours et espace
de représentation, occupe une position centrale. Nous reviendrons

sur cette mise à distance.
Autre constatation: si l'espace satyrique n'est pour ainsi dire

jamais athénien, il arrive dans un certain nombre de cas qu'il ne
soit pas grec et l'on peut de fait observer une certaine propension
du drame satyrique à se dérouler dans des contrées barbares: île
de Pharos, au large des côtes égyptiennes, pour le Protée\ Mont
Ida, en Phrygie, pour le Jugement; Mont Nysa, montagne
mythique toujours située hors du monde grec, pour le Dionysiscos\
pays des Bébryces, en Bithynie, pour YAmycos. Mentionnons
encore le Lycurgue d'Eschyle qui avait sans doute pour cadre la
Thrace; la Circé du même auteur, dont la protagoniste habite une
île située, selon Y Odyssée (12, 3-4), à l'extrême Est, là où se
lève le soleil; le Mariage d'Hélène de Sophocle dont l'action
était vraisemblablement située en Phrygie; le Busiris d'Euripide
enfin, qui se déroulait en Egypte23. Ainsi peut-on observer à

l'échelle de l'OLKOupiéyq un décentrement fréquent par rapport au
monde grec.

A un niveau supérieur enfin, et pour passer de l'horizontalité à

la verticalité, le monde des mortels occupe une position médiane
entre le monde des dieux et le monde des morts. Or, que ce soit
le Mont Ida, lieu de la rencontre entre Pâris et les trois déesses,
le Mont Cyllène, lieu de la naissance d'Hermès, le Mont Nysa,
lieu des enfances de Dionysos, ou même le Mont Pélion, lieu de
l'éducation d'Achille par le centaure Chiron, la montagne, si

22. On peut citer comme exception le Cercyon d'Eschyle qui devait se
dérouler à Eleusis; exception partielle toutefois si l'on considère
qu'Eleusis fut annexée par la force au territoire athénien, sans doute vers la
fin du VIIe siècle seulement; sur cette date toujours discutée, voir C. Ca-
lame, Thésée et l'imaginaire athénien, p. 421-2.

23. Pour quelques-unes des localisations du Mont Nysa, voir R. Seaford,
Euripides. Cyclops, p. 114 ad v. 68. Pour la localisation de l'île de Circé,
cf. Hes. Theog. 1011-6, où il est dit que les fils de Circé gouvernent sur les
Thyrrhéniens, c'est-à-dire sur des contrées occidentales. Le fragment 183
Radt qui fait mention des Orosanges, titre qui chez Hérodote (8, 85)
désigne les «bienfaiteurs» du roi de Perse, laisse penser que le Mariage
d'Hélène se déroulait en Phrygie.



44 ÉTUDES DE LETTRES

souvent mise en scène dans le drame satyrique, semble véritablement

habitée de la présence des dieux. Par ailleurs, un certain
nombre de fragments évoquent les Enfers24, sans qu'il soit
possible, il est vrai, d'affirmer que les drames satyriques en question
se déroulaient, ne serait-ce qu'en partie, dans le monde d'Hadès.
Il est toutefois incontestable que, dans un certain nombre de cas,
ce monde se trouvait en connexion étroite avec l'espace scénique
et appartenait ainsi à l'espace dramatique. Tel devait être notamment

le cas du Sisyphe d'Eschyle racontant la fuite hors des
Enfers du fils d'Eole, des Satyres au Mont Ténare de Sophocle et
de YEurysthée d'Euripide qui tous deux devaient d'une manière
ou d'une autre évoquer la descente aux Enfers d'Héraclès dans le
but de s'emparer de Cerbère. Citons encore les Kêres d'Aristias:
son titre, qui d'ailleurs fait peut-être référence aux satyres eux-
mêmes, est à lui seul révélateur.

1. 2. Un espace intermédiaire

Espace décentré: espace de l'altérité? La réalité est certainement

moins simple et ne correspond que très partiellement à cette
équivalence. Il existe en effet des degrés d'altérité différents et
l'on doit constater à cet égard que l'espace satyrique, loin de
s'inscrire dans une altérité radicale — notion qui au demeurant a
de fortes chances de n'être qu'une pure abstraction, bien souvent
correspond davantage à ces zones floues et intermédiaires que
recouvrent les termes à! iaxanaî ou d' àypôç: territoires échappant

sans doute à la mainmise humaine et se situant au-delà des
cultures, mais dans lesquels les hommes — bûcherons,
charbonniers, bergers, bouviers, pêcheurs — continuent néanmoins
d'être actifs. Certaines de ces terres peuvent d'ailleurs, selon les
circonstances socio-économiques, changer de statut et faire
l'objet d'une exploitation agricole25.

24. Aesch. Sisyphe fr. 227-8 Radt; Eur. Eurysthée fr. 371 et 380 Nauck2;
Aristias Kêres fr. 9 F 3 Snell; Achaios Aithon fr. 20 F 11 Snell; Python
Agen fr. 91 F 1, 5-8 Snell; voir aussi R. Seaford, «Black Zeus in Sophocles'

Inachos», Classical Quarterly, XXX (1980), p. 23-29 (p. 29).
25. Sur les èa^anai, voir L. Robert, «Inscriptions de Lesbos», in Opus-

cula minora selecta, Amsterdam: Hakkert, 1969, II, p. 801-831 (p. 820-2),
et G. Audring, Zur Struktur des Territoriums griechischer Poleis in archaischer

Zeit, Berlin: Akademie Verlag, 1989, p. 81-3 et 98-100. Sur le terme
dypôç, voir P. Chantraine, Etudes sur le vocabulaire grec, Paris:
Klincksieck, 1956, p. 34-5.



L'ESPACE DANS LE DRAME SATYRIQUE 45

Ainsi dans le Cyclope, Polyphème, tout sauvage soit-il, n'en
exerce pas moins une activité humaine, l'élevage, et il occupe un
espace de pâturages (v. 45 et 61), clairement distinct de l'espace
de la chasse, puisque Silène prend soin de préciser que c'est loin
de son antre que son maître poursuit les animaux sauvages26
(v. 130). Dans le prologue des Limiers, Apollon à la recherche de
ses vaches appelle à l'aide les mortels (fr. 314, 7 et 20 Radt), et
plus précisément les bergers, les ouvriers agricoles et les
charbonniers (v. 39-40), auxquels viennent s'ajouter les satyres «nés
des nymphes» {pu/j.<f>oyéwijTOL, v. 41), qui seuls répondront à

l'appel: comme les premiers, ces derniers, par leur nature à la
fois humaine et bestiale, occupent une position ambiguë et
marginale. Dans les Pêcheurs au filet, la situation est tout à fait
comparable puisque Dictys, lui-même pêcheur, lance un appel
aux ouvriers agricoles et viticoles, aux bergers et aux charbonniers

(fr. 46 a, 18-20 Radt), pour qu'ils viennent tirer avec lui sur
la terre ferme le mystérieux coffre pris dans ses filets; à nouveau,
les satyres seuls viendront à la rescousse. Assez semblable à la
plage de Sériphos devait être le cadre servant à l'action du Glau-
cos Pontios d'Eschyle dont l'intrigue nous est relatée par Pau-
sanias (9, 22, 5-7). Rendu immortel par une plante, Glaucos,
pêcheur d'Anthédon, devient une divinité marine qui rend des
oracles aux gens de la mer. Les fragments conservés nous montrent

un berger évoquant la figure hybride du pêcheur après sa

métamorphose (fr. 25 e-26 Radt). L'espace de ce drame devait
donc être situé dans une zone de pâturages proche de la mer.
Comme les Limiers, le second Autolycos d'Euripide racontait

26. Au vers 120, les cyclopes sont curieusement qualifiés de nomades,
alors même que, par ailleurs, leurs grottes se présentent comme l'équivalent

de maisons fixes et stables (voir supra n. 8, ainsi que les vers 22 et
118). D'où la correction de vopàÔeç en pomSeç retenue par Seaford dans
son édition. S'il pose effectivement problème, le qualificatif de nomade
peut toutefois se justifier dans la mesure où l'élevage pratiqué par
Polyphème, comme l'élevage nomade, n'est associé ni à la sédentarité qu'implique

l'activité agricole ni à celle découlant d'une organisation politique.
Du point de vue du degré de civilisation, l'élevage auquel se livrent les
cyclopes n'a donc pas le même statut que l'élevage pratiqué par les humains;
sur ce point, voir L. Paganelli, «Note al Ciclope euripideo», Museum
Criticum, XIII/XIV (1978/1979), p. 197-202, ainsi que la distinction entre
élevage nomade et élevage transhumant mise en évidence par S. Geor-
GOUDI, «Quelques problèmes de la transhumance dans la Grèce ancienne»,
Revue des Etudes Grecques, LXXXVII (1974), p. 155-185 (p. 160).



46 ÉTUDES DE LETTRES

sans doute une histoire de troupeaux volés et de jeu de piste, le
voleur étant Autolycos et la victime, toute provisoire il est vrai,
Sisyphe. Ici encore, le cadre de l'action pourrait bien avoir
appartenu à la catégorie de l'dypôç, et il en allait certainement de
même du Jugement de Sophocle: Pâris est en effet berger sur le
Mont Ida lorsque les trois déesses lui apparaissent27. Sans doute
n'est-il plus question ni de bergers ni de troupeaux dans les
Isthmiastes. Pourtant le temple de Poséidon sur l'Isthme se situe
également dans une zone médiane, dans la mesure où il fait
partie de ces sanctuaires extra-urbains qui tout à la fois marquent
la limite et opèrent la jonction entre les terres agraires sur
lesquelles l'homme exerce sa maîtrise et le domaine de la montagne
et de la forêt ou de la mer28.

Ce caractère intermédiaire de l'espace se retrouve bien
souvent également sur un plan vertical. Si la montagne occupe
volontiers une position liminale entre sauvagerie et civilisation,
elle sert en effet de même fréquemment, nous l'avons dit, de trait
d'union entre le monde des humains et le monde des immortels.
Nous avons par ailleurs relevé qu'un certain nombre de
fragments faisaient directement allusion aux Enfers, sans que l'on
sache si ceux-ci se trouvaient effectivement représentés ou s'ils
constituaient uniquement un espace de provenance ou de
destination pour les personnages mis en scène. Dans le second cas,
l'espace représenté sur la scène devait se présenter comme point
de passage vers le monde d'Hadès et il en allait assez probablement

ainsi de drames comme le Sisyphe fuyant d'Eschyle ou les
Satyres au Mont Ténare de Sophocle. En effet le fragment 227
Radt fait selon toute probabilité référence à la réapparition de

27. Sur le Glaucos Pontios, voir K. Deichgräber, Die Persentetralogie
des Aischylos, Mainz: Akademie der Wissenschaften und der Literatur,
1975, p. 65-76, D. F. Sutton, The Greek Satyr Play, p. 22, et B. Deforge,
«Le destin de Glaucos ou l'immortalité par les plantes», in Visages du
destin dans la mythologie. Mélanges Jacqueline Duchemin, éd. F. Jouan,
Paris: Belles Lettres, 1983, p. 21-39 (p. 22-5). Nous reprenons la distinction

entre un premier et un second Autolycos faite par D. F. Sutton, The
Greek Satyr Play, p. 59-60. Pâris berger: voir p. ex. Eur. I. A. 573 sq. et
1284 sq. ainsi que Andr. 281 sq.

28. F. de Polignac, La naissance de la cité grecque, p. 42-9; ce type de
frontières internes à la cité doit être distingué des frontières politiques
entre deux cités qui peuvent également être marquées par la présence d'un
sanctuaire (ibid., p. 45).



L'ESPACE DANS LE DRAME SATYRIQUE 47

Sisyphe sur terre après son séjour parmi les morts, tandis que le
fragment 228 doit certainement être compris comme l'adieu qu'il
adresse à cette occasion aux divinités chthoniennes29. Quant au
drame de Sophocle, s'il reprenait la légende relative à la
descente d'Héraclès aux Enfers, son titre semble plutôt indiquer que
l'action scénique se déroulait à la surface de la terre.

De façon plus générale, les grottes, si fréquentes au sein de

l'espace satyrique, confèrent à celui-ci une profondeur et une
verticalité indéniables. La grotte de Polyphème est assimilée
à un dàAapoç (Cycl. 57), c'est-à-dire à la partie la plus profonde
et la plus secrète de la maison dont J.-P. Vernant a souligné le
caractère précisément chthonien; celle de Cyllène est présentée
comme une Kporfiata aréyr/{ÏT. 314, 267 Radt), comme un (fyaav-
pôç (v. 282): lieu clos et caché, lieu de dépôt où l'on enfouit les
trésors, lieu doté à l'évidence d'une profondeur pareille à celle
de la grotte de Polyphème30.

Relevons également que la force brutale et incontrôlable de
l'Etna trouve son origine dans les profondeurs infernales et
qu'elle a pour cause, selon Pindare, l'action de Typhon gisant
dans le Tartare (Pyth. 1, 40-55). Cependant dans le même temps,
ce feu est celui d'Héphaïstos, seigneur de l'Etna (Cycl. 599),
dieu des métallurgistes, et il possède à ce titre une fonction
civilisatrice essentielle. Le volcan confère donc à la terre du Cyclope
une position intermédiaire entre Enfers et civilisation, et la
métallurgie occupe sur le plan vertical une place médiane analogue
à celle qu'occupe sur le plan horizontal l'élevage31. Il vaut la

29. Le cas du Sisyphe renvoie au problème de 1 'dvoSoç qui depuis
E. Buschor, «Feldmäuse», Sitzungsberichte der Bayerischen Akademie
der Wissenschaften. Philosophische-historische Abteilung, I (1937), p. 1-

34, a souvent été présenté comme un motif récurrent du drame satyrique.
Pour une critique de cette thèse qui s'appuie presque exclusivement sur
l'imagerie, voir C. Bérard, Anodoi. Essai sur l'imagerie des passages
chthoniens, Roma: Institut suisse de Rome, 1974, p. 39-45.

30. Sur les rapports entre dpaavpôs', daXapôs- et profondeur, voir J.-P.
Vernant, «Hestia-Hermès: sur l'expression religieuse de l'espace et du
mouvement chez les Grecs», in Mythe et pensée chez les Grecs, Paris: La
Découverte, 19853, p. 155-201 (p. 183-7).

31. Au demeurant, si dans l'Odyssée et dans le Cyclope les cyclopes sont
des éleveurs, ailleurs, et dès la Théogonie, c'est leur savoir technique qui
est mis en avant et qui fait d'eux des «ouvriers du feu de Zeus» (Eur. Ale.
5). Sur ce point et sur le statut de la métallurgie, voir C. Calame, «Les
figures grecques du gigantesque», Communications, XLII (1985), p. 147-
172 (p. 157-60).



48 ÉTUDES DE LETTRES

peine à cet égard de relever ici la présence d'une forge dans
l'enceinte du sanctuaire de Poséidon sur l'Isthme, ainsi que les
allusions à l'activité métallurgique présentes dans le texte des
Isthmiasîes: d'une part lorsque Dionysos se fait l'écho d'une
accusation portée à son endroit par Silène, selon laquelle il ne
connaîtrait rien à l'art du forgeron (fr. 78 a, 67 Radt); d'autre
part lorsque l'un des personnages de la pièce, dont l'identité
reste discutée, présente aux satyres des objets qu'il décrit comme
de «nouveaux jouets fabriqués à l'aide d'une hache et d'une
enclume» (fr. 78 c, 50-1 Radt)32.

Dans le Cyclope, d'autres éléments marquent encore cette
profondeur de l'espace. Ainsi l'autel dont se sert Polyphème pour
accomplir son pseudo-sacrifice est-il désigné par le terme éaxà-
pa (v. 384) qui renvoie à un type d'autel bas, utilisé non
exclusivement mais en priorité pour des sacrifices chthoniens ou
destinés à des héros. A cet égard peut-être n'est-ce pas un
hasard si le chœur qualifie le sacrifice auquel se livre le Cyclope
d' dnoßüjpLox (y. 365), ßcopos" pouvant s'opposer à éaxàpa en tant
qu'autel surélevé, associé en principe aux sacrifices ouraniens33.
Au demeurant Polyphème n'est-il pas appelé Alôov pàyeipoç
(v. 397), «cuisinier-sacrificateur d'Hadès»?

Revenons enfin sur le terme Aeipaip analysé plus haut. Au
risque de le surinterpréter, notons toutefois que ce terme renvoie
volontiers à un espace à trois dimensions, associé aux grottes et
aux lieux naturels ouverts vers le bas. Plus précisément encore,
les prairies semblent régulièrement se situer à proximité de

32. Ce personnage a été identifié de diverses manières; B. Snell, «Ai-
schylos' Isthmiastai», in Gesammelte Schriften, Göttingen: Vandenhoeck &
Ruprecht, 1966, p. 164-175 (=Hermes, LXXXIV (1956), p. 1-11), pense à

Sisyphe, tandis que D. F. Sutton, The Greek Satyr Play, p. 31-2, penche
pour Héraclès. Quant aux jouets en question, on peut penser, compte tenu
du contexte, à une sorte de javelot (B. Snell et D. F. Sutton, ibid.) plutôt
qu'à de petites voitures de course, comme le suppose curieusement
K. Reinhardt, «Vorschläge zum neuen Aischylos», Hermes, LXXXV
(1957), p. 1-17 (p. 11). Sur la présence d'une forge dans le sanctuaire de
Poséidon de l'Isthme, voir D. F. Sutton, «Aeschylus' Theoroi or Isthmiastai.

A Reconsideration», Greek, Roman and Byzantine Studies, XXII
(1981), p. 335-338.

33. Sans doute dnopùjpLOÇ doit-il être compris comme qualifiant dualaf
(v. 365); sur ce point, voir R. Seaford, Euripides. Cyclops, p. 176-7 ad v.
365. Sur Véaxàpa, voir J. Rudhardt, Notions fondamentales de la pensée
religieuse et actes constitutifs du culte en Grèce classique, Genève: Droz,
1958, p. 129, 238-9, 250-1 et 270.



L'ESPACE DANS LE DRAME SATYRIQUE 49

bouches infernales, lorsqu'elles n'apparaissent pas elles-mêmes
frappées du sceau de la mort, telles les prairies de Géryon. De
même rappelera-t-on que l'enlèvement de Perséphone par Hadès
se produit dans un XeLjicoi^ (H. Cer. 7). Chez Homère, c'est le
monde des morts qui apparaît comme une prairie, tandis que chez
Platon XeL/icôv désigne le lieu du jugement des âmes. Relevons
encore que si la prairie équivaut fréquemment à une terre de

pacage pour les bovins, les troupeaux peuvent être les attributs
d'êtres dotés de traits infernaux ou occupant un espace de nature
infernale. C'est en premier lieu le cas d'Hadès, mais également
celui de Géryon, par exemple34. Polyphème lui aussi possède des

troupeaux, de moutons il est vrai et non de bœufs, et s'il est
difficile de voir en lui un représentant du maître des Enfers, peut-
être vaut-il la peine de rappeler dans ce contexte sa qualité déjà
mentionnée de sacrificateur d'Hadès.

Ce caractère intermédiaire et limitrophe que présente à

maintes reprises l'espace satyrique se trouve fréquemment redoublé

— ou remplacé — à un niveau narratif, de telle sorte que
l'espace, loin d'être un lieu d'enracinement ou d'ancrage,
apparaît comme le lieu d'un passage. Dans bien des cas en effet,
le drame satyrique met en scène des personnages, des héros,
accomplissant un parcours entre deux cités et donc en passe de
traverser l'espace représenté sur scène. Il y a complication dès
lors que des créatures hostiles, parfois les satyres eux-mêmes,
tentent de faire échouer cette traversée en s'attaquant aux
malheureux £évoi et en faisant du lieu de passage une âffevoç yfj,
pour reprendre les termes du Cyclope (v. 91). Parce que le drame
satyrique doit connaître une fin heureuse, il y aura résolution du
problème ainsi posé35: les personnages un instant menacés pour-

34. Sur ce point, voir J. H. Croon, The Herdsman of the Dead. Studies
on some Cults, Myths and Legends of the Ancient Greek Colonization-Area,
Utrecht: Budde, 1952, et C. Jourdain-Annequin, «De l'espace de la cité à

l'espace symbolique. Héraclès en Occident», Dialogues d'Histoire
Ancienne, XV (1989), p. 31-48 (p. 42); sur les troupeaux de Géryon paissant à
côté de ceux d'Hadès: Apoll. 2, 5, 10. Sur le Aeifudv comme lieu associé
aux Enfers, voir A. Motte, Prairies et jardins, p. 18-9, 84 et 239-40; parmi
les textes antiques, voir Hom. Od. 11, 539, 573 et 24, 13 sq., Plat. Gorg.
524a, Resp. 614e et 616b; cf. Phaedr. 248b, Orph. fr. 1 B 20 Diels-Kranz,
Emped. fr. 31 B 121 Diels-Kranz.

35. Sur les notions de complication et de résolution, utilisées ici
librement et sans référence à un modèle théorique donné, voir J.-M. Adam,
Le récit, Paris: PUF, 19913, p. 81-92.



50 ÉTUDES DE LETTRES

ront poursuivre leur route et réintégrer l'espace civique. Notons
ici — nous y reviendrons — que, pas plus que l'espace traversé,
le point de destination de ces personnages n'appartient en
principe au sol athénien.

Ce schéma, que nous réduisons ici à sa plus simple expression,
est présent en particulier dans les drames mettant en scène un
épisode du retour dans sa cité de l'un des héros de la guerre de

Troie, tels le Cyclope, la Circé, le Protée, ainsi que dans ceux qui
ont pour protagoniste tel monstre ou brigand s'attaquant aux
voyageurs: ainsi le Cercyon et la Sphinx d'Eschyle, YAmycos et
le Dédale de Sophocle, le Sciron, le Sylée et le Busiris d'Euripide.

Dans des pièces comme l'Amymoné et les Pêcheurs au filet
d'Eschyle, l'espace se présente également comme une étape dans
un parcours: celui d'Amymoné, sortie de la ville d'Argos pour
trouver la source salvatrice et qui par la suite devait regagner
l'espace urbain; celui de Danaé et Persée qui, expulsés d'Argos
et jetés à la mer, échouent sur la plage de Sériphos avant de se
voir peut-être intégrés dans une nouvelle cité par le biais du
mariage. Selon l'une des versions de la légende en effet, le roi de

Sériphos, Polydecte, épousait Danaé et assurait l'éducation de
Persée dans un temple d'Athéna. Peut-être la pièce s'achevait-
elle par un mariage heureux qui se substituait ainsi au mariage
contre nature entre Silène et la fille d'Acrisios que célèbre le
coryphée dans le fragment 47 a Radt36 (v. 821-32). Soulignons en
outre que dans l'un et l'autre de ces drames la menace n'émane
pas de quelque être monstrueux mais, dans le premier cas, du ou
des satyres qui tentent d'abuser de l'héroïne et, dans le second,
de Silène qui, avec l'appui du chœur, cherche à obtenir contre
son gré la main de Danaé.

Que l'on se tourne maintenant vers des drames satyriques
comme les Isthmiastes ou les Limiers, l'intrigue n'est certes plus
structurée par le schéma que nous avons indiqué. Dans le premier
pourtant, l'espace demeure un lieu de passage sur lequel plane
une menace qui est une fois encore le fait des satyres. Dans l'un

36. Voir aussi les vers 810-4, dans lesquels Silène tente de se faire passer
pour le père adoptif de Persée. Mariage de Polydecte avec Danaé: Hyg.
Fab. 63; toutefois, selon Apoll. 2, 4, 1, Persée s'oppose à ce que Polydecte
approche de sa mère; selon Pherec. FGrHist. 3 F 10, la mère et le fils sont
hébergés par Dictys. Sur l'hypothèse d'un mariage heureux comme
conclusion de la pièce, voir D. F. Sutton, The Greek Satyr Play, p. 20.



L'ESPACE DANS LE DRAME SATYRIQUE 51

des principaux fragments conservés, Silène exhorte en effet
chacun de ses compagnons satyres à fixer contre le temple, sans
doute comme antéfixe, son effigie censée remplir de crainte les

voyageurs et les interrompre dans leur route (fr. 78 a, 18-21
Radt). Les satyres eux-mêmes ont d'ailleurs accompli un certain
trajet avant de pénétrer dans le sanctuaire de Poséidon, comme
l'indiquent les vers suivants du même fragment dans lesquels
Dionysos raconte de quelle manière il a retrouvé leur trace
(v. 23-25). Quant aux vers 57-60 du fragment 78 c Radt, s'ils
sont très lacunaires et difficiles d'interprétation, il n'est pourtant
pas impossible qu'ils fassent référence à un départ par la mer ou
à pied37.

Qu'en est-il enfin des Limiers? Dans le prologue, Apollon
retrace le parcours qui l'a conduit jusqu'au Mont Cyllène. Le
point de départ, c'est-à-dire le lieu du vol de son troupeau, n'est
pas indiqué. Peut-être s'agit-il comme dans l'Hymne à Hermès
(v. 70) de la Piérie. Quelle que soit sa localisation, le type d'espace

auquel nous avons affaire ne fait quant à lui aucun doute.
La mention d'étables et de mangeoires (fr. 314, 14 Radt) ainsi
que la présence de vaches laitières (v. 11) et de veaux (v. 12)
mettent clairement en évidence le statut domestique d'un troupeau

vivant au sein d'un espace consacré à l'élevage38. Si les
vers 30-4 mentionnent quelques-unes des étapes du parcours
(Thessalie, Béotie, Péloponnèse), le vers 22 donne un indice
quant au type d'espace traversé: sans revêtir nécessairement un
sens militaire, le terme arparop présent à cet endroit peut en
effet désigner le peuple assemblé pour une occasion d'ordre

37. TTXovr (v. 57), epßijaerai (v. 59), ßaörju éXaîç (v. 60); voir D. F.

Sutton, «Aeschylus' Theoroi or Isthmiastae», p. 338. Il n'est toutefois pas
certain qu ' epßrjcrerai fasse référence à un embarquement; ce verbe peut en
effet signifier simplement «s'avancer»; voir à ce propos la conjecture e. g.
de B. Snell, «Aischylos' Isthmiastai», p. 172 n. 2.

38. Au contraire dans l'Hymne à Hermès, la Piérie est présentée comme
une prairie fraîche et agréable (v. 72), tendre (v. 198), recouverte d'asphodèles

(v. 221 et 344), en bref comme un espace divin. De même les vaches
sont-elles définies comme des animaux divins (äpßporoL, v. 71). Il n'est à

cet égard pas fait mention ni de veaux ni de génisses, dans la mesure où les
animaux divins ne se reproduisent pas plus qu'ils ne meurent; il faudra
l'intervention d'Hermès pour les faire passer dans le monde de l'élevage:
d' dfißporoL ils deviendront alors âypavXoL (v. 412); sur cette transformation
et sur le caractère divin de la Piérie, voir L. Kahn, Hermès passe ou les
ambiguïtés de la communication, Paris: Maspero, 1978, p. 45-7.



52 ÉTUDES DE LETTRES

social, politique ou culturel et semble donc renvoyer à un espace
civique39. Dans son trajet, Apollon passe donc d'un espace
décentré, assigné à l'élevage, à l'espace centré et civilisé de la cité,
avant de retrouver un lieu se situant, comme nous l'avons vu,
aux marges du domaine humanisé. Apollon n'en restera pas là
pour autant, pas plus qu'il ne rejoindra son point de départ qui
n'est en définitive que le double du Mont Cyllène. En renonçant
à ses troupeaux au profit de la lyre que lui offre Hermès40,
Apollon abandonnera, symboliquement du moins, les marges
pour venir prendre place au cœur de cette civilisation qu'il n'a
fait que traverser dans un premier temps. L'espace des Limiers se
révèle donc en définitive non seulement comme l'espace d'un
passage mais également comme l'espace d'une transformation,
au terme de laquelle le domaine de compétences du dieu s'est
déplacé.

Par sa position et par la traversée dont il fait l'objet malgré les
barrières que tentent de dresser les créatures qui l'occupent,
l'espace satyrique nous semble donc placé sous le signe d'une
ambivalence; elle peut être comprise à la fois comme mise en
question des frontières et comme médiation, sur le plan horizontal

entre sphère sauvage et sphère civilisée, sur le plan vertical
entre monde des morts et monde des mortels, entre monde des
mortels et monde des immortels. Du même coup, l'espace
satyrique revêt une dimension fondatrice, dans la mesure où il porte
en lui la marque de l'émergence de la civilisation à partir de ces
domaines qui tout à la fois constituent son origine et s'opposent
à elle. De fait, il serait possible de montrer qu'à bien des égards
le drame satyrique est mise en scène de cette émergence et
redécouverte de la culture à travers la figure hybride — et donc d'une
manière ou d'une autre médiatrice — du satyre41.

Si l'ambivalence de l'espace doit de toute évidence être mise
en parallèle avec le chœur formé de satyres, elle doit également
être éclairée par la dimension dionysiaque que confère au genre

39. Pind. Pyth. 2, 160 et 10, 12, Ol. 12, 143, Aesch. Eum. 683 et 762,
Soph. El. 749, Alcm. fr. 3, 73 Page.

40. Telle est la version de l'Hymne à Hermès et telle devait être la version
des Limiers. Sur la partie perdue des Limiers, voir p. ex. C. Piraino, «Per
una ricostruzione délia parte mancante degli Ichneutai sofoclei», Helikon,
XVIII/XIX (1978/1979), p. 141-160.

41. Ce point de vue est esquissé par F. Lissarrague, «Le drame satyrique
ou comment jouer du mythe», p. 64.



L'ESPACE DANS LE DRAME SATYRIQUE 53

ce même chœur. Ambiguïté et dualité apparaissent en effet
comme des notions clés dans les tentatives modernes de cerner la
figure de Dionysos42, et l'espace dionysiaque est à cet égard
révélateur. Au niveau mythique comme au niveau rituel, Dionysos
est fréquemment associé à un espace décentré: montagnes et
forêts dans le cas du ménadisme, monde barbare — ceci dès sa
première apparition dans la littérature grecque qui a pour cadre la
Thrace (//. 6, 130-36) —, monde infernal également — en
particulier dans les mythes relatifs aux catabases ou aux morts du
dieu ainsi que dans certains mystères liés à la promesse d'un
bonheur après la mort43. Dionysos ne reste pas confiné pour
autant dans ces espaces extérieurs. Comme l'illustrent on ne peut
mieux les Bacchantes, Dionysos est un dieu en mouvement qui
traverse le monde barbare et le domaine du sauvage pour pénétrer

dans le monde grec, au cœur de la cité44.

42. Voir A. Henrichs, «Loss of Self, Sufferings, Violence: The Modern
View of Dionysos from Nietzsche to Girard», Harvard Studies in Classical
Philology, LXXXVIII (1984), p. 205-240 (p. 234-40).

43. Pour des vues circonstanciées sur le ménadisme, voir notamment
A. Henrichs, «Greek Maenadism from Olympias to Messalina», Harvard
Studies in Classical Philology, LXXXII (1978), p. 121-160, et «Changing
Dionysiac Identities», in Jewish and Christian Self Definition, III. Self
Definition in the Graeco-Roman World, éd. B. F. Meyer & E. P. Sanders,
Philadelphia: SCM Press, 1982/London: Fortress Press, 1983, p. 137-160
(p. 143-7). Dionysos chez les Barbares: voir Eur. Bacch. 13-9; rappelons en
outre que le Mont Nysa se situe toujours hors du monde grec (voir supra n.
23); sur les affinités de Dionysos avec le monde barbare à l'époque
hellénistique, voir H. Jeanmaire, Dionysos. Histoire du culte de Bacchus, Paris:
Payot, 1951, p. 351-72. Dionysos aux Enfers: sch. ad Hou. II. 14, 319,
Philoch. FGrHist. 328 F 7, Orph. fr. 34-6, et 209-14 Kern (morts de
Dionysos); Diod. Sic. 4, 25, 4, Apoll. 3, 5, 3, Paus. 2, 31, 2 et 2, 37, 5, Plut.
Mor. 565e sq. (catabases du dieu à la recherche de sa mère); Harpocr. s.v.
Aev/aj, Diod. Sic. 5, 75, 4, H. Orph. 46, 53 (Dionysos, fils de Perséphone,
et Enfers comme lieu des enfances du dieu); sur les mystères dionysiaques
de nature eschatologique, voir A. Henrichs, «Changing Dionysiac
Identities», p. 154 et p. 160, qui donne les références nécessaires.

44. Pour W. F. Otto, Dionysos: le mythe et le culte, tr. P. Levy, Paris:
Mercure de France, 1969 (1933), p. 86-92, Dionysos est «le dieu qui
vient», tandis que pour M. Daraki, Dionysos, Paris: Arthaud, 1985, p. 20,
il est «le dieu qui vient et part». Le caractère épidémique et parousique est
au centre des analyses de M. DETIENNE, Dionysos à ciel ouvert, Paris:
Hachette, 1986; il est souligné également par J.-P. Vernant, «Le Dionysos
masqué des Bacchantes d'Euripide», in J.-P. Vernant & P. Vidal-Naquet,
Mythe et tragédie en Grèce ancienne II, Paris: La Découverte, 1986,
p. 237-270.



54 ÉTUDES DE LETTRES

Comme l'espace satyrique, l'espace dionysiaque apparaît donc
comme le lieu d'un passage et il n'est extérieur que dans la
mesure où l'extérieur s'ouvre sur l'intérieur et se prolonge en lui.
Souvenons-nous ici de la phrase que prononce Ulysse lorsqu'il
aperçoit le chœur des satyres à son arrivée sur l'île du Cyclope:
«il me semble que j'arrive dans la cité de Bromios» {Bpo/iLou
ttôàlv, v. 99). Ulysse semble donc assimiler l'espace décentré
qu'il a sous les yeux à un espace politique; or, s'il peut procéder
à une telle assimilation, c'est précisément parce qu'il pense avoir
affaire à la cité de Dionysos: seul un espace dionysiaque peut
être à la fois politique et marginal, et brouiller ainsi des catégories

réputées distinctes. De même Polyphème a-t-il le sentiment
— sous l'effet du vin, sous l'effet de Dionysos — que terre et
ciel cessent de s'opposer pour venir se confondre (v. 578-79).

Si l'on est en droit de faire appel à la figure de Dionysos pour
rendre compte de l'ambivalence de l'espace dans le drame
satyrique, ce n'est pas uniquement en raison des liens qui unissent
les satyres et le fils de Sémélè, mais c'est naturellement aussi

parce que la représentation s'inscrit dans un espace cultuel
dionysiaque. Reste donc à nous interroger sur la façon dont
s'articulent l'espace dramatique construit par le drame satyrique, tel
que nous l'avons défini jusqu'ici, et l'espace de représentation:
cité d'Athènes et théâtre de Dionysos.

2. Espace dramatique et espace de représentation

La relation entre espace dramatique et espace de représentation

équivaut à la présence d'un espace extérieur et ambivalent
au centre de la cité d'Athènes, au centre de ce qui peut être
considéré comme l'espace du même. Cette présence de
l'ambivalence au cœur de l'identité crée une nouvelle ambivalence, une
nouvelle mise en question des frontières, qui peut être redéfinie
positivement comme l'intégration d'un espace de médiation,
fondateur de la civilisation et donc de l'identité de la cité45. Il
faut au demeurant souligner que, de même que le caractère ambi-

45. Sur les marges comme lieux du fondement de la civilisation et sur les
modalités de leur intégration dans l'espace civilisé, voir, à propos de la
figure des Titans et de celle des Géants, les remarques de C. Calame,
«Figures du gigantesque», p. 162-5.



L'ESPACE DANS LE DRAME SATYRIQUE 55

valent et médiateur de l'espace satyrique se retrouve très
probablement dans les autres composantes du genre, cette intégration
spatiale s'inscrit dans le cadre d'une intégration plus large: celle
du discours de l'ambivalence que cultive le théâtre — la tragédie
sans doute mais aussi le drame satyrique — au sein du discours
civique, garant des normes et de l'identité de la cité. Lors des
Grandes Dionysies en effet, comme l'a bien montré S. Goldhill46,
le début des concours dramatiques est précédé par une série de
cérémonies à travers lesquelles la cité se célèbre et se met en
scène: libation accomplie par les dix stratèges, présentation au
public athénien et étranger du tribut de la Ligue de Délos, lecture
des noms des citoyens particulièrement méritants qui reçoivent
une couronne, présentation en uniforme militaire complet des

orphelins des soldats morts à la guerre, dont la cité a pris en
charge l'éducation. La fin du festival est marquée de façon
comparable par un retour de la cité sur elle-même qui se concrétise
par la convocation de l'assemblée du peuple chargée d'évaluer la
façon dont se sont déroulées les festivités.

Si nous pouvons parler d'intégration, c'est que nous avons
affaire à une présence maîtrisée et dominée. Un premier point
doit être à cet égard souligné: l'introduction au cœur de la cité
d'Athènes d'un espace du dehors n'entraîne pas pour autant une
confrontation directe entre l'un et l'autre. Comme nous l'avons
en effet indiqué, l'espace décentré du drame satyrique apparaît
comme point de passage vers un centre, vers un espace civique.
Par là même, au face-à-face direct entre l'espace urbain
d'Athènes, lieu de la représentation, et l'espace extérieur représenté

sur scène peut se substituer un face-à-face joué, dans lequel
le pôle civique n'est plus assimilé à l'espace de représentation
mais se trouve occupé par une cité appartenant à l'espace
dramatique. Conflit et mise en question sont ainsi en quelque
sorte détournés et reportés sur scène pour être mis à distance,
ceci d'autant plus que, comme nous l'avons indiqué, la cité
occupant le pôle civique au sein de l'espace dramatique n'est

46. S. Goldhill, «The Great Dionysia and the Civic Ideology», Journal
of Hellenic Studies, CVII (1987), p. 58-76 (repris in J.J. Winkler &
F. Zeitlin, Nothing to do with Dionysos, p. 97-129). Sur l'ambivalence
cultivée par le théâtre, voir notamment J.-R Vernant, «Tensions et ambiguïtés
dans la tragédie grecque», in J.-R Vernant & P. Vidal-Naquet, Mythe et
tragédie en Grèce ancienne, Paris: Maspero, 1972, p. 19-40.



56 ÉTUDES DE LETTRES

pour ainsi dire jamais Athènes47. Rappelons en outre que si le
drame satyrique installe au cœur de l'espace politique un espace
décentré, il refuse ce rapport d'inclusion dans l'espace dramatique

qui maintient ces domaines distincts même s'il met en
question les frontières qui les séparent.

Par ailleurs, nous sommes au théâtre. C'est dire d'abord que
l'espace extérieur du drame satyrique, pour être présent au
centre, n'en est pas moins circonscrit dans des limites bien
précises, celles de la scène et de l'orchestra, et que la nature même
de ces limites confère à ce qui se trouve à l'intérieur d'elles le
statut de représentation et non de réalité. C'est dire ensuite qu'il
existe un écart entre le lieu de l'intégration et les espaces clés
de l'identité athénienne: le théâtre de Dionysos n'est ni l'Acropole,

ni l'Agora, ni la Pnyx, ni le Céramique, et c'est précisément

parce que la représentation se déroule dans un espace
cultuel dionysiaque, distinct de ces lieux, que l'intégration est
possible.

Si la figure de Dionysos permettait en effet de rendre compte
de l'ambivalence de l'espace satyrique, elle permet également de
rendre compte de son intégration dans l'espace civique. Volontiers

associé à des espaces décentrés, Dionysos, nous l'avons dit,
ne s'y fixe pas mais il les traverse pour être présent également au
centre de la cité. En témoigne en premier lieu le théâtre avec son
sanctuaire consacré à Dionysos Eleuthéros, et c'est ce mouvement

d'intégration du dehors vers le dedans qui est rejoué chaque
année, au début des Grandes Dionysies, avec la procession qui
conduit la statue du dieu depuis un temple situé à proximité de
l'Académie jusqu'au théâtre48. Et si la cité de Bromios dont parle

47. Nous aurions ainsi dans le drame satyrique un mode de mise à
distance comparable à celui mis en œuvre dans la tragédie; comme l'a en effet
montré F. I. Zeitlin, «Thebes: Theater of Self and Society in Athenian
Drama», in Greek Tragedy and Political Theory, éd. J. P. Euben, Berkeley/
Los Angeles/London: University of California Press, 1986, p. 101-141, il y
a dans le genre tragique une répugnance à mettre en scène Athènes, si ce
n'est dans des tragédies s'achevant sur une réconciliation, comme par
exemple les Euménides; cf. à cet égard IsoCR. Panath. 121 sq., qui déjà
souligne que les crimes mis en scène année après année par les auteurs
tragiques ont toujours lieu dans des cités autres qu'Athènes (ce texte m'a
été signalé par N. Loraux).

48. Sur ce point, voir A. Pickard-Cambridge, The Dramatic Festivals of
Athens, revised by J. Gould & D. M. Lewis, Oxford: Clarendon Press,
1988, p. 59-61. Sur l'intégration de Dionysos au sein de l'espace civique,



L'ESPACE DANS LE DRAME SATYRIQUE 57

Ulysse à son arrivée sur l'île du Cyclope fait référence à l'espace
dramatique, elle peut également être comprise comme allusion
métathéâtrale à l'espace de représentation que découvre l'acteur
entrant en scène49: la cité de Bromios n'est-elle pas aussi la cité
d'Athènes réunie sur les gradins du théâtre à l'occasion des
Grandes Dionysies? De fait, année après année, Athènes devient
durant quelques jours la cité de Dionysos, signe de l'intégration
parfaite du dieu venu du dehors dans l'espace politique. Expression

de l'intégration de Dionysos, le syntagme Bpoplou ttôàlçvsX
également signe de l'intégration de l'espace extérieur représenté
sur la scène au sein de l'espace de représentation, dans la mesure
où il peut être référé à l'un et à l'autre, et tend ainsi à gommer
les frontières entre eux.

Si Dionysos est l'opérateur de la médiation et de l'intégration
qui se jouent dans le drame satyrique et dans sa mise en scène, il
faut souligner pour terminer que celui-ci reprend et reformule
des interrogations présentes par ailleurs dans des représentations
culturelles sans rapport avec le culte dionysiaque. Ainsi a-t-on pu
relever les nombreuses analogies existant entre le drame
satyrique et l'Odyssée] elles tiennent notamment à la reprise par le
premier de maints épisodes racontés par la seconde50. Pour notre
part, nous dirions que l'analogie essentielle réside précisément
dans cette exploration que font l'un et l'autre des marges: lieux
frontaliers et intermédiaires par définition, et non lieux du tout
autre, lequel ne peut se situer qu'au-delà de la marge. Or en

voir C. Bérard & Ch. Bron, «Bacchos au cœur de la cité. Le thiase
dionysiaque dans l'espace politique», in L'association dionysiaque dans les
sociétés anciennes, Roma: Ecole française de Rome, 1986, p. 13-30.

49. La rupture de l'illusion théâtrale, habituelle dans la comédie, n'est
peut-être pas totalement étrangère au drame satyrique; tout au moins,
certains énoncés peuvent être interprétés de cette manière. Ainsi dans les
Limiers (fr. 314, 7 sq. et 83 sq. Radt), l'appel d'Apollon aux mortels puis
celui de Silène à des témoins visuels ou auditifs pour les aider dans leur
recherche des bœufs volés peuvent être compris comme des appels adressés
aux spectateurs; sur ce point, voir C. Robert, «Aphoristische Bemerkungen
zu Sophokles' '/XNEYTAI », Hermes, XLVII (1912), p. 536-556 (p. 541-2),
et P. Guggisberg, Das Satyrspiel, Zürich: Leemann & Co, 1947, p. 41.

50. Sur les analogies existant entre le drame satyrique et l'Odyssée, voir
D. F. Sutton, «Satyrs Plays and the Odyssey», Arethusa, VII (1974),
p. 161-185.



58 ÉTUDES DE LETTRES

définitive, si ce n'est par exemple dans l'évocation d'une créature

telle que Scylla, qui semble bien incarner une monstruosité
absolue, Y Odyssée, comme le drame satyrique, garde pour
l'essentiel le silence sur cet au-delà. Est-il concevable? Existe-t-il au
juste? Telles sont en dernier ressort certaines des questions
toujours actuelles que le drame satyrique, à la suite de Y Odyssée,
peut nous poser.

Pierre Voelke

Je remercie Claude Calame qui a suivi les différentes étapes de cette
recherche et qui me permet d'en publier ici certains des résultats,
Nicole Loraux et François Lissarrague qui ont bien voulu lire une
première version de cet article et me faire part de leurs commentaires et
suggestions.


	Ambivalence, médiation, intégration : à propos de l'espace dans le drame satyrique

