Zeitschrift: Etudes de Lettres : revue de la Faculté des lettres de I'Université de

Lausanne
Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres
Band: - (1992)
Heft: 2
Artikel: Figures du tyran archaique : entre le monstre et le sage
Autor: Yerly, Christine
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-870432

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-870432
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

FIGURES DU TYRAN ARCHAIQUE:
ENTRE LE MONSTRE ET LE SAGE

La littérature grecque offre une image trés contrastée des tyrans ar-
chaiques. Les premiers poétes a avoir utilisé le terme de 7dparros ne I’ont
pas connoté de fagon péjorative, ne le distinguant pas toujours du mot qui
désignait le roi. Chez les poétes suivants, Alcée notamment, le tyran va étre
de plus en plus déprécié, non pas vraiment a cause du type de pouvoir qu’il
représente, mais plutdt parce qu’il va a I’encontre des valeurs et des inté-
réts personnels du poéte qui le critique, ainsi que de son entourage. Paralle-
lement, des le VI© siecle, se développe la tradition des Sept Sages, qui fait
de certains tyrans des hommes politiques éclairés. Les auteurs classiques ne
vont pas atténuer I’ambivalence de cette figure. Souvent présenté comme
un despote qui monopolise le pouvoir a des fins égoistes, le tyran sert de
contre-exemple a la cité démocratique dont il est exclu. Mais d’autre part,
I’historien Thucydide lui reconnait une fonction transitoire entre un régime
oligarchique et un régime constitutionnel. Personnage hors-norme, externe
et interne a la cité, le tyran a été pour les auteurs anciens une figure para-
doxale par excellence.

Dans I’histoire de la plupart des cités grecques, la tyrannie ap-
parait comme un moment essentiel, une étape de transition entre
un ordre ancien en train de se désagréger et un nouvel ordre qui
n’était pas encore en place. L’époque archaique, en effet, connut
de graves crises sociales qui contribuérent a 1’écroulement de la
vieille aristocratie fonciere et préparerent I’avénement de la cité
classique. Une figure politique se dégage nettement de cette pé-
riode troublée: celle du tyran. Jamais personnage n’aura suscité
tant de discours contradictoires; figure littéraire qui connut une
grande fortune — et pas uniquement dans les représentations
grecques — le tyran donna lieu a deux traditions antinomiques
qui se développerent parallelement a partir du VI® siécle. D’un
coOté, la majeure partie des écrits dont nous disposons brossent un



4 ETUDES DE LETTRES

portrait extrémement sombre du tyran; de 1’autre, la Iégende des
Sept Sages inteégre diverses figures de tyrans archaiques et retient
les aspects positifs de leur régne et de leur vie.

A partir de ces sources contradictoires, bon nombre de cri-
tiques se sont essayés a une reconstruction historique des diffé-
rentes tyrannies archaiques. Cette méthode s’est souvent heurtée
au probleme de la création, a 1’époque classique, d’un ensemble
de clichés qui finirent par constituer un portrait-type du tyran.
Comment séparer «le bon grain de 1’1vraie», le fait historique
réel de |’anecdote fictive, voila qui releve de préoccupations
probablement étrangéres a nos sources. Mais pour qui s’intéresse
aux représentations du monde que construit la littérature grecque,
il est important de prendre en compte toutes les manifestations
de ces créations. C’est pourquoi cette étude ne cherchera pas a
déceler la vérité historique dans les traditions opposées qui éla-
borent les figures du tyran archaique. Il s’agira plutét de montrer
comment, en excluant le tyran de la société des hommes, en le
marginalisant, les auteurs anciens cherchent a réaffirmer ce que
doit étre la norme, en particulier la norme politique. De ce fait,
ils réintégrent la figure tyrannique a I’espace de 1’hétairie ou du
banquet — lieux de production privilégiés de la poésie archaique
— et a celui de la cité ou prend place le discours politique du V¢
siecle. Les représentations littéraires du tyran répondent a un
double paradoxe: d’une part, elles le présentent sous un jour
tant6t mauvais, tantot favorable; d’autre part, elles le rejettent
dans les limites de la société a cause de sa monstruosité, et, dans
un mouvement inverse, le replacent en son centre en prenant en
considération sa position d’arbitre et sa fonction historique indé-
niable. A la fois figure des extrémes et de l’intermédiaire, le
tyran apparait donc comme un étre ambigu.

Dans un premier temps, il parait nécessaire de se pencher sur
les poemes archaiques, témoignages contemporains des pre-
miéres tyrannies et d’examiner les occurrences du mot Tparros,
«tyran», et de ses dérivés, afin de préciser les conditions d’em-
ploi de ce terme, son ou ses sens et ses connotations. De 1’ana-
lyse détaillée des textes, je ne présenteral ici que les grandes
lignes. L’étude de deux figures tyranniques particulierement
représentatives de la diversité des traditions littéraires permettra
ensuite de dégager les traits essentiels qui composent la repré-
sentation du tyran. Enfin, la mise en rapport des textes avec leurs
conditions d’énonciation et leurs destinataires éclairera la valeur
symbolique de la figure du tyran.



FIGURES DU TYRAN ARCHAIQUE 5

1. De l'usage du mot miparvos dans la poésie archaique

Figure représentative des bouleversements politiques et so-
ciaux que connurent bon nombre de cités archaiques, le tyran a
laissé des traces dans la littérature de cette époque, traces mal-
heureusement fragmentaires pour la plupart!. Elles sont néan-
moins suffisantes pour se faire une idée de 1’évolution séman-
tique du terme TUparros. Ce dernier évoque aujourd’hui un
personnage cruel, injuste, arbitraire, soit une image pour le
moins négative. L’ Antiquité déja nous présente des portraits de
tyrans peints de couleurs sombres; c’est le cas en particulier des
écrivains politiques de 1’époque classique, tels que Platon ou
Xénophon?2.

Qu’en est-il de la poésie archaique? On considére générale-
ment qu’Archiloque est le premier a avoir employé le terme de
TUpavvos dans un contexte grec, vers le milieu du VII® siecle. Le
terme apparait ensuite principalement chez Alcée, Solon et
Théognis. Son origine, cependant, n’est pas grecque. Parmi les
diverses étymologies avancées, la plus probable semble étre celle
d’un emprunt a 1’ Asie Mineure3.

1. La premiere grande période de la tyrannie grecque coincide avec la
vie des neuf poetes méliques. Il est donc probable qu’ils en furent affectés
de quelque maniére, méme si tous n’en font pas directement mention dans
leurs ceuvres. Sappho, par exemple, n’a pas fait part de ses rapports avec la
tyrannie, mais nous savons qu’elle eut a souffrir des événements qui se
déroulérent a Mytiléne et qu’elle fut exilée (cf. test. 251 Voigt). Alcée, par
contre, n’a pas manqué de relater dans divers poémes ses relations tumul-
tueuses avec les tyrans de Mytiléne (par exemple, fr. 70 et 348 Voigt). Seul
Alcman fait exception: sa cité, Sparte, ne connut aucun tyran durant toute
cette période. Pour plus de détails biographiques sur les poétes archaiques,
on consultera G.W. MosT, «Greek Lyric Poets», in Ancient Writers 1, éd.
T.J. Luce, New York: Scribner’s Sons, 1982, p. 75-98, et A.J. PODLECK]I,
The Early Greek Poets and their Times, Vancouver: University of British
Columbia Press, 1984.

2. Voir par exemple PLAT. Resp. 573c et XEN. Conv. 4, 36, ainsi que le
commentaire des passages de la République concernant le tyran par
D. LANzA, Il tiranno e il suo pubblico, Torino: Einaudi, 1977, p. 65-71.

3. Cf. P. CHANTRAINE, Dictionnaire étymologique de la langue grecque.
Histoire des mots, Paris: Klincksieck, 1968, s. v. Tgpavvos. Dans son
ouvrage Fra Oriente e Occidente. Ricerche di storia greca arcaica,
Milano: Rizzoli, 19892, p. 195, S. MAZZARINO pense que c’est un terme
asiatique d’une maniére générale et qu’il s’est répandu dans le domaine
égéen; de 13, il aurait rapidement pénétré dans le langage populaire grec;



6 ETUDES DE LETTRES

1. 1. Un terme a l’origine peu connoté

L’examen de deux fragments d’Archiloque permet d’affirmer
qu’a l’origine, c’est-a-dire au début du VII® siecle, le mot
TUpavvos n’était pas encore connoté, du moins pas négativement*.
Dans le premier po¢me, Archiloque évoque trois grandes ambi-
tions briguées par le commun des mortels, mais dont lui-méme
n’a cure: la richesse (v. 1: Ta [Uyew ToU moAvypioov), les ceuvres
des dieux (v. 2: 6éwv épya) et la tyrannie (v. 3: peydAns Typav-
vibos). Dans ce contexte, la tyrannie n’apparait pas comme une
forme de gouvernement détestable, mais comme un bien désira-
ble pour la majorité des hommes, au méme titre que la fortune>.

Le second fragment va dans le méme sens. Le narrateur, géné-
ralement identifié comme étant Archiloque, s’adresse a une
femme pour la mettre en garde contre des calomnies qui circulent
sur son propre compte; il cite alors un oracle propre a le discul-
per (v. 17-21), qui lui enjoint de régner sur une cité et d’y exer-
cer le pouvoir absolu (v. 20: keivns dvvacoe kal Tlupavlviny
€xe). Ce faisant, il sera un homme envié (v. 21: {IniwTds): a
nouveau, la tyrannie se trouve étre un objet de convoitise. Il est
intéressant de noter que dans ce passage le terme de tyrannie est
utilisé parallelement a celui de dvdooery, «régner», qui s’ap-
plique en particulier aux dieux et aux rois.

I’épopée ne 1’aurait jamais utilisé, ne conservant que les formes nobles du
langage.

4. ARCHIL. fr. 19 et 23 West.

5. La plupart des commentateurs ont déduit de ce fragment d’Archi-
loque que Gyges était considéré comme un tyran, Typarvibos faisant
obligatoirement référence a sa position. On connait par ailleurs les cir-
constances de 1’arrivée au pouvoir de Gyges: il renversa le roi 1égitime de
Lydie, Candaule, vers 685 (cf. HpT. 1, 8 sq.). Dans ce cas, Tupawvis
désignerait un pouvoir usurpé et non pas hérité. Réfutant une telle inter-
prétation, S. Mazzarino, Fra Oriente e Occidente, p. 194-5, remarque que
si I'intention du poete était de dénoncer Gygés comme tyran, il n’aurait
certainement pas intercalé le second objet de convoitise: les ceuvres des
dieux ne peuvent manifestement pas se rapporter au Lydien. Celui-ci
portait-il ou non le titre de tyran? Il semble qu’il ait été tenu pour tel dans
I’ Antiquité, bien que nous ne soyons pas en mesure de savoir qui est a
I’origine de cette appellation: Archiloque ou les sujets de Gyges. Quant a
la signification précise de Tupawvis dans ce fragment, dans I’incertitude ou
nous sommes de pouvoir appliquer ce terme a Gyges, je pense qu’il
désigne de maniere générale un pouvoir personnel, quel que soit le mode
par lequel on y accede.



FIGURES DU TYRAN ARCHAIQUE 7

Un autre poete iambique, contemporain d’Archiloque, vient
renforcer 1’'idée que 1’emploi du mot tyran dans la premiere
moitié du VII® siecle n’a rien de systématiquement péjoratif. En
effet, dans son poe¢me caricaturant les types féminins (fr. 7 West),
Sémonide d’ Amorgos dit en substance ceci sur la femme tenant
de la jument (v. 57-70): une telle personne est trés agréable a
regarder, mais il vaut mieux ne pas avoir a |’entretenir, 2 moins
d’étre un tyran ou un roi (v. 69: 7 TUpavvos 1} oknmToUY0Ss). Si
Sémonide distingue le tyran du roi, il ne porte cependant aucun
jugement négatif et signale un dénominateur commun entre ces
deux formes de pouvoir: la richesse.

On peut donc dire qu’a I’origine, le mot 7Tpavvos n’était pas
encore I’objet d’un jugement de valeur et qu’il ne recouvrait pas
un concept tres précis, étant souvent employé dans un sens tres
proche de celui du mot «roi» (BacgiAeis)S. 1l reste toutefois a se
demander pour quelle raison ce terme fait son apparition dans la
langue grecque s’il ne sert pas a identifier un nouveau type de
monarque. Peut-étre les poetes y ont-ils recouru d’abord pour de
simples raisons métriques: un plus large éventail de noms se
référant de maniére générale a un roi pouvait étre le bienvenu. Il
est vrai néanmoins qu’Homeére ne 1’emploie jamais: 1’origine po-
pulaire du nom en est-elle la cause? L’usage que feront les poétes
suivants de Tdparros nous permettra d’en préciser le sens, et par
la de tracer plus nettement le portrait de ’homme qui se voit
attribuer un tel titre.

1. 2. La position des poétes du VIe siécle

L’indifférenciation dont jouit le mot Tparvos a 1’origine ne va
pas se maintenir durant toute 1’époque archaique; preuves en sont
en particulier les vers d’Alcée, de Solon et de Théognis, qui
chargent ce terme d’une valeur négative.

Alcée de Mytiléne est le poete qui nous fournit le plus de
renseignements sur ses rapports avec les tyrans et la tyrannie,
bien que le terme proprement dit n’apparaisse que dans cing

6. Admettre un emploi synonymique de TUparvos et de Baoideds, en
particulier chez Archiloque, est une position fréquente chez les critiques:
cf. A. ANDREWES, The Greek Tyrants, London: Hutchinson, 19802, p. 23, et
M. G. FiLENI, «Osservazioni sull’idea di tiranno nella cultura greca
arcaica», Quaderni Urbinati di Cultura Classica, XLIII (1983), p. 29-35.



8 ETUDES DE LETTRES

fragments, dont certains sont passablement lacunaires’. Mais le
poeéme dans lequel Pittacos est explicitement qualifié de Tdpar-
ros nous autorise a prendre en considération tous ceux qui font
allusion a cet homme, et ils sont relativement nombreux?8. Alcée,
en effet, participa intimement aux troubles politiques de son
temps, et pres de la moitié des fragments qui nous sont parvenus
traitent de ces événements.

L’examen de toutes les occurrences de 7Upavros et de ses
dérivés dans la poésie alcaique nous amene a faire deux re-
marques. Tout d’abord, la signification de ce terme ne semble
pas toujours recouvrir une forme particuliere de pouvoir absolu:
le pocte parle aussi de royauté et de monarchie pour désigner la
position de Pittacos?. A ce propos, il fournit ailleurs une infor-
mation précieuse: les citoyens ont établi Pittacos tyran de
Mpytiléne (éordoavTo Tiypavvov), ce qui intégrerait une compo-
sante démocratique au fonctionnement politique de la cité!?,
D’autre part, avec Alcée 1’image du tyran devient extrémement
négative, le poete reprochant a Pittacos son origine, son phy-
sique, son caractere et son action politique, comme nous le
verrons plus précisément.

Vers la méme époque, sur le continent, les écrits de Solon
témoignent eux aussi d’un rejet de la tyrannie. Le terme apparait
dans des poemes composés apres son archontat de 594, durant
lequel il tenta de remédier aux troubles sociaux qui régnaient a
Athénes. Pressé tant par le peuple que par I’aristocratie d’ac-
cepter une tyrannie dont chacun espérait tirer profit, Solon refusa
en exposant ses motifs dans plusieurs de ses textes!l. Dans le

7. Ces fragments sont les suivants: fr. 34 A, 75, 302b et 348 Voigt, ainsi
que le P. Oxy. 2734, fr. 12a. Le sixieéme vers de ce dernier fragment, du
moins ce qu’il en reste (]J7v.avf), semble bien indiquer qu’il est question
dans ce poéme d’un tyran ou d’une tyrannie, mais comme ce papyrus ne
nous transmet aucun mot en entier, il n’est pas possible de déterminer les
conditions d’emploi de ce terme.

8. Sur la base du fr. 348, on peut donc rajouter a la liste les fr. 69, 70,
72, 129, 141, 298, 306g et le test. 429 Voigt.

9. ALc. fr. 5 et 6 Voigt.

10. ALc. fr. 348 Voigt. ARISTOT. Pol. 1285a sq. qualifiera ce statut du
nom d’aisymnete (alovurims); cf. infra p. 13.

11. Ce sont, dans 1’ordre, les fr. 32, 33, 9 et 34 West. Sur la proposition
faite a Solon d’accepter la tyrannie, on peut se référer a Ps. ARISTOT. Ath.
Pol. 11, 2 et PLUT. Sol. 14, 4 sq.



FIGURES DU TYRAN ARCHAIQUE 9

premier fragment, il associe a la tyrannie la violence cruelle
(Bins duetAiyov) et une réputation souillée et déshonorée (uidras
kal kaTaioyivvas kA€os). Le poéme suivant, dans lequel Solon
semble avoir mis par écrit les propos de ceux qui le raillaient
d’avoir refusé la tyrannie, montre ce que cette derniére pouvait
représenter pour certains Athéniens du VI® siécle: puissance et
richesse abondante (kpatrjoas;, mAovTor dgbovor). Le troisieme
fragment révele que tout pouvoir absolu est mauvais!?: il main-
tient le peuple dans la servitude et peut €tre comparé a des
éléments naturels dévastateurs comme la neige, la gréle et le
tonnerre. L’avénement du tyran est favorisé par I’ignorance de la
foule qui ne sait pas prévoir les conséquences funestes d’un pou-
voir abandonné en trop grande part a un seul homme; celui-ci en
voudra toujours davantage et ne pourra plus étre retenu.

Le rejet de la tyrannie se présente chez Solon comme le fruit
d’une réflexion politique. Pour réaliser 1’union de ses conci-
toyens, il se peut qu’il faille un chef, mais en aucun cas un tyran,
car cela ferait de lui I’homme d’un seul parti, et surtout le déten-
teur d’un pouvoir unique, non partagé (xorapyos). Le tyran ne
saurait €tre le guide dont les Athéniens ont besoin: il ne ferait
que flatter leurs désirs les moins nobles — recherche du pouvoir
et du gain — et ne pourrait donc pas contribuer a la sauvegarde
de la cité.

On trouve chez Théognis de Mégare la méme aversion a
I’encontre d’un tyran qualifié de Snudgayor, «dévoreur de son
peuple», un terme a rapprocher de 1l’expression Sdmrelr Tav
moAty, «dévorer la cité», chez Alcéel3. Renverser un tyran n’est
pas, pour le poete, un acte qui attire sur soi la vengeance divine;
ce n’est pas une impiété dont il faut se détourner par respect
et crainte des dieux. Dans un autre passage, Théognis adopte
une position plus nuancée sur le tyran: celui-ci peut &tre

12. Ces vers, cités par Diodore de Sicile, comportent dans 1’une des
versions le terme de monarque (9, 20, 2), dans une autre celui de tyran (19,
1, 4). Cela pourrait indiquer que ces deux mots ne sont pas encore
différenciés au VIe siécle et qu’ils ne recouvrent pas un concept politique
précis. Toutefois, rien ne prouve que 1’hésitation entre les deux termes soit
le fait de Solon lui-méme plutdt que de Diodore. On a rencontré le méme
flottement chez Sémonide et Alcée.

13. THEOGN. 1181 et ALc. fr. 70, 7 et 129, 23 sq. Voigt. Dans le premier
poe¢me, Alcée déplore les méfaits de Myrsilos et Pittacos. Dans le second,
il implore les dieux de lui accorder vengeance et lance des imprécations
contre ses ennemis (Pittacos entre autres, probablement).



10 ETUDES DE LETTRES

I’homme capable de remédier aux maux de la cité en corrigeant
les outrances commises par une partie de 1’aristocratiel4. Le
poéte n’approuve évidemment pas la tyrannie, mais la considére
comme un mal nécessaire dans certaines circonstances.

Trois autres fragments de poésie archaique mentionnent en-
core explicitement la tyrannie.

Le philosophe Xénophane de Colophon, contemporain de
Théognis, s’en prend a ceux de ses concitoyens qui se pavanent
richement parés sur 1’agora. Leur «vaine prospérité» (v. 1) fut
favorisée par les Lydiens a une époque ou les habitants de Colo-
phon ne connaissaient pas 1’«odieuse tyrannie» (v. 2: oTvyepns
Tuparvins). Le terme désigne ici I’oligarchie des mille cavaliers
de Lydie, et non pas par conséquent le pouvoir exercé par un
seul homme!>. On peut songer également aux Trente Tyrans
d’Athénes; dans ces deux cas, la tyrannie s’applique a toute
forme de domination, ressentie de maniére négative parce qu’elle
est usurpée, parce qu’elle est le fait d’une puissance étrangére ou
haie.

Un fragment de vers d’Anacréon fait allusion a la science de
Kallikrit¢ en matiere de tyrannie: émioTatar Tupavvikd. Fille
d’Eole, elle exerca, conjointement avec sa meére, le pouvoir sur
une partie de I’Ausonie. Le contexte nous est succinctement
fourni par Platon, mais il ne permet pas de dire si Anacréon a
utilisé I’expression dans un sens péjoratif’®. Il est intéressant de
noter que le terme est appliqué pour une fois a une femme et, qui
plus est, une étrangeére. Une autre femme, Artémise d’Halicar-
nasse, se voit attribuer un tel titre par Hérodote. Sage conseillére,
ne manquant ni de courage viril (avdpnin), ni d’intelligence poli-
tique (mpovoin), il lui arrive d’adopter également une attitude
qu’on pourrait juger cruelle et moralement ambigué!”.

14. THEOGN. 1179-82 et 39-52.

15. XeNopPH. fr. 3 West. Cf. L. H. JEFFERY, Archaic Greece. The City-
States C. 700-500 B. C., London/Tonbridge: E. Benn, 1976, p. 225-6.

16. ANACR. fr. 449 Page; PLAT. Theag. 125de: ce dialogue montre que la
science tyrannique rend celui qui la posséde habile & gouverner tous les
hommes, a I’instar de Kallikrité.

17. Cf. HpT. 7, 99 et 8, 68, ainsi que 8, 87 sq. On trouvera des commen-
taires pertinents de ces passages chez R. WEIL, «Artémise ou le monde 2
I’envers», in Recueil Plassart, Paris: Belles Lettres, 1976, p. 215-224, et
chez R. VIGNOLO MUNSON, «Artemisia in Herodotus», Classical Antiquity,
VII (1988), p. 91-106.



FIGURES DU TYRAN ARCHAIQUE 11

Simonide de Céos consideére la tyrannie comme un bien dési-
rable, pour autant qu’elle soit accompagnée du plaisir, sans
lequel toute vie devient peu enviable méme s’il s’agit de celle
d’un tyran ou d’un dieu. Ces vers sous-entendent un sentiment
déja évoqué par d’autres poetes: l’attrait irrésistible de nom-
breuses personnes pour le statut du tyran!®.

Avec Simonide s’achévent les références explicites de la poé-
sie archaique au tyran ou a la tyrannie. Si ces termes ne semblent
pas encore recouvrir un concept politique précis et encore moins
un titre officiel — 7pavvos, BaociAeis et povapyos étant utilisés
avec une certaine indifférenciation durant toute 1’époque ar-
chaique —, ils connaissent déja une double connotation, positive
et négativel?. Le tyran est dans I’ensemble plutdt mal considéré
par les poetes du VIe siecle; il représente une autorité honnie,
détestable, dangereuse, mais au méme titre que tout autre
détenteur d’un pouvoir absolu. La dépréciation qui va s’accrois-
sant semble d’abord porter sur les individus, sur les tyrans eux-
mémes, puis, par répercussion, sur leur pouvoir. Cependant, le
rejet de la tyrannie ne parait pas aussi catégorique au sein de la
population des cités grecques. A Mytiléne, on élit un «tyran» a la
téte de la cité et a Athénes, on traite Solon d’insensé pour n’avoir
pas accepté la tyrannie qui lui était offerte. A 1’origine, le mot
TUpavvos n’est donc pas systématiquement décrié et ne signifie
pas forcément usurpation ou illégalité. Pour bien des gens, le
tyran occupe méme une position enviable. La tyrannie, toutefois,
reste désirable pour autant qu’on 1’exerce soi-méme, car le Grec
devait étre fermement convaincu de ne pas vouloir devenir le
sujet d’un tyran. :

Si la figure du tyran suscite déja des jugements contrastés
dans la poésie archaique, la littérature classique ne va pas con-
tribuer a unifier les points de vue en développant deux traditions
paralleles et opposées: le tyran vu a la fois comme monstre et
comme sage. Bien que ces deux traditions remontent au VIe
siecle — avec la dévalorisation du tyran dans la poésie alcaique

18. SiM. fr. 584 Page.

19. S. Mazzarino, Fra Oriente e Occidente, p. 193, me semble donner
une bonne définition de TUparvos en affirmant que ce n’est pas un concept
constitutionnel précis, mais plutét un concept qui tend toujours plus a
devenir un jugement de valeur.



12 ETUDES DE LETTRES

notamment et le développement de la légende des Sept Sages?20,
c’est essentiellement au cours des siecles qui suivront que 1’am-
bivalence de la figure tyrannique va s’affirmer. Alors que les
poetes archaiques n’ont fait qu’esquisser une représentation du
tyran aux contours encore incertains, les auteurs classiques en
accentueront le cdté paradoxal. Despote sanguinaire ou homme
d’Etat éclairé, celui-ci ne paraitra plus avoir sa place a I’intérieur
de la société, mais sera rejeté dans ses frontiéres inférieures ou
supérieures.

2. Deux figures emblématiques: Pittacos et Périandre

Deux tyrans archaiques témoignent particulierement bien de la
diversité des jugements portés sur la position de tyran: Pittacos
et Périandre. Tous deux ont été 1’objet de portraits trés peu flat-
teurs et tous deux ont été inscrits sur 'une ou 1’autre liste des
Sept Sages de la Gréce antique. S’il est donc des figures tyran-
niques particulierement ambigués dans les représentations litté-
raires archaiques et classiques, ce sont bien celles-ci.

Notre connaissance de Pittacos repose pour 1’essentiel sur
Alcée?!. 1l serait né d’un pere thrace et d’une meére originaire de
Lesbos. Il épousa une femme issue d’une famille appartenant a la

20. Seul parmi les poetes archaiques, Simonide fait allusion a la place de
Pittacos parmi les Sept Sages en citant la sentence «il est difficle d’étre
bon» comme un [li7Tdkeior bien connu (fr. 542, 11 Page). Sur !’inter-
prétation passablement controversée de ce po¢me, on consultera A. W. H.
ADKINS, Merit and Responsability. A Study in Greek Values, Oxford:
Clarendon Press, 1960, p. 165-71; W. DONLAN, «Simonides, fr. 4 D and P.
Oxy. 2432», Transactions and Proceedings of the American Philological
Association, C (1969), p. 71-95; B. GENTILI, «Studi su Simonide», Maia,
XVI (1974), p. 274-306 (voir aussi Poesia e pubblico nella Grecia antica.
Da Omero al V secolo, Roma/Bari: Laterza, 1984, p. 87-99); J. SVENBRO,
La parole et le marbre. Aux origines de la poétique grecque, Lund:
Studentlitteratur, 1976, p. 141-61; E. SCHUTRUMPF, «Simonides and Skopas
(542 PMG)», Wiirzburger Jahrbiicher, N. F. XIII (1987), p. 11-23; J.-P.
VERNANT, «Panta Kald. D’Homeére a Simonide», in L’individu, la mort,
l'amour, Paris: Gallimard, 1989, p. 91-101.

21. Outre Alcée, on trouvera des renseignements chez ARISTOT. Pol.
1274b 18 et 1285a 30 sq. et DioG. LAERT. 1, 74 sq. Voir a ce propos
W. ROSLER, Dichter und Gruppe. Eine Untersuchung zu den Bedingungen
und zur historischen Funktion friiher griechischer Lyrik am Beispiel
Alkaios, Miinchen: Fink, 1980, p. 26-33; A.P. BURNETT, Three Archaic



FIGURES DU TYRAN ARCHAIQUE 13

noblesse mytilénienne, les Penthilides. C’est peut-étre 1’oppo-
sition entre cette famille et celle des Cléanactides qui favorisa,
vers la fin du VII¢ siecle, la premiére tyrannie mytilénienne, celle
de Mélanchros. Celui-ci périt victime d’un attentat perpétré par
Pittacos et ses alliés d’alors, la famille d’Alcée. Vint ensuite la
tyrannie de Myrsilos contre laquelle se dressa tout d’abord une
faction similaire, comprenant a nouveau Pittacos ainsi qu’Alcée
lui-méme, qui était trop jeune pour prendre part au premier com-
plot. Puis Pittacos rompit les liens qui 1’unissaient a ce groupe et
s’associa a Myrsilos. A la mort de ce dernier, des troubles vio-
lents éclaterent a Mytileéne et le peuple élut Pittacos a la téte de
la cité pour y rétablir I’ordre, la paix et la tranquillité. Pittacos
renonga a modifier la constitution, mais exer¢a la fonction de
législateur. Malheureusement, il ne laissa aucun écrit, contrai-
rement & Solon, et nous n’avons conservé qu’une seule de ses
lois, qui renforgait les mesures punitives en cas d’ébriété. Apres
dix ans de regne, Pittacos renonga volontairement a sa charge et
Mytiléne retrouva son autonomie.

On peut se demander si Pittacos fut un tyran au sens moderne
du terme. Aristote le désigne du terme d’aisymneéte, sorte d’«ar-
bitre €lu», en justifiant cette appellation par le fait que la tyran-
nie de Pittacos ne dura que le temps nécessaire au rétablissement
de la paix. Mais il rappelle que pour Alcée, Pittacos était un
tyran. Sans doute faut-il entendre par la qu’il disposait du pou-
voir absolu qui lui permit d’imposer ses lois aux Mytiléniens.

Périandre, fils de Cypsélos, roi de Corinthe, hérita de la tyran-
nie par droit d’ainesse. Cypsélos s’empara du pouvoir en 655 en
s’appuyant sur les couches sociales qui, a titres divers, suppor-
taient de plus en plus mal les privileges de 1’oligarchie des
Bacchiades. Il tua le Bacchiade qui détenait la plus grande part
de pouvoir, exila les autres et se rendit maitre de Corinthe. Donc,
contrairement aux autres tyrans archaiques, Périandre n’accéda
pas au pouvoir en renversant un régime oligarchique, mais suc-
céda a son pére en 627 en qualité de fils ainé, a 1’4ge de vingt-
quatre ans. Son regne dura jusqu’en 587. Ce que la tradition
retient de lui, c’est qu’il fut le type méme du tyran sans scru-

Poets. Archilochus, Alcaeus, Sappho, London: Duckworth, 1983, p. 107-
20; Poetarum elegiacorum testimonia et fragmenta II, éd. B. Gentili &
C. Prato, Leipzig: Teubner, 1985, p. 31-41.



14 ETUDES DE LETTRES

pules?2, Mais Hérodote déja nous laisse entendre qu’il existait
une tradition favorable a Périandre. Quoi qu’il en soit, Corinthe
connut sous sa domination une période de prospérité écono-
mique et culturelle éclatante et elle s’assura une hégémonie
maritime certaine.

Voila, dans les grandes lignes, ce qu’on peut dire des regnes
de Pittacos et de Périandre, si 1’on se place du point de vue des
données historiques. Ces dernieres ne vont d’ailleurs pas d’elles-
mémes, car nos connaissances se basent tout naturellement sur
les textes antiques, dans lesquels le tyran est déja 1’objet d’une
représentation. Ce sont les différentes manifestations de celle-ci
qu’il va donc s’agir de prendre en considération si I’on veut
cerner au plus pres la figure paradoxale du tyran.

2. 1. Le monstre

La composante monstrueuse de la figure du tyran est certaine-
ment celle qui a connu la plus grande fortune littéraire, la cri-
tique s’étant d’abord portée sur les individus eux-mémes, avant
de s’attaquer a la fonction qu’ils représentaient. On peut classer
en deux catégories les reproches formulés & 1’encontre du tyran:
il y a ceux d’ordre politique et ceux d’ordre personnel, cette
derniére catégorie, plus vaste, regroupant des accusations portant
sur ’origine du tyran, sur son aspect physique, sur son caractere
(violent, impie, avide et injuste étant les invectives les plus
fréquentes).

En ce qui concerne la sphére personnelle, Alcée s’en prend a
plusieurs reprises a 1’origine de Pittacos qui serait d’ascendance
non noble, voire servile. 1l traite le tyran de kakomaTpibas, terme
qui peut se traduire par «de basse naissance» (fr. 75 et 348
Voigt). Dans un autre poéme, il blime 1’origine d’un homme qui
n’est pas expressément nommé, mais qu’on considére générale-

22. Pour des informations plus détaillées sur 1’accession au pouvoir de
Cypsélos, voir H. BERVE, Die Tyrannis bei den Griechen, Miinchen: Beck,
1967, vol. I, p. 14-9 et vol. II, p. 521-5; C. MossE, La tyrannie dans la
Grece antique, Paris: PUF, 1969, p. 25-32, et R. DREWS, «The First Tyrants
in Greece», Historia, XXI (1972), p. 129-144 (p. 132-4). Concernant Péri-
andre, outre les ouvrages modernes cités ci-dessus, on pourra se reporter
aux sources antiques collectées par B. Gentili & C. Prato (éd.), Poetarum
elegiacorum fragmenta, vol. 11, p. 14-30.



FIGURES DU TYRAN ARCHAIQUE 15

ment comme étant Pittacos (fr. 72); les vers 11 a 13 opposent
celui-ci d’une part aux hommes libres, d’autre part aux nobles.
L’alliance, méme temporaire, de Pittacos avec la famille d’Alcée
et son mariage avec une Penthilide font douter du bien-fondé
d’une telle accusation. L’ aristocratie mytilénienne 1’accueillerait-
elle comme 1’un de ses pairs s’il n’était pas noble lui aussi? Le
seul reproche qu’Alcée peut formuler sur la naissance de Pittacos
a trait a ses origines étrangeéres, thraces. L’important n’est toute-
fois pas de savoir si telle ou telle critique est fondée, mais de
constater que 1’un des traits négatifs de la figure du tyran se
rapporte a son origine trouble, «a-normale», c’est-a-dire en
dehors de la norme.

Par son pére, Périandre aussi connait une ascendance «boi-
teuse», au propre comme au figuré. Lorsqu’ils étaient a la téte de
Corinthe, les Bacchiades se mariaient exclusivement entre eux,
afin de conserver a leur unique profit les priviléges de la royauté.
Une fille de ce clan, du nom de Labda, ne trouva pas de mari
parmi les Bacchiades, car elle était boiteuse. Elle prit pour époux
un Corinthien, Lapithe d’origine, et I’enfant issu de ce mariage
fut Cypsélos, pére de Périandre?3. Ainsi, 'infirmité réelle de
Labda est cause d’une perturbation dans la lignée des Bac-
chiades, qui jusque-la obéissait a une régle inviolée. Cypsélos en
est par conséquent le descendant «boiteux», au sens figuré, car il
n’est pas le fruit d’une union réalisée conformément a la norme.
C’est pourquoi, rejeté par sa famille, il n’accédera pas au pouvoir
par succession, mais devra s’en emparer.

Un autre type de critique s’attache au physique du tyran. Sur
ce plan, Pittacos n’est pas épargné par Alcée: 1l a les pieds trop
larges et sillonnés de crevasses; il est ventru et pansu; son aspect
est négligé, sale et malpropre (test. 429). Rien de tel en ce qui

23. HpT. 5, 92. On trouvera un exposé circonstancié sur la lignée des
Cypsélides chez J. -P. VERNANT, «Le Tyran boiteux: d’(Edipe a Périandre»,
Le Temps de la réflexion, 11 (1981), p. 235-255. Vernant trace un parallele
intéressant entre le destin des Labdacides et celui des Cypsélides. Il y re-
peére des themes semblables: boiterie, tyrannie, pouvoir conquis et perdu,
suite continue ou bloquée des générations, rectitude ou déviation dans les
rapports sexuels. Si le texte d’Hérodote retient ces themes, «c’est que dans
I’imaginaire grec la figure du tyran, telle qu’elle se dessine aux Ve et Ve
siécles, épouse les traits du héros légendaire, a la fois élu et maudit»
(p. 254).



16 ETUDES DE LETTRES

concerne Périandre, mais un tyran ne concentre pas forcément
sur sa seule personne toutes les caractéristiques susceptibles de
le rendre monstrueux.

Les traits saillants du caractére d’un tyran sont généralement
un point d’attention de ses détracteurs. Ainsi, Pittacos est dé-
peint par Alcée comme vantard (test. 429), dépassant la mesure
(fr. 306g, 7-9), glouton (test. 429), avide de gloire et de puis-
sance (fr. 70, 13 et 141, 3). Le poéte le considere également
comme un traitre, peut-étre méme comme un impie, car il ne
respecte pas les serments prononcés (fr. 129, 22-23 et 306g, 9-
11). Pittacos serait aussi rusé qu’un renard (fr. 69, 7, pour autant
qu’il s’agisse bien de lui dans ce poéme) et avare, car il prendrait
ses repas caché, comme s’il n’avait pas de quoi s’éclairer (test.
429). Alcée accuse peut-€tre le tyran d’ivrognerie (fr. 72): il
boirait du vin pur, de jour comme de nuit, et avec démesure, ce
qui, pour un Grec, dénote un comportement sympotique relevant
du barbare, du non-civilisé. Mais il n’est pas certain que Pittacos
soit personnellement visé ici.

Périandre, au début plus doux que son pere, devint plus cruel
que lui aprés étre entré en relation avec Thrasybule, tyran de
Milet. Et les reproches faits a Pittacos paraissent bien anodins au
vu des accusations portées contre Périandre: on lui impute & peu
de choses prés la violation de tous les tabous. C’est un homme
brutal et cruel (utatgovidiTepos) qui aurait massacré sa femme
enceinte en la rouant de coups de pieds, sur une dénonciation
calomnieuse de concubines. Nécrophile, 1l aurait abusé de Mé-
lissa, son épouse morte. La sexualité déviante de Périandre se
manifeste également dans la liaison incestueuse qu’il aurait
entretenue avec sa mere. Impudicité, voyeurisme et méchanceté
se révelent dans un passage rapporté par Hérodote: Périandre,
apres la mort de sa femme, aurait fait dépouiller de leurs véte-
ments et de leurs bijoux toutes les Corinthiennes, femmes libres
et servantes, en 1’honneur de Mélissa. Pour achever ce tableau,
Périandre se montra mauvais peére: il chassa de Corinthe son fils
cadet qui devait lui succéder et interdit que quiconque le regoive,
parce que ce dernier lui reprochait d’étre responsable de la mort
de sa mere?. Il n’est pas surprenant, a la lecture de ces récits,
que Périandre ait été considéré comme 1’archétype du tyran.

24. Ces diverses anecdotes ont été rapportées par HDT. 3, 50 sq. et 5, 92¢
sq.; D10G. LAERT. 1, 94; Nic. DaM. FGrHist. 90 F 58 et PLUT. Sept. Sap.
146d.



FIGURES DU TYRAN ARCHAIQUE 17

La composante politique des critiques adressées au tyran
semble étre moins étoffée. Alcée reste trés imprécis quand il
accuse Pittacos de «dévorer la cité», telle une béte sauvage. Un
autre fragment adresse une mise en garde contre un homme,
probablement Pittacos, qui mettra bientdt la cité sens dessus
dessous?. A ces griefs, on peut en joindre deux autres: celui
d’étre kakomatplbas, de «faire le malheur de sa patrie» — autre
traduction possible de ce terme — et celui d’avoir rompu ses
serments en quittant le parti d’Alcée pour s’allier au tyran
Myrsilos. Il est possible également que le poéte ait reproché a
Pittacos d’étre un membre, voire le fondateur d’un «parti»
politique, les kakomatpibat, favorisant la coopération entre
nobles et non nobles2®,

Les actes politiques «monstrueux» de Périandre nous sont
mieux connus. En guise d’entrée en matiére, on peut dire avec
Hérodote que «tout ce que Cypsélos avait laissé a tuer ou a ban-
nir, Périandre 1’acheva?’». Sur le conseil de Thrasybule, il fit
mettre a mort les citoyens qui dépassaient les autres. Pour venger
I’assassinat-de son fils Lycophron, il fit expédier a Sardes trois
cents jeunes gens, fils d’hommes du plus haut rang, pour qu’ils
soient faits eunuques, privant ainsi la cité de futurs citoyens. Il
n’autorisa pas qui le désirait a vivre a Corinthe; il interdit aux
citoyens d’acquérir des esclaves et de mener une existence
oisive, et il fit punir toute personne qui demeurait assise sur
I’agora?8,

La monstruosité du tyran se manifeste donc sur plusieurs
plans. Enumérer toutes les intentions cachées derriére chacun des
traits dépréciatifs décochés au tyran serait fastidieux; on peut
cependant constater qu’ils ont tous pour but, d’une mani¢re
générale, de montrer que le tyran est un personnage qui sort de la
norme, ou des normes. Soit 1l est le fruit d’une union inhabi-
tuelle, soit son ascendance est douteuse; son propre mariage est

25. Arc. fr. 70, 7 et 129, 23 sq., ainsi que 141, 4 Voigt.

26. C’est l'interprétation proposée par W. Rosler, Dichter und Gruppe,
p. 186-91.

27. HDT. 5, 921, trad. de Ph.-E. LEGRAND, Hérodote. Histoires V, Paris:
Belles Lettres, 1946.

28. HpT. 3, 48; EpHOR. FGrHist. 70 F 179; Nic. DaM. FGrHist. 90 F 59.
Ces derniéres mesures pourraient néanmoins également &tre considérées
comme témoignant d’une sagesse politique qui viserait a développer 1'éco-
nomie de la cité, plutét que comme I’ affirmation d’une autorité despotique.



18 ETUDES DE LETTRES

suspect. Son physique n’est pas commun. Son caractere fait de
lui un asocial; il ne connait pas de mesure et son pouvoir tyran-
nique peut s’exercer sans la contrainte de barrieres morales per-
sonnelles. Ses mceurs sont déviantes. Son action politique ne
correspond pas a la norme civique: il refuse de partager le pou-
voir, il dépouille la cité de ses citoyens et il agit contrairement au
bien de celle-ci. Par tout ce qu’il est et tout ce qu’il fait, le tyran
se place a I’écart des autres. Cette exclusion est encore soulignée
par I’ambivalence méme de la figure tyrannique: comportant a la
fois une face sombre et une face claire, elle ne se laisse pas
enfermer dans une catégorie facilement délimitable. L’apparte-
nance de certains tyrans au groupe des Sages vient remettre en
question ce qu’un premier jugement pourrait avoir de trop réduc-
teur: a savoir que le tyran, dans la littérature grecque, serait
toujours synonyme de monstruosité.

2. 2. Le sage

Qu’il soit monstre ou sage, le tyran reste un étre d’exception.
Inscrire Pittacos et Périandre sur la liste des Sept Sages, c’est
aussi les mettre a part du commun des mortels, méme si en 1’oc-
currence 1l s’agit de relever 1’aspect estimable de leur person-
nalité ou de leur action politique.

Les légendes concernant les Sept Sages se sont formées a une
époque de transition entre les récits mythiques mettant en scéne
un héros et les récits de type historique qui excluent le merveil-
leux. Elles présentent des hommes engagés dans la vie écono-
mique et politique, mais font encore la part belle a I’extraordi-
naire, a 1’étonnant2. Il est malheureusement difficile de savoir
sur quoi précisément se fondait la réputation de sagesse et de
vertu de ces hommes, mises a part les maximes qu’on leur préte.
D’ou le danger d’extrapoler au-dela des témoignages purement
littéraires, étant donné que ceux-ci sont le plus souvent extré-
mement minces.

C’est avant tout aux sentences pleines de sagesse qui lui sont
attribuées que Pittacos doit d’étre compté au nombre des Sept
Sages. De plus, sa renonciation a la tyrannie a certainement joué

29. A ce propos, on pourra lire I'introduction aux récits concernant les
Sept Sages de B. SNELL, Leben und Meinungen der Sieben Weisen,
Miinchen: Heimeran, 1971, p. 30-1.



FIGURES DU TYRAN ARCHAIQUE 19

un réle dans cette insertion. Sa place parmi les Sages n’a jamais
été remise en question, contrairement a celle de Périandre30. Il
fut aussi bien connu en tant que législateur, mais malheureuse-
ment nous ignorons tout des lois qu’il aurait données & Mytiléne.
Une anecdote rapportée par Diodore suggere que Pittacos, a
I’instar d’autres tyrans — de Solon notamment — aurait procé-
dé a un partage égal du sol pour mettre fin aux troubles de la
cité, troubles en partie d’origine agraire3!. La réputation de ses
maximes doit s’étre étendue au VI¢ siécle déja, puisque Simonide
en cite une en soulignant qu’elle est fort connue32. Malgré les
invectives constantes d’ Alcée, Pittacos fut tenu dans 1’ Antiquité
pour un réformateur modéré qui usa de son autorité pour briser le
pouvoir des clans aristocratiques. Il semble méme avoir fait
preuve de clémence en amnistiant les exilés, ce dont profitérent
Alcée et un bon nombre d’aristocrates33.

On I’a dit, la place de Périandre au sein des Sept Sages fut
davantage sujette a controverse, probablement au temps d’Héro-
dote déja. Si Périandre fut compté au nombre des Sages, cela n’a
vraisemblablement pu se faire qu’a une époque ou le souvenir de
son régne et de son action politique était encore vivace. Ce qui a
sans doute joué en faveur de Périandre — mais c’est moi qui le
souligne — c’est sa conception de la vie: elle devait étre faite de
simplicité, de modération et de travail. Il mit un zele quasi doc-

30. La composition du groupe des Sages n’a jamais été nettement déter-
minée. La premiére liste est fournie par PLAT. Prot. 343a: on y trouve
Thales, Pittacos, Bias, Solon, Cléobule et Chilon, le septiéme étant Mison
de Chénée. Les six premiers se retrouvent dans a peu pres toutes les listes,
la septiéme place changeant seule de titulaire selon les intentions des
auteurs. La liste la plus communément admise remonterait & Démétrios de
Phalére (cf. SToB. 3, 79 et 43, 131) et Périandre y occuperait la septiéme
place. Plutarque n’a jamais admis le tyran de Corinthe dans le groupe des
Sept Sages; lui-méme n’en compte que cing, auxquels auraient été ajoutés
plus tard, selon lui, Cléobule, tyran de Lindos, et Périandre, «qui n’avaient
pourtant ni vertu, ni sagesse, [mais qui] surent grice a leur puissance et a
leurs largesses, faire violence a 1’opinion au point d’usurper le nom de
sages; ils énoncerent aussi et répandirent en Gréce quelques sentences,
quelques maximes analogues a celle des cinqg» (De E apud Delph. 385d).
Voir aussi Paus. 1, 23, 1 et 10, 24, 1.

31. Diop. Sic. 9, 12, 1: les Mytiléniens donnérent un champ a Pittacos
qui «fit distribuer a chacun une part égale, disant que 1’égal valait mieux
que le plus».

32. Cf. supra n. 20.

33. DioG. LAERT. 1, 76.



20 ETUDES DE LETTRES

trinaire a faire adopter cette vue a ses sujets, ce dont plusieurs
lois témoignent: punition de I’oisiveté, interdiction d’acheter des
esclaves, loi somptuaire. Il ne leva pas d’impdts supplémentaires,
mais se contenta des redevances du marché et du port. C’était un
homme modéré et juste, qui détestait les méchants (ur7e ddikos,
unTe YPpLoTiis, ptoomovnpos): il fit jeter a la mer les entremet-
teuses! On lui a attribué, comme aux autres Sages, divers apo-
phtegmes dont celui-ci, resté célebre: «N’essaie pas de guérir le
mal par le mal». Mytiléniens, Athéniens, et habitants de Ténédos
recoururent a Périandre comme arbitre pour régler leurs conten-
tieux. Dans le domaine culturel, le tyran de Corinthe semble
avoir encouragé le développement des arts, en invitant a sa cour
des poétes, en particulier Arion34,

Si la tradition littéraire s’aveére somme toute assez discréte sur
la composante modérée, ou méme digne d’éloge, de la personne
et du pouvoir tyranniques, il n’en reste pas moins vrai que Pitta-
cos et Périandre ont été comptés au nombre des Sept Sages, quoi
que puissent en penser divers auteurs anciens. A défaut de témoi-
gnages écrits, 1l devait exister une tradition orale, favorable a
certains tyrans et aux changements économiques, sociaux et poli-
tiques qu’ils apportaient.

2. 3. Le tyran en marge de la société humaine

La figure traditionnelle du tyran, ambivalente et contradictoire,
le rejette loin du centre, de la norme, vers des extrémités oppo-
sées: la monstruosité ou la sagesse, I’infra-humain ou le supra-
humain. Cependant, dans un mouvement inverse, centripéte, sa
fonction d’arbitre, de médiateur le raméne au cceur de la société,
de la cité, mais tout en lui assurant une position a part, puisqu’il
se doit de rester au-dessus des conflits.

En tant que monstre, le tyran se comporte comme un animal
sauvage: c’est ce a quoi Alcée comparait Pittacos en 1’accusant
de «dévorer la cité». On retrouve chez Platon une expression qui

34. EpHOR. FGrHist. 70 F 179; HErcLD. fr. 19 et 20 Dilts; Hpor. 1, 23 sq.,
3,53 et 5, 95; ARISTOT. Rhet. 1375b; PLUT. Sept. Sap. 160e sq. Nous savons
par ailleurs que Périandre favorisa 1’épanouissement des cultes et la cons-
truction de temples, et que la céramique ainsi que la métallurgie connurent
sous son regne une époque florissante. Sa tyrannie coincida avec 1’apogée
du développement économique et culturel de Corinthe.



FIGURES DU TYRAN ARCHAIQUE 21

n’est pas sans rappeler cette derniére quand il compare le tyran
a un loup dont la voracité peut aller jusqu’a consommer ses
propres enfants33. Esclave de ses passions, dominé par ses ins-
tincts et ne connaissant plus aucune retenue dans aucun domaine
(sexuel, alimentaire, financier, politique), le tyran s’exclut de la
société des hommes. Les bétes sauvages n’ont pas a respecter les
interdits et les regles du jeu qui fondent cette derniere. Elles ne
sont pas au-dessus des lois, mais au-dessous, car elles ne dispo-
sent pas du Adyos, a la fois parole et raison, qui fait de I’homme
le seul «animal politique»3°. La bestialité, en plus de 1’absence
de Adyos et de vduos, implique également un état de confusion
ol tout est brouillé, ol les générations peuvent se confondre
(lorsque le fils s’unit a sa mere).

Parallélement, la puissance dont jouit le tyran le place au-
dessus des hommes; elle fait de lui I’égal des dieux. Cette com-
paraison de la tyrannie avec le pouvoir des dieux est un lieu
commun de la littérature classique3’”. Comme ces derniers, le
tyran se sent au-dessus des lois par surcroit de puissance. Il
détient le pouvoir absolu de faire tout ce que bon lui semble:
tuer qui 1l veut, s’unir a qui il désire et pratiquer ’inceste qui
n’est précisément pas prohibé chez les dieux. Le rapprochement
que 1’on peut faire entre la divinité et le tyran se marque éga-
lement dans I’un des épithétes attribué au roi des dieux: Zeis
TUpavvosSs.

Certaines représentations du tyran au V¢ siécle I’assimilent a
I’image du héros3?. Comme lui, le tyran accéde au pouvoir par

35. PLAT. Resp. 619b sq.

36. ARISTOT. Pol. 1253a 10 sq.

37. «La tyrannie égale aux dieux», Tupawvis [odBeos, se rencontre par
exemple chez PLAT. Resp. 360b sq. Le tyran est «maitre de tout faire
comme un dieu parmi les hommes» (ibid. 360c). Cf. aussi EUr. Tr. 1168.

38. AESCH. Prom. 736; ARISTOPH. Nub. 564. Zeus affiche également les
signes d’un pouvoir tyrannique: cf. AESCH. Prom. 224 sq. et 324.

39. Divers auteurs ont remarquablement montré les rapports complexes
qui font du tyran le parallele du héros tragique et du héros mythique. Le
personnage d’(Edipe en particulier est le point de rencontre de ces diffé-
rentes figures. Cf. J.-P. VERNANT, «Ambiguité et renversement. Sur la
structure énigmatique d’(Edipe-Roi», in J.-P. VERNANT & P. VIDAL-NAQUET,
Mythe et tragédie en Gréce ancienne, Paris: La Découverte, 1972, p. 116-
7; B. GENTILI, «Il tiranno, 1’eroe e la dimensione tragica», in Edipo. Il
teatro greco e la cultura europea, éd. B. Gentili & R. Pretagostini, Roma:
Ateneo, 1986, p. 117-123; J. -P. Vernant, «Le Tyran boiteux», p. 235-55.



22 ETUDES DE LETTRES

une voie détournée, en dehors d’une descendance 1égitime??; ce
sont ses actes, ses exploits et non son sang qui le qualifient pour
le pouvoir. Périandre a en commun avec (Edipe une forme de sa-
gesse qui paradoxalement les conduit tous deux a la tyrannie et a
I’échec de leur action politique, auxquels s’ajoute la ruine de leur
descendance familiale. B. Gentili définit ainsi les caractéristiques
du héros tragique, caractéristiques qui s’averent aussi étre celles
du tyran: nature surhumaine, imperfection physique, anormalité
sexuelle et hypersexualité, intelligence supérieure, violence san-
guinaire, folie, transgression de toutes les limites, illégalité, fran-
chissement d’une épreuve déterminée, mariage mémorable et
faillite de son ceuvre*l.

Pour clore cette série de paralleles entre le tyran et diverses fi-
gures littéraires, on peut retenir la fréquence de themes «royaux»
dans la tradition concernant les tyrans42. Souvent d’ailleurs, les
sources antiques désignent les tyrans du nom de «rois» ou les si-
gnalent comme détenteurs d’une royauté43. Cela ne signifie
évidemment pas que les tyrans portaient officiellement le titre de
roi, mais un lien était ainsi suggéré. On peut citer également les
alliances matrimoniales conclues avec les maisons royales: Pitta-
cos épousant une Penthilide, Procles, tyran d’Epidaure, marié a
une fille des rois d'Arcadie44. Certaines fonctions associées aux
tyrans renvoient au mythe royal: tyran détenteur de richesses
importantes et dispensateur d’abondance (distributions moné-
taires, dons d’aliments, redistribution des terres, promotion d’un

40. Cypsélos, pere de Périandre, n’accede pas au pouvoir comme succes-
seur des Bacchiades, bien qu’il en soit I’un des descendants, car il est issu
d’un mariage en dehors de la norme.

41. B. Gentili, «Il tiranno, I’eroe e la dimensione tragica», p. 122.

42. Cette ultime comparaison est formulée dans 1’étude de Z. PETRE, «Le
comportement tyrannique», Actes de la XII* Conférence internationale
d’études classiques «Eirene», Bucuresti: Editura Academia, 1975, p. 563-
571. L’auteur essaie de voir «si le comportement tyrannique ne répond pas
a des suggestions de royauté mythique — et, de ce point de vue, le tyran
peut aussi bien étre un héros, puisque le héros lui-méme n’est souvent
qu’un roi méconnu et errant» (p. 563 n. 2).

43. Pour Cypsélos et Périandre de Corinthe, cf. HDT. 3, 52 et 5, 92¢, ainsi
que Nic. DaM. FGrHist. 90 F 58, 1. Pour Pittacos, voir Carm. pop. fr. 869
Page; les auteurs tardifs indiquent que son pere Hyrras devint «roi (Baot-
Aels) des Mytiléniens», cf. sch. DioN. THRAC. p. 368, 15 Hilgard. Sémo-
nide d’ Amorgos parle du «tyran porteur de sceptre», signe royal par excel-
lence (fr. 7, 69 West).

44. DioG. LAERT. 1, 94, 1.



FIGURES DU TYRAN ARCHAIQUE 23

développement urbanistique), exergant la justice, tels Périandre
et Pittacos, arbitres de leurs contemporains et sages médiateurs43.
Ce sont de tels gestes, souvent a portée symbolique, qui rap-
prochent le tyran de la royauté dont il peut parfois paraitre 1’héri-
tier, sur le plan mythique et non pas institutionnel.

Le tyran, par le pouvoir supréme qu’il a su conquérir en de-
hors des normes ordinaires, se place, pour le bien et pour le mal,
au-dessus des autres hommes, au-dessus des lois. «Mais du
méme coup, le tyran se trouve exclu de la communauté et rejeté
en un lieu ou la pensée politique ne fait plus de distinction entre
le sur-homme et le sous-homme, ou s’efface la distance entre les
dieux et les bétes*0.»

3. Le tyran exclu pour mieux définir la norme

Que la tiradition littéraire, en le présentant le plus souvent
comme un monstre, parfois comme un sage, ait placé le tyran a
part de la société des hommes, cela ne fait plus aucun doute. Que
cette marginalisation soit le résultat de la volonté, consciente ou
non, des auteurs anciens de réaffirmer ce que doit étre la norme,
voila qui reste a étre explicité. Cette norme varie bien entendu
d’une époque a 1’autre, d’un auteur a 1’autre, en fonction de dif-
férents parametres: sociaux, politiques, personnels. La poésie
archaique, puis la littérature classique serviront de base a cette
réflexion, et permettront de déterminer en fonction de quelle
norme, de nature essentiellement politique, elles ont créé di-
verses représentations de tyrans.

3. 1. Pragmatique de la poésie archaique

Nos connaissances du cadre social et historique de la poésie
archaique sont en général celles que les poetes eux-mémes ont
bien voulu nous laisser. En effet, les biographes antiques ayant

45. Ce sont de telles images qui ont contribué naturellement a développer
une tradition favorable aux tyrans, et en particulier celle des Sept Sages.
Les exemples foisonnent; citons HDT. 3, 123 sq. (richesse de Polycrate), Ps.
ARISTOT. Ath. Pol. 16, 2 (fonds distribués par Pisistrate) et Pol. 1305a, 25
sqq. (dons d’aliments par Théagene).

46. M. DETIENNE, Dionysos mis a mort, Paris: Gallimard, 1977, p. 143.



24 ETUDES DE LETTRES

puisé la majeure partie de leurs renseignements dans les propres
textes des poétes, ceux-ci sont donc a utiliser avec précaution. Il
faut étre conscient que le regard que nous portons sur cette
époque est en partie influencé par celui des poétes4’.

A T’époque archaique, la poésie grecque est tres étroitement
liée a la réalité sociale et politique, cela a double titre. Non seu-
lement elle refléte une certaine image de la société, mais elle est
elle-méme intégrée aux diverses formes de la vie communautaire.
C’est avant tout une poésie d’occasion destinée non pas a la
lecture, mais a une exécution orale devant un auditoire particu-
lier, avec un soutien instrumental. L’interprétation en est confiée
soit a une seule personne, le poeéte, accompagné habituellement
de la lyre ou de la fliite, soit @ un cheeur qui chante et danse en
méme temps. Le destinataire n’est pas le méme dans les deux
cas: dans la poésie dite «monodique», il est représenté par un
cercle restreint d’auditeurs, les amis du poecte; 1’exécution du
poeme a le plus souvent pour cadre le symposion, les hétairies
masculines ou les thiases féminins. Quant a la poésie chorale,
I’occasion de son énonciation est en général cultuelle, lors de
festivals religieux; le public est alors constitué des fideles qui
participent a ces fétes*s,

La poésie archaique, de par sa relation étroite avec un public,
une collectivité, est volontiers centrée sur I’expression du narra-
teur, sur les circonstances d’exécution du chant. Dans la mesure
ou elle est liée a un hic et nunc, elle offre la possibilité d’un
partage de «sentiments personnels», qui s’opere chaque fois a
travers une langue conventionnelle, un rythme dansé et chanté,
un destinataire*®. En conséquence, lorsque le poéte semble ex-
primer sa propre opinion sur la tyrannie, il ne faut pas oublier

47. Pour les problemes posés par les biographies antiques, voir
M. LErkowITZ, The Lives of the Greek Poets, London: Duckworth, 1981,
p. VII-XL.

48. Sur les diverses situations d’énonciation de la poésie archaique, on
consultera B. Gentili, Poesia e pubblico, p. 41-66, J. HERINGTON, Poetry
into Drama. Early Tragedy and the Greek Poetic Tradition, Berkeley/Los
Angeles/London: University of California Press, 1985, p. 3-57, et C. Ca-
LAME, Le récit en Gréce ancienne. Enonciations et représentations de
poétes, Paris: Méridiens Klincksieck, 1986, p. 35-7.

49. L’identité du je poétique pose généralement probléme dans la poésie
archaique. Peut-on affirmer que les sentiments exprimés par le je renvoient
a la personne individuelle du poéte, a son identité biographique? Ou, au
contraire, a-t-on affaire a un je ne correspondant pas a 1’auteur, mais a la



FIGURES DU TYRAN ARCHAIQUE 23

qu’il le fait a une occasion et dans un cadre spécifiques, devant
un auditoire particulier, d’ou I'intérét de préciser le contexte
historique et social de la poésie archaique.

La situation d’énonciation de la poésie archaique étant esquis-
sée, nous pouvons examiner le cas particulier d’Alcée, seul poete
a brosser le portrait d’un tyran connu, Pittacos. Vers la fin du
VIIe siécle, Mytiléne, comme d’autres cités archaiques, est en
proie a une grave crise sociale qui engendre des troubles civils.
L’opposition de clans aristocratiques fait naftre la premicre
tyrannie, celle de Mélanchros. Une partie de la noblesse, dont la
famille d’ Alcée, est solidement attachée a ses privileges et n’est
préte a faire aucune concession au peuple. D’autres maisons
nobles, comme celle des Penthilides, semblent plus disposées a
faire cause commune avec le éfuos. Un deuxieme tyran, Myr-
silos, succeéde a Mélanchros assassiné, puis Pittacos est porté a
la téte de la cité dans les circonstances que 1’on connait. Les
sources antiques citent les deux motifs qui ont guidé les Myti-
léniens dans leur choix: la conduite de Pittacos lors de la guerre
de Sigée contre Athénes et la crainte d’une faction exilée, con-
duite par Alcée et son frere Antiménide>°.

Alcée appartient manifestement a 1’aristocratie «orthodoxe»
qui tente de conserver le controle de 1’Etat et de maintenir, voire
de restaurer les structures traditionnelles du pouvoir. Ses poémes
témoignent fréquemment de son aversion pour ses ennemis poli-
tiques, a tel point que Denys d’Halicarnasse fait remarquer que si
on leur enlevait le meétre, on y trouverait une rhétorique poli-
tique’!. Ils font également allusion a des groupes de compagnons,
dont I’existence a Mytilene est mentionnée par d’autres
auteurs’2. Ces communautés, les hétairies, regroupent des

personne fictive du poéte? Ce sont la les deux tendances divergentes de la
critique moderne. La polémique s’est en particulier cristallisée autour de
I’Epode de Cologne d’Archiloque (fr. 196a West). Comme tenant de la
premiére tendance, on trouve W. ROSLER, «Persona reale o persona
poetica?», Quaderni Urbinati di Cultura Classica, XLVIII (1985), p. 131-
44; il s’oppose entre autres a A.P. Burnett, Three Archaic Poets, p. 30-2 et
p- 83-97. Pour juger de cette poésie, il faut tenir compte de sa fonction
paradigmatique et exemplaire, ainsi que de la situation énonciative de
chaque poeéme, suivant les marques qui la révelent dans le poeéme lui-méme.

50. D10G. LAERT. 1, 74 sq. pour le premier motif; ARISTOT. Pol. 1285a 33
sq. pour le second.

51. DioN. HAL. De Imit. 422.

52. ARISTOT. Pol. 1311b 26; D10G. LAERT. 1, 74 sq.



26 ETUDES DE LETTRES

hommes partageant les mémes idées et vraisemblablement une
méme origine sociale’3. Elles ont une grande importance dans la
vie collective des citoyens de 1’époque archaique: c’est I’un des
centres, si ce n’est le centre, de la vie sociale masculine; il
I’emporte sur des formes plus traditionnelles de réunion telles
que le cercle familial. La fonction principale d’une hétairie, en
particulier en ces temps troublés de la fin du VII® siécle, est
politique: des hommes partageant un méme but s’associent et
jurent de mettre tout en ceuvre ensemble pour parvenir a leurs
fins. Toutefois, la vie communautaire des hétairies ne se limite
pas a [D’action politique, mais touche 1’ensemble des
comportements sociaux de ses membres, comme les habitudes
cultuelles et symposiaques, le banquet servant souvent de cadre
aux réunions du groupe. L'hétairie est donc le lieu qui permet a
I’aristocratie mytilénienne d’exercer une influence sensible sur
I’ attitude sociale de chacun de ses membres.

L’examen des fragments d’ Alcée montre que le poéte s’adresse
a un cercle restreint de compagnons, issus d’'un méme milieu et
se battant pour une méme cause. L’hétairie apparait non seu-
lement comme le destinataire de la poésie d’Alcée, mais égale-
ment comme la condition nécessaire a sa réalisation. «Ohne
Hetairie kein Lyriker Alkaios», ainsi que le résume parfaitement
W. Rosler’4. Pour le poéte et ses compagnons, 1’hétairie est le
cadre privilégié dans lequel ils peuvent réaffirmer ce a quoi ils
croient: le maintien au pouvoir de 1’aristocratie traditionnelle. Ce
sont les valeurs de cette derniere qui constituent la norme pour
Alcée, une norme qu’il reproche a Pittacos de transgresser. Tous
deux avaient les mémes buts, tous deux appartenaient a la méme
faction qui avait combattu la premiere tyrannie a Mytiléne et
tous deux étaient liés par un serment. Mais Pittacos a réussi a
conquérir le pouvoir pour lui seul, aprés avoir trahi ses anciens
compagnons. Conscient du caractére inéluctable des boulever-
sements sociaux qui surviennent, le tyran s’est inscrit dans ce
courant et a déserté le parti de 1’ancienne noblesse qui s’accroche
désespérément a ses privileges. Les structures sociales et
politiques d’une société archaique représentant la norme pour le
poete sont en train de se transformer, avec 1’aide d’hommes tels
que Pittacos. Rien d’étonnant deés lors a ce que le tyran, qui ne

53. Sur le fonctionnement des hétairies, voir W. Rdosler, Dichter und
Gruppe, p. 33-6.
54. Ibid. p. 40.



FIGURES DU TYRAN ARCHAIQUE 27

respecte plus les valeurs anciennes, soit présenté comme un
monstre dans la poésie alcaique.

La situation personnelle de Théognis est proche de celle
d’Alcée: membre de I’aristocratie traditionnelle, il ne peut que
déplorer I’arrivée au pouvoir d’'un homme porté par le peuple,
méme si, comme on I’a dit, il lui reconnait une certaine aptitude
a apaiser la discorde civile. N’ayant pas connu personnellement
la tyrannie, Théognis s’attache moins a décrier une figure hais-
sable qu’a proposer a ses concitoyens des modeles moraux. Ainsi
que Solon, il se veut poete éducateur de la cité; le genre que tous
deux pratiquerent, 1’élégie, n’est d’ailleurs pas indifférent a leur
position>?,

Au cours des générations suivantes, les poetes ne participent
pas aussi directement au processus politique; ils ne sont plus au
service de leur cité d’origine, mais dépendent souvent du patro-
nage des tyrans au pouvoir. C’est le cas par exemple d’ Anacréon,
de Simonide, de Pindare ou de Bacchylide qui deviennent en
quelque sorte des poetes professionnels. Protégés et entretenus
par un tyran, leur situation est évidemment trés différente de
celle d’Alcée et ils contribuent probablement a diffuser 1’image
d’un tyran dispensateur de bienfaits, bien que les fragments qui
nous sont parvenus n’en gardent que peu la trace. Le tyran attend
certainement, en échange de sa généreuse hospitalité, une contre-
partie de la part du poete, contrepartie littéraire qui doit lui don-
ner 1’occasion de «contrdler» ce que la postérité retiendra de son
régne3,

55. Tout ce qui concerne Théognis est incertain: I’époque et le lieu ot il a
vécu, I’histoire de sa vie, 1’authenticité du recueil qui lui est attribué. Pour
ces problémes biographiques, on se rapportera 8 M. L. WEST, Studies in
Greek Elegy and Iambus, Berlin/New York: de Gruyter, 1974, p. 65-71. Sur
la valeur souvent gnomique de 1’élégie, ainsi que sur sa forme et son cadre
énonciatif, on consultera M. L. West, op. cit., p. 1-21, B. Gentili, Poesia e
pubblico, p. 41-6, et dans le recueil de T.J. Figueira & G. Nagy (éd.),
Theognis of Megara. Poetry and the Polis, Baltimore/London: The Johns
Hopkins University Press, 1985, les contributions de L. EDMUNDs, «The
Genre of Theognidean Poetry», p. 96-111, et de D. B. LEVINE, «Symposium
and the Polis», p. 176-196.

56. Les relations entre poeétes et tyrans sont fort bien exposées dans
’article de A.J. PODLECKI, «Festivals and Flattery. The Early Greek Tyrants
as Patrons of Poetry», Athenaeum, n. s. LVIII (1980), p. 371-395, ainsi que
dans les monographies de J. Svenbro, La parole et le marbre, p. 139-212, et
de A.J. Podlecki, The Early Greek Poets and their Times, passim.



28 ETUDES DE LETTRES

3. 2. Le tyran en marge de la cité démocratique

Il peut paraitre étonnant que les représentations de tyrans
solent aussi présentes dans la littérature classique, en particulier
a Athenes, alors que le tyran est a cette époque une figure ab-
sente de la scéne politique, du moins en Gréce continentale.
Hérodote, par exemple, est né prés de vingt-cinq ans aprés que
les Pisistratides furent chassés d’Atheénes. Malgré cela, tyran et
tyrannie sont sources d’inspiration, principalement dans le do-
maine de la réflexion politique. Quel intérét trouvait-on alors a
«rapatrier» un phénomene €éloigné soit dans le temps (tyrannies
archaiques), soit dans !’espace (tyrannies occidentales ou
orientales)?

Les représentations du tyran que se font les auteurs du Ve
siecle, prosateurs et tragiques, construisent le plus souvent une
image du pouvoir tyrannique qui place son détenteur a I’écart du
systeme de la cité grecque classique, que ce soit sur le plan poli-
tique, économique, social ou moral. Ce que rapporte Hérodote a
propos des tyrans n’est pas le fruit d’observations directes et
personnelles, mais traduit vraisemblablement 1’état de la tradi-
tion orale au Ve siécle. Le portrait que le Perse Otaneés trace de la
tyrannie reléve divers traits condamnables: violence, méfiance,
UBpts (attitude dépassant la mesure) et iniquité>’. Chez Thucy-
dide, on voit pour la premiére fois que la tyrannie s’inscrit dans
I’histoire des cités grecques, d’ Athénes en particulier, et qu’elle
précede généralement un régime constitutionnel. Par ailleurs,
I’historien apprécie, dans I’ensemble, 1’ceuvre des Pisistratides,
mais se plaint des tyrans en général parce qu’ils ne sont pas assez
puissants, ni entreprenants>®, Dans la tragédie, le tyran apparait
comme la somme des composantes négatives de divers modeles
éthiques; il est I’envers de I’homme libre et I’envers du sage, sur

57. Hpor. 3, 80 sq.: I’historien met en sceéne trois Perses qui délibeérent sur
le meilleur régime politique — démocratie, oligarchie ou monarchie. Ce
débat reflete plus certainement des questions débattues dans un cercle de
pensée proprement hellénique que les propos de grands seigneurs perses;
voir en dernier lieu D. LATEINER, The Historical Method of Herodotus,
Toronto/London: Pheenix, 1989, p. 163-88.

58. THuc. 1, 18: seule Sparte ne connut pas la tyrannie, car elle disposait
de lois depuis longtemps; cf. aussi 1, 54, 5 et 2, 64, 4.



FIGURES DU TYRAN ARCHAIQUE 29

le double plan moral et politique. L’intrigue dramatique révele sa
faillite inévitable, tant humainement que socialement>9.

La marginalisation du tyran a un sens dans la cité démocra-
tique, un sens politique®°. Du point de vue de la cité du Ve siécle,
le tyran méprise les regles du systeme civique. En s’emparant du
pouvoir dans des circonstances souvent violentes et en exercant
ce pouvoir pour lui seul, il refuse 1’égalité aux autres citoyens et
s’oppose ainsi a I’isonomie®!. Dans le domaine économique, on
attribue au tyran toute une série de mesures comme une nouvelle
répartition des terres, 1’introduction de la monnaie, le développe-
ment du commerce et de 1’artisanat. Mais souvent, 1’exagération
du trait (ostentation de ses richesses ou appropriation de celles
des autres) fait basculer le tyran dans un monde ol la norme éco-
nomique est transgressée. On le rend responsable de désordres
sociaux puisqu’il dresse les pauvres contre les riches, les es-
claves contre les hommes libres, le peuple contre 1’aristocratie.
De par son mode de vie, son comportement envers les autres
hommes, ses mceurs sexuelles déviantes, le tyran s’exclut lui-
méme de la société.

Dans tous ces domaines, discours positif et discours négatif
s’enchevétrent et le dénominateur commun, au V¢ siécle du
moins, parait moins étre la volonté de porter un jugement favo-
rable ou défavorable sur la tyrannie, que celle de souligner son
étrangeté par rapport a la cités2,

59. J’emprunte ces remarques a D. Lanza, Il tiranno e il suo pubblico,
p. 65-94.

60. Je suis en cela la thése intéressante et convaincante de P. SCHMITT
PANTEL, «Histoire de tyran ou comment la cité grecque construit ses
marges», in Les marginaux et les exclus de l'histoire, Cahiers Jussieu, V
(1979), p. 217-231. A partir de ’analyse d’un passage d’Hérodote qui
semble n’étre qu’une anecdote (3, 48), I’auteur montre comment 1’historien
trace le portrait d’un tyran qui s’oppose a la cité et aux citoyens.

61. C’est un théme récurrent dans la littérature classique, en particulier
chez les tragiques: cf. SopH. O. R. 408 sq.; EUR. Med. 119 sq., Phoen. 535
sq. et Suppl. 403 sq. Pour la prose, citons HDT. 5, 37, 2 et 5, 78 ainsi que 5,
92; THuc. 3, 62, 3; Isocr. 10, 34 et DEM. 10, 4. On lira également D. Lanza,
Il tiranno e il suo pubblico, p. 232-6, et V. J. RosivacH, «The Tyrant in
Athenian Democracy», Quaderni Urbinati di Cultura Classica, LIX
(1988), p. 43-59. Si Pittacos et Périandre n’ont pas véritablement usurpé
leur position, il n’en va pas de méme pour la plupart des autres tyrans
archaiques: Polycrate de Samos, Lygdamis de Naxos, Cypsélos de Corinthe
et Pisistrate. Cf. C. Mossé, La tyrannie dans la Gréce antique, passim.

62. P. Schmitt Pantel, «Histoire de tyran», p. 220.



30 ETUDES DE LETTRES

Un certain nombre d’anecdotes rapportées sur le tyran ar-
chaique reléevent un comportement a-civique. A peine arrivé au
pouvoir, celui-ci n’a en général rien de plus pressé pour asseoir
sa domination que d’éliminer une partie des citoyens, que ce soit
physiquement en les faisant purement et simplement assassiner,
ou par des moyens détournés tels que le bannissement ou la cas-
tration de jeunes gargons, fils de citoyens®3. Toutes ces mesures
marquent son refus du monde des citoyens et donc, par la-méme,
du systéme politique de la cité isonomique.

Voila certainement une raison suffisante pour marginaliser le
tyran, sans pour autant I’exclure totalement de la cité. S’il n’est
pas expulsé, mais uniquement refoulé dans les limites de la so-
ciété civique, c’est qu’il sert de contre-exemple, de repoussoir
idéologique a la cité démocratique. Celle-ci a besoin du tyran
pour mieux définir le centre, c’est-a-dire la norme politique au
Ve siecle: le systeme démocratique. D’ou la nécessité d’intégrer
a la cité une figure dont la plupart des traits sont destinés a la
présenter comme contraire a la norme civique. Toutefois, de par
sa composante négative et pernicieuse, la figure du tyran est
rejetée loin du centre de la cité, dans ses limites, ses marges.

Deux autres facteurs jouent peut-étre en faveur d’une relative
intégration du tyran. Tout d’abord, la tyrannie appartient fré-
quemment a I’histoire d’une cité, histoire dans laquelle elle
apparait comme un moment essentiel, mais transitoire, qui
prépare I’avénement de la 7mdAis classique et marque 1’émer-
gence, dans la littérature, du discours politique. D’autre part, la
figure tyrannique offre aux auteurs du IVe siecle la possibilité
d’une exploitation: la grave crise sociale a laquelle les institu-
tions traditionnelles sont incapables de remédier va développer
des tendances monarchistes dans la pensée politique de cette
époque. Un tyran détenteur d’un pouvoir absolu et fort pouvait
apparaitre en mesure de ramener 1’ordre dans la cité et d’assurer
le bonheur de ses sujets, mais pour autant qu’il recoive une for-
mation philosophique qui fasse de lui un homme supérieur par
sa science et son sens de la justice. On peut rappeler a ce propos
les espoirs que Platon plaga dans le tyran sicilien Denys de
Syracuse4.

63. Cf. HpT. 3, 48 et 80; PLAT. Gorg. 446c¢ et e, ainsi que Resp. 565e sq.;
ARISTOT. Pol. 1313b 34 sq.

64. On lira en particulier le livre VIII de la République de Platon. Cf.
également C. Mossé, La tyrannie dans la Gréce antique, p. 133-45.



FIGURES DU TYRAN ARCHAIQUE 31

Bénéficiant du recul des années, les auteurs classiques portent
évidemment un autre regard que les poétes des siécles précédents
sur les tyrans archaiques. La tyrannie, avec laquelle ils n’ont plus
de liens directs, est intégrée a un discours éthique ou politique
plus général — portant, par exemple, sur les qualités de I’homme
vertueux ou sur la meilleure constitution. Bien plus, avec Thucy-
dide, on assiste a la remise en question du modele démocratique
athénien: la cité apparait elle-méme comme une Tiparvos moALs,
une cité tyrannique exergant un pouvoir despotique sur ses alliés.
La critique n’est pas ’apanage des seules «victimes» de 1’impé-
rialisme athénien, mais se trouve également formulée dans la
bouche d’un Périclés ou d’un Cléon dont 1’allégeance a Athénes
ne fait aucun doute. Voila qui réintégre de fagon déconcertante la
figure tyrannique a la cité: il ne s’agit plus de la menace d’un
monarque pour la cité d’Athénes, mais de 1’adéquation de ’une
et 1’autre®s.

Monstre ou sage, le tyran est I’une des rares figures dans la
représentation grecque a pouvoir susciter des points de vue aussi
contrastés. Se référant a un pouvoir absolu, généralement obtenu
par usurpation et non par succession, le terme de TUparros con-
duit les Grecs a des discours contradictoires et souvent passion-
nels suivant I’opinion a défendre, en particulier chaque fois qu’il
s’agit de juger des hommes politiques monopolisant le pouvoir.

Opposée a 1’aristocratie traditionnelle archaique, opposée a
I’isonomie de la cité démocratique, la tyrannie ne fut le plus
souvent qu’une «exception», bonne ou mauvaise, qui marqua la
transition historique entre deux formes de gouvernement, entre
un pouvoir sacré, mythique, et la cité ou dominait la rationalité
du débat politique. Son caractére propre présupposait I’inexis-
tence de 1’Etat en tant qu’appareil stable, pourvu d’un pouvoir
politique, militaire, judiciaire et religieux. Elle fut donc, du point
de vue historique, un passage presque obligé pour aboutir a
I’émergence de la cité classique; 1’dge des premiers tyrans
s’acheve d’ailleurs avec la mise en place des constitutions des
cités-Etats. Les représentations littéraires renvoient une image
ambigué, double, de la figure marquante de cette évolution:
comme monstre et comme sage, le tyran est confiné dans les

65. THuc. 1, 122 (discours des Corinthiens), 2, 63 (Périclés compare la
domination athénienne a une tyrannie) et 3, 37 (méme discours de la part
de Cléon). Cf. aussi D. Lanza, Il tiranno e il suo pubblico, p. 236-9.



32 ETUDES DE LETTRES

marges d’une société dont on cherche a 1I’exclure. Comme inter-
médiaire, par sa fonction d’arbitre ou de personnage historique
inévitable, 11 est réintégré dans cette méme société. Figure
ambivalente par excellence, le tyran voit sa position paradoxale
s’incarner dans la cité-phare de la Grece classique. En effet, aux
Athéniens qui s’éleverent fermement contre tout pouvoir monar-
chique et qui se considérérent comme un modeéle démocratique,
on peut rétorquer avec Péricleés:

Vous régnez désormais a la fagon des tyrans qui passent pour
injustes en prenant le pouvoir, mais qui ne peuvent plus
abdiquer sans danger®96.

Christine YERLY

66. THuC. 2, 63, in Hérodote. Thucydide. (Euvres complétes, tr. D. Rous-
sel, Paris: Gallimard, 1964.



	Figures du tyran archaïque : entre le monstre et le sage

