
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1992)

Heft: 2

Artikel: Figures du tyran archaïque : entre le monstre et le sage

Autor: Yerly, Christine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870432

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870432
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FIGURES DU TYRAN ARCHAÏQUE:
ENTRE LE MONSTRE ET LE SAGE

La littérature grecque offre une image très contrastée des tyrans
archaïques. Les premiers poètes à avoir utilisé le terme de Tvpawoç ne l'ont
pas connoté de façon péjorative, ne le distinguant pas toujours du mot qui
désignait le roi. Chez les poètes suivants, Alcée notamment, le tyran va être
de plus en plus déprécié, non pas vraiment à cause du type de pouvoir qu'il
représente, mais plutôt parce qu'il va à l'encontre des valeurs et des intérêts

personnels du poète qui le critique, ainsi que de son entourage. Parallèlement,

dès le VIe siècle, se développe la tradition des Sept Sages, qui fait
de certains tyrans des hommes politiques éclairés. Les auteurs classiques ne
vont pas atténuer l'ambivalence de cette figure. Souvent présenté comme
un despote qui monopolise le pouvoir à des fins égoïstes, le tyran sert de

contre-exemple à la cité démocratique dont il est exclu. Mais d'autre part,
l'historien Thucydide lui reconnaît une fonction transitoire entre un régime
oligarchique et un régime constitutionnel. Personnage hors-norme, externe
et interne à la cité, le tyran a été pour les auteurs anciens une figure
paradoxale par excellence.

Dans l'histoire de la plupart des cités grecques, la tyrannie
apparaît comme un moment essentiel, une étape de transition entre
un ordre ancien en train de se désagréger et un nouvel ordre qui
n'était pas encore en place. L'époque archaïque, en effet, connut
de graves crises sociales qui contribuèrent à l'écroulement de la
vieille aristocratie foncière et préparèrent l'avènement de la cité
classique. Une figure politique se dégage nettement de cette
période troublée: celle du tyran. Jamais personnage n'aura suscité
tant de discours contradictoires; figure littéraire qui connut une
grande fortune — et pas uniquement dans les représentations
grecques — le tyran donna lieu à deux traditions antinomiques
qui se développèrent parallèlement à partir du VIe siècle. D'un
côté, la majeure partie des écrits dont nous disposons brossent un



4 ÉTUDES DE LETTRES

portrait extrêmement sombre du tyran; de l'autre, la légende des

Sept Sages intègre diverses figures de tyrans archaïques et retient
les aspects positifs de leur règne et de leur vie.

A partir de ces sources contradictoires, bon nombre de
critiques se sont essayés à une reconstruction historique des
différentes tyrannies archaïques. Cette méthode s'est souvent heurtée
au problème de la création, à l'époque classique, d'un ensemble
de clichés qui finirent par constituer un portrait-type du tyran.
Comment séparer «le bon grain de l'ivraie», le fait historique
réel de l'anecdote fictive, voilà qui relève de préoccupations
probablement étrangères à nos sources. Mais pour qui s'intéresse
aux représentations du monde que construit la littérature grecque,
il est important de prendre en compte toutes les manifestations
de ces créations. C'est pourquoi cette étude ne cherchera pas à

déceler la vérité historique dans les traditions opposées qui
élaborent les figures du tyran archaïque. Il s'agira plutôt de montrer
comment, en excluant le tyran de la société des hommes, en le
marginalisant, les auteurs anciens cherchent à réaffirmer ce que
doit être la norme, en particulier la norme politique. De ce fait,
ils réintègrent la figure tyrannique à l'espace de l'hétairie ou du
banquet — lieux de production privilégiés de la poésie archaïque
— et à celui de la cité où prend place le discours politique du Ve
siècle. Les représentations littéraires du tyran répondent à un
double paradoxe: d'une part, elles le présentent sous un jour
tantôt mauvais, tantôt favorable; d'autre part, elles le rejettent
dans les limites de la société à cause de sa monstruosité, et, dans
un mouvement inverse, le replacent en son centre en prenant en
considération sa position d'arbitre et sa fonction historique
indéniable. A la fois figure des extrêmes et de l'intermédiaire, le
tyran apparaît donc comme un être ambigu.

Dans un premier temps, il paraît nécessaire de se pencher sur
les poèmes archaïques, témoignages contemporains des
premières tyrannies et d'examiner les occurrences du mot rvpauuoç,
«tyran», et de ses dérivés, afin de préciser les conditions d'emploi

de ce terme, son ou ses sens et ses connotations. De l'analyse

détaillée des textes, je ne présenterai ici que les grandes
lignes. L'étude de deux figures tyranniques particulièrement
représentatives de la diversité des traditions littéraires permettra
ensuite de dégager les traits essentiels qui composent la
représentation du tyran. Enfin, la mise en rapport des textes avec leurs
conditions d'énonciation et leurs destinataires éclairera la valeur
symbolique de la figure du tyran.



FIGURES DU TYRAN ARCHAÏQUE 5

1. De l'usage du mot rvpawoçdans la poésie archaïque

Figure représentative des bouleversements politiques et
sociaux que connurent bon nombre de cités archaïques, le tyran a

laissé des traces dans la littérature de cette époque, traces
malheureusement fragmentaires pour la plupart1. Elles sont
néanmoins suffisantes pour se faire une idée de l'évolution sémantique

du terme rvpavvoç. Ce dernier évoque aujourd'hui un
personnage cruel, injuste, arbitraire, soit une image pour le
moins négative. L'Antiquité déjà nous présente des portraits de

tyrans peints de couleurs sombres; c'est le cas en particulier des
écrivains politiques de l'époque classique, tels que Platon ou
Xénophon2.

Qu'en est-il de la poésie archaïque? On considère généralement

qu'Archiloque est le premier à avoir employé le terme de

Tvpavvoç dans un contexte grec, vers le milieu du VIIe siècle. Le
terme apparaît ensuite principalement chez Alcée, Solon et
Théognis. Son origine, cependant, n'est pas grecque. Parmi les
diverses étymologies avancées, la plus probable semble être celle
d'un emprunt à l'Asie Mineure3.

1. La première grande période de la tyrannie grecque coïncide avec la
vie des neuf poètes méliques. Il est donc probable qu'ils en furent affectés
de quelque manière, même si tous n'en font pas directement mention dans
leurs œuvres. Sappho, par exemple, n'a pas fait part de ses rapports avec la
tyrannie, mais nous savons qu'elle eut à souffrir des événements qui se
déroulèrent à Mytilène et qu'elle fut exilée (cf. test. 251 Voigt). Alcée, par
contre, n'a pas manqué de relater dans divers poèmes ses relations
tumultueuses avec les tyrans de Mytilène (par exemple, fr. 70 et 348 Voigt). Seul
Alcman fait exception: sa cité, Sparte, ne connut aucun tyran durant toute
cette période. Pour plus de détails biographiques sur les poètes archaïques,
on consultera G.W. Most, «Greek Lyric Poets», in Ancient Writers I, éd.
T.J. Luce, New York: Scribner's Sons, 1982, p. 75-98, et A.J. Podlecki,
The Early Greek Poets and their Times, Vancouver: University of British
Columbia Press, 1984.

2. Voir par exemple Plat. Resp. 573c et Xen. Conv. 4, 36, ainsi que le
commentaire des passages de la République concernant le tyran par
D. Lanza, Il tiranno e il suo pubblico, Torino: Einaudi, 1977, p. 65-71.

3. Cf. P. Chantraine, Dictionnaire étymologique de la langue grecque.
Histoire des mots, Paris: Klincksieck, 1968, s. v. Tvpavvoç. Dans son
ouvrage Fra Oriente e Occidente. Ricerche di storia greca arcaica,
Milano: Rizzoli, 19892, p. 195, S. Mazzarino pense que c'est un terme
asiatique d'une manière générale et qu'il s'est répandu dans le domaine
égéen; de là, il aurait rapidement pénétré dans le langage populaire grec;



6 ÉTUDES DE LETTRES

1. 1. Un terme à l'origine peu connoté

L'examen de deux fragments d'Archiloque permet d'affirmer
qu'à l'origine, c'est-à-dire au début du VIIe siècle, le mot
Tvpauuoç n'était pas encore connoté, du moins pas négativement4.
Dans le premier poème, Archiloque évoque trois grandes ambitions

briguées par le commun des mortels, mais dont lui-même
n'a cure: la richesse (v. 1: rà rvyeoj tov noXvxpvaov), les œuvres
des dieux (v. 2: décou ëpya) et la tyrannie (v. 3: peyàXrjç rvpav-
ulôoç). Dans ce contexte, la tyrannie n'apparaît pas comme une
forme de gouvernement détestable, mais comme un bien désirable

pour la majorité des hommes, au même titre que la fortune5.
Le second fragment va dans le même sens. Le narrateur,

généralement identifié comme étant Archiloque, s'adresse à une
femme pour la mettre en garde contre des calomnies qui circulent
sur son propre compte; il cite alors un oracle propre à le disculper

(v. 17-21), qui lui enjoint de régner sur une cité et d'y exercer

le pouvoir absolu (v. 20: kolut/ç äuuaaae Kai r[upau]uLTiu
ëxë). Ce faisant, il sera un homme envié (v. 21: ^pAurros-): à

nouveau, la tyrannie se trouve être un objet de convoitise. Il est
intéressant de noter que dans ce passage le terme de tyrannie est
utilisé parallèlement à celui de dnâaaeLU, «régner», qui
s'applique en particulier aux dieux et aux rois.

l'épopée ne l'aurait jamais utilisé, ne conservant que les formes nobles du
langage.

4. Archil, fr. 19 et 23 West.
5. La plupart des commentateurs ont déduit de ce fragment d'Archiloque

que Gygès était considéré comme un tyran, rvpawlSoç faisant
obligatoirement référence à sa position. On connaît par ailleurs les
circonstances de l'arrivée au pouvoir de Gygès: il renversa le roi légitime de

Lydie, Candaule, vers 685 (cf. Hdt. 1, 8 sq.). Dans ce cas, Tvpavviç
désignerait un pouvoir usurpé et non pas hérité. Réfutant une telle
interprétation, S. Mazzarino, Fra Oriente e Occidente, p. 194-5, remarque que
si l'intention du poète était de dénoncer Gygès comme tyran, il n'aurait
certainement pas intercalé le second objet de convoitise: les œuvres des
dieux ne peuvent manifestement pas se rapporter au Lydien. Celui-ci
portait-il ou non le titre de tyran? Il semble qu'il ait été tenu pour tel dans
l'Antiquité, bien que nous ne soyons pas en mesure de savoir qui est à

l'origine de cette appellation: Archiloque ou les sujets de Gygès. Quant à

la signification précise de Tvpavviç dans ce fragment, dans l'incertitude où
nous sommes de pouvoir appliquer ce terme à Gygès, je pense qu'il
désigne de manière générale un pouvoir personnel, quel que soit le mode

par lequel on y accède.



FIGURES DU TYRAN ARCHAÏQUE 7

Un autre poète iambique, contemporain d'Archiloque, vient
renforcer l'idée que l'emploi du mot tyran dans la première
moitié du VIIe siècle n'a rien de systématiquement péjoratif. En
effet, dans son poème caricaturant les types féminins (fr. 7 West),
Sémonide d'Amorgos dit en substance ceci sur la femme tenant
de la jument (v. 57-70): une telle personne est très agréable à

regarder, mais il vaut mieux ne pas avoir à l'entretenir, à moins
d'être un tyran ou un roi (v. 69: rj Tvpctvvoç rj oktïtttovxoç). Si
Sémonide distingue le tyran du roi, il ne porte cependant aucun
jugement négatif et signale un dénominateur commun entre ces
deux formes de pouvoir: la richesse.

On peut donc dire qu'à l'origine, le mot rvpavuog n'était pas
encore l'objet d'un jugement de valeur et qu'il ne recouvrait pas
un concept très précis, étant souvent employé dans un sens très
proche de celui du mot «roi» (ßacnXevg)6. Il reste toutefois à se
demander pour quelle raison ce terme fait son apparition dans la
langue grecque s'il ne sert pas à identifier un nouveau type de

monarque. Peut-être les poètes y ont-ils recouru d'abord pour de

simples raisons métriques: un plus large éventail de noms se
référant de manière générale à un roi pouvait être le bienvenu. Il
est vrai néanmoins qu'Homère ne l'emploie jamais: l'origine
populaire du nom en est-elle la cause? L'usage que feront les poètes
suivants de rvpavvog nous permettra d'en préciser le sens, et par
là de tracer plus nettement le portrait de l'homme qui se voit
attribuer un tel titre.

1. 2. La position des poètes du VIe siècle

L'indifférenciation dont jouit le mot Tvpauuog à l'origine ne va
pas se maintenir durant toute l'époque archaïque; preuves en sont
en particulier les vers d'Alcée, de Solon et de Théognis, qui
chargent ce terme d'une valeur négative.

Alcée de Mytilène est le poète qui nous fournit le plus de

renseignements sur ses rapports avec les tyrans et la tyrannie,
bien que le terme proprement dit n'apparaisse que dans cinq

6. Admettre un emploi synonymique de rvpawog et de ßaoiXev.ç, en
particulier chez Archiloque, est une position fréquente chez les critiques:
cf. A. Andrewes, The Greek Tyrants, London: Hutchinson, 19802, p. 23, et
M. G. Fileni, «Osservazioni sull'idea di tiranno nella cultura greca
arcaica», Quaderni Urbinati di Cultura Classica, XLIII (1983), p. 29-35.



8 ÉTUDES DE LETTRES

fragments, dont certains sont passablement lacunaires7. Mais le
poème dans lequel Pittacos est explicitement qualifié de rvpau-
uoç nous autorise à prendre en considération tous ceux qui font
allusion à cet homme, et ils sont relativement nombreux8. Alcée,
en effet, participa intimement aux troubles politiques de son
temps, et près de la moitié des fragments qui nous sont parvenus
traitent de ces événements.

L'examen de toutes les occurrences de rvpawoç et de ses
dérivés dans la poésie alcaïque nous amène à faire deux
remarques. Tout d'abord, la signification de ce terme ne semble
pas toujours recouvrir une forme particulière de pouvoir absolu:
le poète parle aussi de royauté et de monarchie pour désigner la
position de Pittacos9. A ce propos, il fournit ailleurs une
information précieuse: les citoyens ont établi Pittacos tyran de

Mytilène {earaaauTo rvpauuou), ce qui intégrerait une composante

démocratique au fonctionnement politique de la cité10.
D'autre part, avec Alcée l'image du tyran devient extrêmement
négative, le poète reprochant à Pittacos son origine, son
physique, son caractère et son action politique, comme nous le
verrons plus précisément.

Vers la même époque, sur le continent, les écrits de Solon
témoignent eux aussi d'un rejet de la tyrannie. Le terme apparaît
dans des poèmes composés après son archontat de 594, durant
lequel il tenta de remédier aux troubles sociaux qui régnaient à

Athènes. Pressé tant par le peuple que par l'aristocratie
d'accepter une tyrannie dont chacun espérait tirer profit, Solon refusa
en exposant ses motifs dans plusieurs de ses textes11. Dans le

7. Ces fragments sont les suivants: fr. 34 A, 75, 302b et 348 Voigt, ainsi
que le P. Oxy. 2734, fr. 12a. Le sixième vers de ce dernier fragment, du
moins ce qu'il en reste (]ru.aw[), semble bien indiquer qu'il est question
dans ce poème d'un tyran ou d'une tyrannie, mais comme ce papyrus ne
nous transmet aucun mot en entier, il n'est pas possible de déterminer les
conditions d'emploi de ce terme.

8. Sur la base du fr. 348, on peut donc rajouter à la liste les fr. 69, 70,
72, 129, 141, 298, 306g et le test. 429 Voigt.

9. Alc. fr. 5 et 6 Voigt.
10. Alc. fr. 348 Voigt. Aristot. Pol. 1285a sq. qualifiera ce statut du

nom d'aisymnète (aiavpupTriç); cf. infra p. 13.
11. Ce sont, dans l'ordre, les fr. 32, 33, 9 et 34 West. Sur la proposition

faite à Solon d'accepter la tyrannie, on peut se référer à Ps. Aristot. Ath.
Pol. 11, 2 et Plut. Sol. 14, 4 sq.



FIGURES DU TYRAN ARCHAÏQUE 9

premier fragment, il associe à la tyrannie la violence cruelle
(ßirig apetXixov) et une réputation souillée et déshonorée {paàuaç
Kai Karaioxvvaç KÀéoç). Le poème suivant, dans lequel Solon
semble avoir mis par écrit les propos de ceux qui le raillaient
d'avoir refusé la tyrannie, montre ce que cette dernière pouvait
représenter pour certains Athéniens du VIe siècle: puissance et
richesse abondante (Kparfjaaç; ttXovtou acpdouou). Le troisième
fragment révèle que tout pouvoir absolu est mauvais12: il maintient

le peuple dans la servitude et peut être comparé à des
éléments naturels dévastateurs comme la neige, la grêle et le
tonnerre. L'avènement du tyran est favorisé par l'ignorance de la
foule qui ne sait pas prévoir les conséquences funestes d'un pouvoir

abandonné en trop grande part à un seul homme; celui-ci en
voudra toujours davantage et ne pourra plus être retenu.

Le rejet de la tyrannie se présente chez Solon comme le fruit
d'une réflexion politique. Pour réaliser l'union de ses
concitoyens, il se peut qu'il faille un chef, mais en aucun cas un tyran,
car cela ferait de lui l'homme d'un seul parti, et surtout le détenteur

d'un pouvoir unique, non partagé (juouapxoç). Le tyran ne
saurait être le guide dont les Athéniens ont besoin: il ne ferait
que flatter leurs désirs les moins nobles — recherche du pouvoir
et du gain — et ne pourrait donc pas contribuer à la sauvegarde
de la cité.

On trouve chez Théognis de Mégare la même aversion à

l'encontre d'un tyran qualifié de ôripô^ayou, «dévoreur de son
peuple», un terme à rapprocher de l'expression SarrreLu Tau
ttôXlu, «dévorer la cité», chez Alcée13. Renverser un tyran n'est
pas, pour le poète, un acte qui attire sur soi la vengeance divine;
ce n'est pas une impiété dont il faut se détourner par respect
et crainte des dieux. Dans un autre passage, Théognis adopte
une position plus nuancée sur le tyran: celui-ci peut être

12. Ces vers, cités par Diodore de Sicile, comportent dans l'une des
versions le terme de monarque (9, 20, 2), dans une autre celui de tyran (19,
1, 4). Cela pourrait indiquer que ces deux mots ne sont pas encore
différenciés au VIe siècle et qu'ils ne recouvrent pas un concept politique
précis. Toutefois, rien ne prouve que l'hésitation entre les deux termes soit
le fait de Solon lui-même plutôt que de Diodore. On a rencontré le même
flottement chez Sémonide et Alcée.

13. Theogn. 1181 et Alc. fr. 70, 7 et 129, 23 sq. Voigt. Dans le premier
poème, Alcée déplore les méfaits de Myrsilos et Pittacos. Dans le second,
il implore les dieux de lui accorder vengeance et lance des imprécations
contre ses ennemis (Pittacos entre autres, probablement).



10 ÉTUDES DE LETTRES

l'homme capable de remédier aux maux de la cité en corrigeant
les outrances commises par une partie de l'aristocratie14. Le
poète n'approuve évidemment pas la tyrannie, mais la considère
comme un mal nécessaire dans certaines circonstances.

Trois autres fragments de poésie archaïque mentionnent
encore explicitement la tyrannie.

Le philosophe Xénophane de Colophon, contemporain de

Théognis, s'en prend à ceux de ses concitoyens qui se pavanent
richement parés sur l'agora. Leur «vaine prospérité» (v. 1) fut
favorisée par les Lydiens à une époque où les habitants de Colophon

ne connaissaient pas 1'«odieuse tyrannie» (v. 2: aTiryepfjç
TupavUr/ç). Le terme désigne ici l'oligarchie des mille cavaliers
de Lydie, et non pas par conséquent le pouvoir exercé par un
seul homme15. On peut songer également aux Trente Tyrans
d'Athènes; dans ces deux cas, la tyrannie s'applique à toute
forme de domination, ressentie de manière négative parce qu'elle
est usurpée, parce qu'elle est le fait d'une puissance étrangère ou
haïe.

Un fragment de vers d'Anacréon fait allusion à la science de
Kallikritè en matière de tyrannie: émararaL TvpavvLKa. Fille
d'Eole, elle exerça, conjointement avec sa mère, le pouvoir sur
une partie de l'Ausonie. Le contexte nous est succinctement
fourni par Platon, mais il ne permet pas de dire si Anacréon a

utilisé l'expression dans un sens péjoratif16. Il est intéressant de
noter que le terme est appliqué pour une fois à une femme et, qui
plus est, une étrangère. Une autre femme, Artémise d'Halicar-
nasse, se voit attribuer un tel titre par Hérodote. Sage conseillère,
ne manquant ni de courage viril (äfSpr/LTj), ni d'intelligence
politique (jrpovo'iT)), il lui arrive d'adopter également une attitude
qu'on pourrait juger cruelle et moralement ambiguë17.

14. Theogn. 1179-82 et 39-52.
15. Xenoph. fr. 3 West. Cf. L. H. Jeffery, Archaic Greece. The City-

States C. 700-500 B. C., London/Tonbridge: E. Benn, 1976, p. 225-6.
16. Anacr. fr. 449 Page; Plat. Theag. 125de: ce dialogue montre que la

science tyrannique rend celui qui la possède habile à gouverner tous les
hommes, à l'instar de Kallikritè.

17. Cf. Hdt. 7, 99 et 8, 68, ainsi que 8, 87 sq. On trouvera des commentaires

pertinents de ces passages chez R. Weil, «Artémise ou le monde à

l'envers», in Recueil Plassart, Paris: Belles Lettres, 1976, p. 215-224, et
chez R. Vignolo Munson, «Artemisia in Herodotus», Classical Antiquity,
VII (1988), p. 91-106.



FIGURES DU TYRAN ARCHAÏQUE 11

Simonide de Céos considère la tyrannie comme un bien
désirable, pour autant qu'elle soit accompagnée du plaisir, sans
lequel toute vie devient peu enviable même s'il s'agit de celle
d'un tyran ou d'un dieu. Ces vers sous-entendent un sentiment
déjà évoqué par d'autres poètes: l'attrait irrésistible de
nombreuses personnes pour le statut du tyran18.

Avec Simonide s'achèvent les références explicites de la poésie

archaïque au tyran ou à la tyrannie. Si ces termes ne semblent
pas encore recouvrir un concept politique précis et encore moins
un titre officiel — Tvpavvoç, ßaoiXevg et pôuapxoç étant utilisés
avec une certaine indifférenciation durant toute l'époque
archaïque —, ils connaissent déjà une double connotation, positive
et négative19. Le tyran est dans l'ensemble plutôt mal considéré
par les poètes du VIe siècle; il représente une autorité honnie,
détestable, dangereuse, mais au même titre que tout autre
détenteur d'un pouvoir absolu. La dépréciation qui va s'accroissant

semble d'abord porter sur les individus, sur les tyrans eux-
mêmes, puis, par répercussion, sur leur pouvoir. Cependant, le
rejet de la tyrannie ne paraît pas aussi catégorique au sein de la
population des cités grecques. A Mytilène, on élit un «tyran» à la
tête de la cité et à Athènes, on traite Solon d'insensé pour n'avoir
pas accepté la tyrannie qui lui était offerte. A l'origine, le mot
Tvpavvoç n'est donc pas systématiquement décrié et ne signifie
pas forcément usurpation ou illégalité. Pour bien des gens, le
tyran occupe même une position enviable. La tyrannie, toutefois,
reste désirable pour autant qu'on l'exerce soi-même, car le Grec
devait être fermement convaincu de ne pas vouloir devenir le
sujet d'un tyran.

Si la figure du tyran suscite déjà des jugements contrastés
dans la poésie archaïque, la littérature classique ne va pas
contribuer à unifier les points de vue en développant deux traditions
parallèles et opposées: le tyran vu à la fois comme monstre et
comme sage. Bien que ces deux traditions remontent au VIe
siècle — avec la dévalorisation du tyran dans la poésie alcaïque

18. Sim. fr. 584 Page.
19. S. Mazzarino, Fra Oriente e Occidente, p. 193, me semble donner

une bonne définition de TÛpawoç en affirmant que ce n'est pas un concept
constitutionnel précis, mais plutôt un concept qui tend toujours plus à

devenir un jugement de valeur.



12 ÉTUDES DE LETTRES

notamment et le développement de la légende des Sept Sages20,
c'est essentiellement au cours des siècles qui suivront que
l'ambivalence de la figure tyrannique va s'affirmer. Alors que les
poètes archaïques n'ont fait qu'esquisser une représentation du

tyran aux contours encore incertains, les auteurs classiques en
accentueront le côté paradoxal. Despote sanguinaire ou homme
d'Etat éclairé, celui-ci ne paraîtra plus avoir sa place à l'intérieur
de la société, mais sera rejeté dans ses frontières inférieures ou
supérieures.

2. Deux figures emblématiques: Pittacos et Périandre

Deux tyrans archaïques témoignent particulièrement bien de la
diversité des jugements portés sur la position de tyran: Pittacos
et Périandre. Tous deux ont été l'objet de portraits très peu
flatteurs et tous deux ont été inscrits sur l'une ou l'autre liste des

Sept Sages de la Grèce antique. S'il est donc des figures tyran-
niques particulièrement ambiguës dans les représentations
littéraires archaïques et classiques, ce sont bien celles-ci.

Notre connaissance de Pittacos repose pour l'essentiel sur
Alcée21. Il serait né d'un père thrace et d'une mère originaire de
Lesbos. Il épousa une femme issue d'une famille appartenant à la

20. Seul parmi les poètes archaïques, Simonide fait allusion à la place de
Pittacos parmi les Sept Sages en citant la sentence «il est difficle d'être
bon» comme un TTiTTaKetov bien connu (fr. 542, 11 Page). Sur
l'interprétation passablement controversée de ce poème, on consultera A. W. H.
Adkins, Merit and Responsability. A Study in Greek Values, Oxford:
Clarendon Press, 1960, p. 165-71; W. Donlan, «Simonides, fr. 4 D and P.

Oxy. 2432», Transactions and Proceedings of the American Philological
Association, C (1969), p. 71-95; B. Gentili, «Studi su Simonide», Maia,
XVI (1974), p. 274-306 (voir aussi Poesia e pubblico nella Grecia antica.
Da Omero al V secolo, Roma/Bari: Laterza, 1984, p. 87-99); J. Svenbro,
La parole et le marbre. Aux origines de la poétique grecque, Lund:
Studentlitteratur, 1976, p. 141-61; E. SchÜtrumpf, «Simonides and Skopas
(542 PMG)», Würzburger Jahrbücher, N. F. XIII (1987), p. 11-23; J.-P.
Vernant, «Panta Kalâ. D'Homère à Simonide», in L'individu, la mort,
l'amour, Paris: Gallimard, 1989, p. 91-101.

21. Outre Alcée, on trouvera des renseignements chez Aristot. Pol.
1274b 18 et 1285a 30 sq. et Diog. Laert. 1, 74 sq. Voir à ce propos
W. Rösler, Dichter und Gruppe. Eine Untersuchung zu den Bedingungen
und zur historischen Funktion früher griechischer Lyrik am Beispiel
Alkaios, München: Fink, 1980, p. 26-33; A. P. Burnett, Three Archaic



FIGURES DU TYRAN ARCHAÏQUE 13

noblesse mytilénienne, les Penthilides. C'est peut-être l'opposition

entre cette famille et celle des Cléanactides qui favorisa,
vers la fin du VIIe siècle, la première tyrannie mytilénienne, celle
de Mélanchros. Celui-ci périt victime d'un attentat perpétré par
Pittacos et ses alliés d'alors, la famille d'Alcée. Vint ensuite la
tyrannie de Myrsilos contre laquelle se dressa tout d'abord une
faction similaire, comprenant à nouveau Pittacos ainsi qu'Alcée
lui-même, qui était trop jeune pour prendre part au premier complot.

Puis Pittacos rompit les liens qui l'unissaient à ce groupe et
s'associa à Myrsilos. A la mort de ce dernier, des troubles
violents éclatèrent à Mytilène et le peuple élut Pittacos à la tête de
la cité pour y rétablir l'ordre, la paix et la tranquillité. Pittacos
renonça à modifier la constitution, mais exerça la fonction de

législateur. Malheureusement, il ne laissa aucun écrit, contrairement

à Solon, et nous n'avons conservé qu'une seule de ses
lois, qui renforçait les mesures punitives en cas d'ébriété. Après
dix ans de règne, Pittacos renonça volontairement à sa charge et

Mytilène retrouva son autonomie.
On peut se demander si Pittacos fut un tyran au sens moderne

du terme. Aristote le désigne du terme d'aisymnète, sorte d'«arbitre

élu», en justifiant cette appellation par le fait que la tyrannie
de Pittacos ne dura que le temps nécessaire au rétablissement

de la paix. Mais il rappelle que pour Alcée, Pittacos était un
tyran. Sans doute faut-il entendre par là qu'il disposait du pouvoir

absolu qui lui permit d'imposer ses lois aux Mytiléniens.
Périandre, fils de Cypsélos, roi de Corinthe, hérita de la tyrannie

par droit d'aînesse. Cypsélos s'empara du pouvoir en 655 en
s'appuyant sur les couches sociales qui, à titres divers, supportaient

de plus en plus mal les privilèges de l'oligarchie des
Bacchiades. Il tua le Bacchiade qui détenait la plus grande part
de pouvoir, exila les autres et se rendit maître de Corinthe. Donc,
contrairement aux autres tyrans archaïques, Périandre n'accéda
pas au pouvoir en renversant un régime oligarchique, mais
succéda à son père en 627 en qualité de fils aîné, à l'âge de vingt-
quatre ans. Son règne dura jusqu'en 587. Ce que la tradition
retient de lui, c'est qu'il fut le type même du tyran sans scru-

Poets. Archilochus, Alcaeus, Sappho, London: Duckworth, 1983, p. 107-
20; Poetarum elegiacorum testimonia et fragmenta II, éd. B. Gentili &
C. Prato, Leipzig: Teubner, 1985, p. 31-41.



14 ÉTUDES DE LETTRES

pules22. Mais Hérodote déjà nous laisse entendre qu'il existait
une tradition favorable à Périandre. Quoi qu'il en soit, Corinthe
connut sous sa domination une période de prospérité économique

et culturelle éclatante et elle s'assura une hégémonie
maritime certaine.

Voilà, dans les grandes lignes, ce qu'on peut dire des règnes
de Pittacos et de Périandre, si l'on se place du point de vue des
données historiques. Ces dernières ne vont d'ailleurs pas d'elles-
mêmes, car nos connaissances se basent tout naturellement sur
les textes antiques, dans lesquels le tyran est déjà l'objet d'une
représentation. Ce sont les différentes manifestations de celle-ci
qu'il va donc s'agir de prendre en considération si l'on veut
cerner au plus près la figure paradoxale du tyran.

2. 1. Le monstre

La composante monstrueuse de la figure du tyran est certainement

celle qui a connu la plus grande fortune littéraire, la
critique s'étant d'abord portée sur les individus eux-mêmes, avant
de s'attaquer à la fonction qu'ils représentaient. On peut classer
en deux catégories les reproches formulés à l'encontre du tyran:
il y a ceux d'ordre politique et ceux d'ordre personnel, cette
dernière catégorie, plus vaste, regroupant des accusations portant
sur l'origine du tyran, sur son aspect physique, sur son caractère
(violent, impie, avide et injuste étant les invectives les plus
fréquentes).

En ce qui concerne la sphère personnelle, Alcée s'en prend à

plusieurs reprises à Vorigine de Pittacos qui serait d'ascendance
non noble, voire servile. Il traite le tyran de KaKonraTplSaç, terme
qui peut se traduire par «de basse naissance» (fr. 75 et 348
Voigt). Dans un autre poème, il blâme l'origine d'un homme qui
n'est pas expressément nommé, mais qu'on considère générale-

22. Pour des informations plus détaillées sur l'accession au pouvoir de
Cypsélos, voir H. Berve, Die Tyrannis bei den Griechen, München: Beck,
1967, vol. I, p. 14-9 et vol. II, p. 521-5; C. MossÉ, La tyrannie dans la
Grèce antique, Paris: PUF, 1969, p. 25-32, et R. Drews, «The First Tyrants
in Greece», Historia, XXI (1972), p. 129-144 (p. 132-4). Concernant
Périandre, outre les ouvrages modernes cités ci-dessus, on pourra se reporter
aux sources antiques collectées par B. Gentili & C. Prato (éd.), Poetarum
elegiacorum fragmenta, vol. II, p. 14-30.



FIGURES DU TYRAN ARCHAÏQUE 15

ment comme étant Pittacos (fr. 72); les vers 11 à 13 opposent
celui-ci d'une part aux hommes libres, d'autre part aux nobles.
L'alliance, même temporaire, de Pittacos avec la famille d'Alcée
et son mariage avec une Penthilide font douter du bien-fondé
d'une telle accusation. L'aristocratie mytilénienne l'accueillerait-
elle comme l'un de ses pairs s'il n'était pas noble lui aussi? Le
seul reproche qu'Alcée peut formuler sur la naissance de Pittacos
a trait à ses origines étrangères, thraces. L'important n'est toutefois

pas de savoir si telle ou telle critique est fondée, mais de
constater que l'un des traits négatifs de la figure du tyran se

rapporte à son origine trouble, «a-normale», c'est-à-dire en
dehors de la norme.

Par son père, Périandre aussi connaît une ascendance
«boiteuse», au propre comme au figuré. Lorsqu'ils étaient à la tête de
Corinthe, les Bacchiades se mariaient exclusivement entre eux,
afin de conserver à leur unique profit les privilèges de la royauté.
Une fille de ce clan, du nom de Labda, ne trouva pas de mari
parmi les Bacchiades, car elle était boiteuse. Elle prit pour époux
un Corinthien, Lapithe d'origine, et l'enfant issu de ce mariage
fut Cypsélos, père de Périandre23. Ainsi, l'infirmité réelle de
Labda est cause d'une perturbation dans la lignée des
Bacchiades, qui jusque-là obéissait à une règle inviolée. Cypsélos en
est par conséquent le descendant «boiteux», au sens figuré, car il
n'est pas le fruit d'une union réalisée conformément à la norme.
C'est pourquoi, rejeté par sa famille, il n'accédera pas au pouvoir
par succession, mais devra s'en emparer.

Un autre type de critique s'attache au physique du tyran. Sur
ce plan, Pittacos n'est pas épargné par Alcée: il a les pieds trop
larges et sillonnés de crevasses; il est ventru et pansu; son aspect
est négligé, sale et malpropre (test. 429). Rien de tel en ce qui

23. Hdt. 5, 92. On trouvera un exposé circonstancié sur la lignée des

Cypsélides chez J. -P. Vernant, «Le Tyran boiteux: d'Œdipe à Périandre»,
Le Temps de la réflexion, II (1981), p. 235-255. Vernant trace un parallèle
intéressant entre le destin des Labdacides et celui des Cypsélides. Il y
repère des thèmes semblables: boiterie, tyrannie, pouvoir conquis et perdu,
suite continue ou bloquée des générations, rectitude ou déviation dans les
rapports sexuels. Si le texte d'Hérodote retient ces thèmes, «c'est que dans

l'imaginaire grec la figure du tyran, telle qu'elle se dessine aux Ve et IVe
siècles, épouse les traits du héros légendaire, à la fois élu et maudit»
(p. 254).



16 ÉTUDES DE LETTRES

concerne Périandre, mais un tyran ne concentre pas forcément
sur sa seule personne toutes les caractéristiques susceptibles de
le rendre monstrueux.

Les traits saillants du caractère d'un tyran sont généralement
un point d'attention de ses détracteurs. Ainsi, Pittacos est
dépeint par Alcée comme vantard (test. 429), dépassant la mesure
(fr. 306g, 7-9), glouton (test. 429), avide de gloire et de
puissance (fr. 70, 13 et 141, 3). Le poète le considère également
comme un traître, peut-être même comme un impie, car il ne
respecte pas les serments prononcés (fr. 129, 22-23 et 306g, 9-
11). Pittacos serait aussi rusé qu'un renard (fr. 69, 7, pour autant
qu'il s'agisse bien de lui dans ce poème) et avare, car il prendrait
ses repas caché, comme s'il n'avait pas de quoi s'éclairer (test.
429). Alcée accuse peut-être le tyran d'ivrognerie (fr. 72): il
boirait du vin pur, de jour comme de nuit, et avec démesure, ce
qui, pour un Grec, dénote un comportement sympotique relevant
du barbare, du non-civilisé. Mais il n'est pas certain que Pittacos
soit personnellement visé ici.

Périandre, au début plus doux que son père, devint plus cruel
que lui après être entré en relation avec Thrasybule, tyran de
Milet. Et les reproches faits à Pittacos paraissent bien anodins au
vu des accusations portées contre Périandre: on lui impute à peu
de choses près la violation de tous les tabous. C'est un homme
brutal et cruel (iiLcatpoucôTepoç) qui aurait massacré sa femme
enceinte en la rouant de coups de pieds, sur une dénonciation
calomnieuse de concubines. Nécrophile, il aurait abusé de Mé-
lissa, son épouse morte. La sexualité déviante de Périandre se
manifeste également dans la liaison incestueuse qu'il aurait
entretenue avec sa mère. Impudicité, voyeurisme et méchanceté
se révèlent dans un passage rapporté par Hérodote: Périandre,
après la mort de sa femme, aurait fait dépouiller de leurs
vêtements et de leurs bijoux toutes les Corinthiennes, femmes libres
et servantes, en l'honneur de Mélissa. Pour achever ce tableau,
Périandre se montra mauvais père: il chassa de Corinthe son fils
cadet qui devait lui succéder et interdit que quiconque le reçoive,
parce que ce dernier lui reprochait d'être responsable de la mort
de sa mère24. Il n'est pas surprenant, à la lecture de ces récits,
que Périandre ait été considéré comme l'archétype du tyran.

24. Ces diverses anecdotes ont été rapportées par Hdt. 3, 50 sq. et 5, 92Ç
sq.; Diog. Laert. 1, 94; Nie. Dam. FGrHist. 90 F 58 et Plut. Sept. Sap.
146d.



FIGURES DU TYRAN ARCHAÏQUE 17

La composante politique des critiques adressées au tyran
semble être moins étoffée. Alcée reste très imprécis quand il
accuse Pittacos de «dévorer la cité», telle une bête sauvage. Un
autre fragment adresse une mise en garde contre un homme,
probablement Pittacos, qui mettra bientôt la cité sens dessus
dessous25. A ces griefs, on peut en joindre deux autres: celui
d'être KaKOvrarptSas, de «faire le malheur de sa patrie» — autre
traduction possible de ce terme — et celui d'avoir rompu ses
serments en quittant le parti d'Alcée pour s'allier au tyran
Myrsilos. Il est possible également que le poète ait reproché à

Pittacos d'être un membre, voire le fondateur d'un «parti»
politique, les KaKonarptSai, favorisant la coopération entre
nobles et non nobles26.

Les actes politiques «monstrueux» de Périandre nous sont
mieux connus. En guise d'entrée en matière, on peut dire avec
Hérodote que «tout ce que Cypsélos avait laissé à tuer ou à bannir,

Périandre l'acheva27». Sur le conseil de Thrasybule, il fit
mettre à mort les citoyens qui dépassaient les autres. Pour venger
l'assassinat de son fils Lycophron, il fit expédier à Sardes trois
cents jeunes gens, fils d'hommes du plus haut rang, pour qu'ils
soient faits eunuques, privant ainsi la cité de futurs citoyens. Il
n'autorisa pas qui le désirait à vivre à Corinthe; il interdit aux
citoyens d'acquérir des esclaves et de mener une existence
oisive, et il fit punir toute personne qui demeurait assise sur
l'agora28.

La monstruosité du tyran se manifeste donc sur plusieurs
plans. Enumérer toutes les intentions cachées derrière chacun des
traits dépréciatifs décochés au tyran serait fastidieux; on peut
cependant constater qu'ils ont tous pour but, d'une manière
générale, de montrer que le tyran est un personnage qui sort de la
norme, ou des normes. Soit il est le fruit d'une union inhabituelle,

soit son ascendance est douteuse; son propre mariage est

25. Alc. fr. 70, 7 et 129, 23 sq., ainsi que 141, 4 Voigt.
26. C'est l'interprétation proposée par W. Rosier, Dichter und Gruppe,

p. 186-91.
27. Hdt. 5, 92p, trad, de Ph.-E. Legrand, Hérodote. Histoires V, Paris:

Belles Lettres, 1946.
28. Hdt. 3, 48; Ephor. FGrHist. 70 F 179; Nie. Dam. FGrHist. 90 F 59.

Ces dernières mesures pourraient néanmoins également être considérées
comme témoignant d'une sagesse politique qui viserait à développer
l'économie de la cité, plutôt que comme l'affirmation d'une autorité despotique.



18 ÉTUDES DE LETTRES

suspect. Son physique n'est pas commun. Son caractère fait de

lui un asocial; il ne connaît pas de mesure et son pouvoir tyran-
nique peut s'exercer sans la contrainte de barrières morales
personnelles. Ses mœurs sont déviantes. Son action politique ne
correspond pas à la norme civique: il refuse de partager le pouvoir,

il dépouille la cité de ses citoyens et il agit contrairement au
bien de celle-ci. Par tout ce qu'il est et tout ce qu'il fait, le tyran
se place à l'écart des autres. Cette exclusion est encore soulignée
par l'ambivalence même de la figure tyrannique: comportant à la
fois une face sombre et une face claire, elle ne se laisse pas
enfermer dans une catégorie facilement délimitable. L'appartenance

de certains tyrans au groupe des Sages vient remettre en
question ce qu'un premier jugement pourrait avoir de trop réducteur:

à savoir que le tyran, dans la littérature grecque, serait
toujours synonyme de monstruosité.

2. 2. Le sage

Qu'il soit monstre ou sage, le tyran reste un être d'exception.
Inscrire Pittacos et Périandre sur la liste des Sept Sages, c'est
aussi les mettre à part du commun des mortels, même si en
l'occurrence il s'agit de relever l'aspect estimable de leur personnalité

ou de leur action politique.
Les légendes concernant les Sept Sages se sont formées à une

époque de transition entre les récits mythiques mettant en scène
un héros et les récits de type historique qui excluent le merveilleux.

Elles présentent des hommes engagés dans la vie économique

et politique, mais font encore la part belle à l'extraordinaire,

à l'étonnant29. Il est malheureusement difficile de savoir
sur quoi précisément se fondait la réputation de sagesse et de
vertu de ces hommes, mises à part les maximes qu'on leur prête.
D'où le danger d'extrapoler au-delà des témoignages purement
littéraires, étant donné que ceux-ci sont le plus souvent
extrêmement minces.

C'est avant tout aux sentences pleines de sagesse qui lui sont
attribuées que Pittacos doit d'être compté au nombre des Sept
Sages. De plus, sa renonciation à la tyrannie a certainement joué

29. A ce propos, on pourra lire l'introduction aux récits concernant les
Sept Sages de B. Snell, Leben und Meinungen der Sieben Weisen,
München: Heimeran, 1971, p. 30-1.



FIGURES DU TYRAN ARCHAÏQUE 19

un rôle dans cette insertion. Sa place parmi les Sages n'a jamais
été remise en question, contrairement à celle de Périandre30. Il
fut aussi bien connu en tant que législateur, mais malheureusement

nous ignorons tout des lois qu'il aurait données à Mytilène.
Une anecdote rapportée par Diodore suggère que Pittacos, à

l'instar d'autres tyrans — de Solon notamment — aurait procédé
à un partage égal du sol pour mettre fin aux troubles de la

cité, troubles en partie d'origine agraire31. La réputation de ses
maximes doit s'être étendue au VIe siècle déjà, puisque Simonide
en cite une en soulignant qu'elle est fort connue32. Malgré les
invectives constantes d'Alcée, Pittacos fut tenu dans l'Antiquité
pour un réformateur modéré qui usa de son autorité pour briser le
pouvoir des clans aristocratiques. Il semble même avoir fait
preuve de clémence en amnistiant les exilés, ce dont profitèrent
Alcée et un bon nombre d'aristocrates33.

On l'a dit, la place de Périandre au sein des Sept Sages fut
davantage sujette à controverse, probablement au temps d'Hérodote

déjà. Si Périandre fut compté au nombre des Sages, cela n'a
vraisemblablement pu se faire qu'à une époque où le souvenir de

son règne et de son action politique était encore vivace. Ce qui a

sans doute joué en faveur de Périandre — mais c'est moi qui le
souligne — c'est sa conception de la vie: elle devait être faite de

simplicité, de modération et de travail. Il mit un zèle quasi doc-

30. La composition du groupe des Sages n'a jamais été nettement
déterminée. La première liste est fournie par Plat. Prot. 343a: on y trouve
Thalès, Pittacos, Bias, Solon, Cléobule et Chilon, le septième étant Mison
de Chénée. Les six premiers se retrouvent dans à peu près toutes les listes,
la septième place changeant seule de titulaire selon les intentions des
auteurs. La liste la plus communément admise remonterait à Démétrios de
Phalère (cf. Stob. 3, 79 et 43, 131) et Périandre y occuperait la septième
place. Plutarque n'a jamais admis le tyran de Corinthe dans le groupe des
Sept Sages; lui-même n'en compte que cinq, auxquels auraient été ajoutés
plus tard, selon lui, Cléobule, tyran de Lindos, et Périandre, «qui n'avaient
pourtant ni vertu, ni sagesse, [mais qui] surent grâce à leur puissance et à

leurs largesses, faire violence à l'opinion au point d'usurper le nom de

sages; ils énoncèrent aussi et répandirent en Grèce quelques sentences,
quelques maximes analogues à celle des cinq» {De E apud Delph. 385d).
Voir aussi Paus. 1, 23, 1 et 10, 24, 1.

31. Diod. Sic. 9, 12, 1: les Mytiléniens donnèrent un champ à Pittacos
qui «fit distribuer à chacun une part égale, disant que l'égal valait mieux
que le plus».

32. Cf. supra n. 20.
33. Diog. Laert. 1, 76.



20 ÉTUDES DE LETTRES

trinaire à faire adopter cette vue à ses sujets, ce dont plusieurs
lois témoignent: punition de l'oisiveté, interdiction d'acheter des

esclaves, loi somptuaire. Il ne leva pas d'impôts supplémentaires,
mais se contenta des redevances du marché et du port. C'était un
homme modéré et juste, qui détestait les méchants (prjre âôlkoç,
/-njre ùppLanjç, pLaovôfqpoç): il fit jeter à la mer les entremetteuses!

On lui a attribué, comme aux autres Sages, divers
apophtegmes dont celui-ci, resté célèbre: «N'essaie pas de guérir le
mal par le mal». Mytiléniens, Athéniens, et habitants de Ténédos
recoururent à Périandre comme arbitre pour régler leurs contentieux.

Dans le domaine culturel, le tyran de Corinthe semble
avoir encouragé le développement des arts, en invitant à sa cour
des poètes, en particulier Arion34.

Si la tradition littéraire s'avère somme toute assez discrète sur
la composante modérée, ou même digne d'éloge, de la personne
et du pouvoir tyranniques, il n'en reste pas moins vrai que Pitta-
cos et Périandre ont été comptés au nombre des Sept Sages, quoi
que puissent en penser divers auteurs anciens. A défaut de
témoignages écrits, il devait exister une tradition orale, favorable à

certains tyrans et aux changements économiques, sociaux et
politiques qu'ils apportaient.

2. 3. Le tyran en marge de la société humaine

La figure traditionnelle du tyran, ambivalente et contradictoire,
le rejette loin du centre, de la norme, vers des extrémités opposées:

la monstruosité ou la sagesse, l'infra-humain ou le supra-
humain. Cependant, dans un mouvement inverse, centripète, sa
fonction d'arbitre, de médiateur le ramène au cœur de la société,
de la cité, mais tout en lui assurant une position à part, puisqu'il
se doit de rester au-dessus des conflits.

En tant que monstre, le tyran se comporte comme un animal
sauvage: c'est ce à quoi Alcée comparait Pittacos en l'accusant
de «dévorer la cité». On retrouve chez Platon une expression qui

34. Ephor. FGrHist. 70 F 179; Hercld. fr. 19 et 20 Dilts; Hdt. 1, 23 sq.,
3, 53 et 5, 95; Aristot. Rhet. 1375b; Plut. Sept. Sap. 160e sq. Nous savons
par ailleurs que Périandre favorisa l'épanouissement des cultes et la
construction de temples, et que la céramique ainsi que la métallurgie connurent
sous son règne une époque florissante. Sa tyrannie coïncida avec l'apogée
du développement économique et culturel de Corinthe.



FIGURES DU TYRAN ARCHAÏQUE 21

n'est pas sans rappeler cette dernière quand il compare le tyran
à un loup dont la voracité peut aller jusqu'à consommer ses

propres enfants35. Esclave de ses passions, dominé par ses
instincts et ne connaissant plus aucune retenue dans aucun domaine
(sexuel, alimentaire, financier, politique), le tyran s'exclut de la
société des hommes. Les bêtes sauvages n'ont pas à respecter les
interdits et les règles du jeu qui fondent cette dernière. Elles ne
sont pas au-dessus des lois, mais au-dessous, car elles ne disposent

pas du Aôyos\ à la fois parole et raison, qui fait de l'homme
le seul «animal politique»36. La bestialité, en plus de l'absence
de Aôyoç et de uôpoç, implique également un état de confusion
où tout est brouillé, où les générations peuvent se confondre
(lorsque le fils s'unit à sa mère).

Parallèlement, la puissance dont jouit le tyran le place au-
dessus des hommes; elle fait de lui l'égal des dieux. Cette
comparaison de la tyrannie avec le pouvoir des dieux est un lieu
commun de la littérature classique37. Comme ces derniers, le
tyran se sent au-dessus des lois par surcroît de puissance. Il
détient le pouvoir absolu de faire tout ce que bon lui semble:
tuer qui il veut, s'unir à qui il désire et pratiquer l'inceste qui
n'est précisément pas prohibé chez les dieux. Le rapprochement
que l'on peut faire entre la divinité et le tyran se marque
également dans l'un des épithètes attribué au roi des dieux: Zeùç
Tvpavvoç2*.

Certaines représentations du tyran au Ve siècle l'assimilent à

l'image du héros39. Comme lui, le tyran accède au pouvoir par

35. Plat. Resp. 619b sq.
36. Aristot. Pol. 1253a 10 sq.
37. «La tyrannie égale aux dieux», TvpaviÀç lerôdeoç, se rencontre par

exemple chez Plat. Resp. 360b sq. Le tyran est «maître de tout faire
comme un dieu parmi les hommes» {ibid. 360c). Cf. aussi Eur. Tr. 1168.

38. Aesch. Prom. 736; Aristoph. Nub. 564. Zeus affiche également les
signes d'un pouvoir tyrannique: cf. Aesch. Prom. 224 sq. et 324.

39. Divers auteurs ont remarquablement montré les rapports complexes
qui font du tyran le parallèle du héros tragique et du héros mythique. Le
personnage d'Œdipe en particulier est le point de rencontre de ces
différentes figures. Cf. J.-P. Vernant, «Ambiguïté et renversement. Sur la
structure énigmatique à'Œdipe-Roi», in J.-P. Vernant & P. Vidal-Naquet,
Mythe et tragédie en Grèce ancienne, Paris: La Découverte, 1972, p. 116-
7; B. Gentili, «Il tiranno, l'eroe e la dimensione tragica», in Edipo. Il
teatro greco e la cultura europea, éd. B. Gentili & R. Pretagostini, Roma:
Ateneo, 1986, p. 117-123; J. -P. Vernant, «Le Tyran boiteux», p. 235-55.



22 ÉTUDES DE LETTRES

une voie détournée, en dehors d'une descendance légitime40; ce
sont ses actes, ses exploits et non son sang qui le qualifient pour
le pouvoir. Périandre a en commun avec Œdipe une forme de

sagesse qui paradoxalement les conduit tous deux à la tyrannie et à

l'échec de leur action politique, auxquels s'ajoute la ruine de leur
descendance familiale. B. Gentili définit ainsi les caractéristiques
du héros tragique, caractéristiques qui s'avèrent aussi être celles
du tyran: nature surhumaine, imperfection physique, anormalité
sexuelle et hypersexualité, intelligence supérieure, violence
sanguinaire, folie, transgression de toutes les limites, illégalité,
franchissement d'une épreuve déterminée, mariage mémorable et
faillite de son œuvre41.

Pour clore cette série de parallèles entre le tyran et diverses
figures littéraires, on peut retenir la fréquence de thèmes «royaux»
dans la tradition concernant les tyrans42. Souvent d'ailleurs, les
sources antiques désignent les tyrans du nom de «rois» ou les
signalent comme détenteurs d'une royauté43. Cela ne signifie
évidemment pas que les tyrans portaient officiellement le titre de

roi, mais un lien était ainsi suggéré. On peut citer également les
alliances matrimoniales conclues avec les maisons royales: Pitta-
cos épousant une Penthilide, Proclès, tyran d'Epidaure, marié à

une fille des rois d'Arcadie44. Certaines fonctions associées aux
tyrans renvoient au mythe royal: tyran détenteur de richesses
importantes et dispensateur d'abondance (distributions monétaires,

dons d'aliments, redistribution des terres, promotion d'un

40. Cypsélos, père de Périandre, n'accède pas au pouvoir comme successeur

des Bacchiades, bien qu'il en soit l'un des descendants, car il est issu
d'un mariage en dehors de la norme.

41. B. Gentili, «Il tiranno, l'eroe e la dimensione tragica», p. 122.
42. Cette ultime comparaison est formulée dans l'étude de Z. Petre, «Le

comportement tyrannique», Actes de la XIIe Conférence internationale
d'études classiques «Eirene», Bucuresti: Editura Academia, 1975, p. 563-
571. L'auteur essaie de voir «si le comportement tyrannique ne répond pas
à des suggestions de royauté mythique — et, de ce point de vue, le tyran
peut aussi bien être un héros, puisque le héros lui-même n'est souvent
qu'un roi méconnu et errant» (p. 563 n. 2).

43. Pour Cypsélos et Périandre de Corinthe, cf. Hdt. 3, 52 et 5, 92e", ainsi
que Nie. Dam. FGrHist. 90 F 58, 1. Pour Pittacos, voir Carm. pop. fr. 869
Page; les auteurs tardifs indiquent que son père Hyrras devint «roi (ßaen-
Aevf) des Mytiléniens», cf. sch. Dion. Thrac. p. 368, 15 Hilgard. Sémo-
nide d'Amorgos parle du «tyran porteur de sceptre», signe royal par excellence

(fr. 7, 69 West).
44. Diog. Laert. 1, 94, 1.



FIGURES DU TYRAN ARCHAÏQUE 23

développement urbanistique), exerçant la justice, tels Périandre
et Pittacos, arbitres de leurs contemporains et sages médiateurs45.
Ce sont de tels gestes, souvent à portée symbolique, qui
rapprochent le tyran de la royauté dont il peut parfois paraître l'héritier,

sur le plan mythique et non pas institutionnel.
Le tyran, par le pouvoir suprême qu'il a su conquérir en

dehors des normes ordinaires, se place, pour le bien et pour le mal,
au-dessus des autres hommes, au-dessus des lois. «Mais du
même coup, le tyran se trouve exclu de la communauté et rejeté
en un lieu où la pensée politique ne fait plus de distinction entre
le sur-homme et le sous-homme, où s'efface la distance entre les
dieux et les bêtes46.»

3. Le tyran exclu pour mieux définir la norme

Que la tiadition littéraire, en le présentant le plus souvent
comme un monstre, parfois comme un sage, ait placé le tyran à

part de la société des hommes, cela ne fait plus aucun doute. Que
cette marginalisation soit le résultat de la volonté, consciente ou
non, des auteurs anciens de réaffirmer ce que doit être la norme,
voilà qui reste à être explicité. Cette norme varie bien entendu
d'une époque à l'autre, d'un auteur à l'autre, en fonction de
différents paramètres: sociaux, politiques, personnels. La poésie
archaïque, puis la littérature classique serviront de base à cette
réflexion, et permettront de déterminer en fonction de quelle
norme, de nature essentiellement politique, elles ont créé
diverses représentations de tyrans.

3. 1. Pragmatique de la poésie archaïque

Nos connaissances du cadre social et historique de la poésie
archaïque sont en général celles que les poètes eux-mêmes ont
bien voulu nous laisser. En effet, les biographes antiques ayant

45. Ce sont de telles images qui ont contribué naturellement à développer
une tradition favorable aux tyrans, et en particulier celle des Sept Sages.
Les exemples foisonnent; citons Hdt. 3, 123 sq. (richesse de Polycrate), Ps.

Aristot. Ath. Pol. 16, 2 (fonds distribués par Pisistrate) et Pol. 1305a, 25

sqq. (dons d'aliments par Théagène).
46. M. Detienne, Dionysos mis à mort, Paris: Gallimard, 1977, p. 143.



24 ÉTUDES DE LETTRES

puisé la majeure partie de leurs renseignements dans les propres
textes des poètes, ceux-ci sont donc à utiliser avec précaution. Il
faut être conscient que le regard que nous portons sur cette
époque est en partie influencé par celui des poètes47.

A l'époque archaïque, la poésie grecque est très étroitement
liée à la réalité sociale et politique, cela à double titre. Non
seulement elle reflète une certaine image de la société, mais elle est
elle-même intégrée aux diverses formes de la vie communautaire.
C'est avant tout une poésie d'occasion destinée non pas à la
lecture, mais à une exécution orale devant un auditoire particulier,

avec un soutien instrumental. L'interprétation en est confiée
soit à une seule personne, le poète, accompagné habituellement
de la lyre ou de la flûte, soit à un chœur qui chante et danse en
même temps. Le destinataire n'est pas le même dans les deux
cas: dans la poésie dite «monodique», il est représenté par un
cercle restreint d'auditeurs, les amis du poète; l'exécution du

poème a le plus souvent pour cadre le symposion, les hétairies
masculines ou les thiases féminins. Quant à la poésie chorale,
l'occasion de son énonciation est en général cultuelle, lors de
festivals religieux; le public est alors constitué des fidèles qui
participent à ces fêtes48.

La poésie archaïque, de par sa relation étroite avec un public,
une collectivité, est volontiers centrée sur l'expression du narrateur,

sur les circonstances d'exécution du chant. Dans la mesure
où elle est liée à un hic et nunc, elle offre la possibilité d'un
partage de «sentiments personnels», qui s'opère chaque fois à

travers une langue conventionnelle, un rythme dansé et chanté,
un destinataire49. En conséquence, lorsque le poète semble
exprimer sa propre opinion sur la tyrannie, il ne faut pas oublier

47. Pour les problèmes posés par les biographies antiques, voir
M. Lefkowitz, The Lives of the Greek Poets, London: Duckworth, 1981,
p. VII-XI.

48. Sur les diverses situations d'énonciation de la poésie archaïque, on
consultera B. Gentiii, Poesia e pubblico, p. 41-66, J. Herington, Poetry
into Drama. Early Tragedy and the Greek Poetic Tradition, Berkeley/Los
Angeles/London: University of California Press, 1985, p. 3-57, et C. Ca-
LAME, Le récit en Grèce ancienne. Enonciations et représentations de
poètes, Paris: Méridiens Klincksieck, 1986, p. 35-7.

49. L'identité du je poétique pose généralement problème dans la poésie
archaïque. Peut-on affirmer que les sentiments exprimés par le je renvoient
à la personne individuelle du poète, à son identité biographique? Ou, au
contraire, a-t-on affaire à un je ne correspondant pas à l'auteur, mais à la



FIGURES DU TYRAN ARCHAÏQUE 25

qu'il le fait à une occasion et dans un cadre spécifiques, devant
un auditoire particulier, d'où l'intérêt de préciser le contexte
historique et social de la poésie archaïque.

La situation d'énonciation de la poésie archaïque étant esquissée,

nous pouvons examiner le cas particulier d'Alcée, seul poète
à brosser le portrait d'un tyran connu, Pittacos. Vers la fin du
VIIe siècle, Mytilène, comme d'autres cités archaïques, est en
proie à une grave crise sociale qui engendre des troubles civils.
L'opposition de clans aristocratiques fait naître la première
tyrannie, celle de Mélanchros. Une partie de la noblesse, dont la
famille d'Alcée, est solidement attachée à ses privilèges et n'est
prête à faire aucune concession au peuple. D'autres maisons
nobles, comme celle des Penthilides, semblent plus disposées à

faire cause commune avec le ôrjfioç. Un deuxième tyran, Myr-
silos, succède à Mélanchros assassiné, puis Pittacos est porté à

la tête de la cité dans les circonstances que l'on connaît. Les
sources antiques citent les deux motifs qui ont guidé les Myti-
léniens dans leur choix: la conduite de Pittacos lors de la guerre
de Sigée contre Athènes et la crainte d'une faction exilée,
conduite par Alcée et son frère Antiménide50.

Alcée appartient manifestement à l'aristocratie «orthodoxe»
qui tente de conserver le contrôle de l'Etat et de maintenir, voire
de restaurer les structures traditionnelles du pouvoir. Ses poèmes
témoignent fréquemment de son aversion pour ses ennemis
politiques, à tel point que Deny s d'Halicarnasse fait remarquer que si

on leur enlevait le mètre, on y trouverait une rhétorique
politique51. Ils font également allusion à des groupes de compagnons,
dont l'existence à Mytilène est mentionnée par d'autres
auteurs52. Ces communautés, les hétairies, regroupent des

personne fictive du poète? Ce sont là les deux tendances divergentes de la
critique moderne. La polémique s'est en particulier cristallisée autour de

YEpode de Cologne d'Archiloque (fr. 196a West). Comme tenant de la
première tendance, on trouve W. Rösler, «Persona reale o persona
poetica?», Quaderni Urbinati di Cultura Classica, XLVIII (1985), p. 131-
44; il s'oppose entre autres à A. P. Burnett, Three Archaic Poets, p. 30-2 et
p. 83-97. Pour juger de cette poésie, il faut tenir compte de sa fonction
paradigmatique et exemplaire, ainsi que de la situation énonciative de
chaque poème, suivant les marques qui la révèlent dans le poème lui-même.

50. Diog. Laert. 1, 74 sq. pour le premier motif; Aristot. Pol. 1285a 33

sq. pour le second.
51. Dion. Hal. De Imit. 422.
52. Aristot. Pol. 1311b 26; Diog. Laert. 1, 74 sq.



26 ÉTUDES DE LETTRES

hommes partageant les mêmes idées et vraisemblablement une
même origine sociale53. Elles ont une grande importance dans la
vie collective des citoyens de l'époque archaïque: c'est l'un des

centres, si ce n'est le centre, de la vie sociale masculine; il
l'emporte sur des formes plus traditionnelles de réunion telles
que le cercle familial. La fonction principale d'une hétairie, en
particulier en ces temps troublés de la fin du VIIe siècle, est
politique: des hommes partageant un même but s'associent et
jurent de mettre tout en œuvre ensemble pour parvenir à leurs
fins. Toutefois, la vie communautaire des hétairies ne se limite
pas à l'action politique, mais touche l'ensemble des

comportements sociaux de ses membres, comme les habitudes
cultuelles et symposiaques, le banquet servant souvent de cadre
aux réunions du groupe. L'hétairie est donc le lieu qui permet à

l'aristocratie mytilénienne d'exercer une influence sensible sur
l'attitude sociale de chacun de ses membres.

L'examen des fragments d'Alcée montre que le poète s'adresse
à un cercle restreint de compagnons, issus d'un même milieu et
se battant pour une même cause. L'hétairie apparaît non
seulement comme le destinataire de la poésie d'Alcée, mais également

comme la condition nécessaire à sa réalisation. «Ohne
Hetairie kein Lyriker Alkaios», ainsi que le résume parfaitement
W. Rosier54. Pour le poète et ses compagnons, l'hétairie est le
cadre privilégié dans lequel ils peuvent réaffirmer ce à quoi ils
croient: le maintien au pouvoir de l'aristocratie traditionnelle. Ce
sont les valeurs de cette dernière qui constituent la norme pour
Alcée, une norme qu'il reproche à Pittacos de transgresser. Tous
deux avaient les mêmes buts, tous deux appartenaient à la même
faction qui avait combattu la première tyrannie à Mytilène et
tous deux étaient liés par un serment. Mais Pittacos a réussi à

conquérir le pouvoir pour lui seul, après avoir trahi ses anciens

compagnons. Conscient du caractère inéluctable des bouleversements

sociaux qui surviennent, le tyran s'est inscrit dans ce
courant et a déserté le parti de l'ancienne noblesse qui s'accroche
désespérément à ses privilèges. Les structures sociales et
politiques d'une société archaïque représentant la norme pour le
poète sont en train de se transformer, avec l'aide d'hommes tels
que Pittacos. Rien d'étonnant dès lors à ce que le tyran, qui ne

53. Sur le fonctionnement des hétairies, voir W. Rosier, Dichter und
Gruppe, p. 33-6.

54. Ibid. p. 40.



FIGURES DU TYRAN ARCHAÏQUE 27

respecte plus les valeurs anciennes, soit présenté comme un
monstre dans la poésie alcaïque.

La situation personnelle de Théognis est proche de celle
d'Alcée: membre de l'aristocratie traditionnelle, il ne peut que
déplorer l'arrivée au pouvoir d'un homme porté par le peuple,
même si, comme on l'a dit, il lui reconnaît une certaine aptitude
à apaiser la discorde civile. N'ayant pas connu personnellement
la tyrannie, Théognis s'attache moins à décrier une figure
haïssable qu'à proposer à ses concitoyens des modèles moraux. Ainsi
que Solon, il se veut poète éducateur de la cité; le genre que tous
deux pratiquèrent, l'élégie, n'est d'ailleurs pas indifférent à leur
position55.

Au cours des générations suivantes, les poètes ne participent
pas aussi directement au processus politique; ils ne sont plus au
service de leur cité d'origine, mais dépendent souvent du patronage

des tyrans au pouvoir. C'est le cas par exemple d'Anacréon,
de Simonide, de Pindare ou de Bacchylide qui deviennent en
quelque sorte des poètes professionnels. Protégés et entretenus
par un tyran, leur situation est évidemment très différente de
celle d'Alcée et ils contribuent probablement à diffuser l'image
d'un tyran dispensateur de bienfaits, bien que les fragments qui
nous sont parvenus n'en gardent que peu la trace. Le tyran attend
certainement, en échange de sa généreuse hospitalité, une contrepartie

de la part du poète, contrepartie littéraire qui doit lui donner

l'occasion de «contrôler» ce que la postérité retiendra de son
règne56.

55. Tout ce qui concerne Théognis est incertain: l'époque et le lieu où il a

vécu, l'histoire de sa vie, l'authenticité du recueil qui lui est attribué. Pour
ces problèmes biographiques, on se rapportera à M. L. West, Studies in
Greek Elegy and Iambus, Berlin/New York: de Gruyter, 1974, p. 65-71. Sur
la valeur souvent gnomique de l'élégie, ainsi que sur sa forme et son cadre
énonciatif, on consultera M. L. West, op. cit., p. 1-21, B. Gentiii, Poesia e

pubblico, p. 41-6, et dans le recueil de T. J. Figueira & G. Nagy (éd.),
Théognis of Megara. Poetry and the Polis, Baltimore/London: The Johns
Hopkins University Press, 1985, les contributions de L. Edmunds, «The
Genre of Theognidean Poetry», p. 96-111, et de D. B. Levine, «Symposium
and the Polis», p. 176-196.

56. Les relations entre poètes et tyrans sont fort bien exposées dans
l'article de A. J. Podlecki, «Festivals and Flattery. The Early Greek Tyrants
as Patrons of Poetry», Athenaeum, n. s. LVIII (1980), p. 371-395, ainsi que
dans les monographies de J. Svenbro, La parole et le marbre, p. 139-212, et
de A. J. Podlecki, The Early Greek Poets and their Times, passim.



28 ÉTUDES DE LETTRES

3. 2. Le tyran en marge de la cité démocratique

Il peut paraître étonnant que les représentations de tyrans
soient aussi présentes dans la littérature classique, en particulier
à Athènes, alors que le tyran est à cette époque une figure
absente de la scène politique, du moins en Grèce continentale.
Hérodote, par exemple, est né près de vingt-cinq ans après que
les Pisistratides furent chassés d'Athènes. Malgré cela, tyran et
tyrannie sont sources d'inspiration, principalement dans le
domaine de la réflexion politique. Quel intérêt trouvait-on alors à

«rapatrier» un phénomène éloigné soit dans le temps (tyrannies
archaïques), soit dans l'espace (tyrannies occidentales ou
orientales)?

Les représentations du tyran que se font les auteurs du Ve
siècle, prosateurs et tragiques, construisent le plus souvent une
image du pouvoir tyrannique qui place son détenteur à l'écart du
système de la cité grecque classique, que ce soit sur le plan
politique, économique, social ou moral. Ce que rapporte Hérodote à

propos des tyrans n'est pas le fruit d'observations directes et
personnelles, mais traduit vraisemblablement l'état de la tradition

orale au Ve siècle. Le portrait que le Perse Otanès trace de la
tyrannie relève divers traits condamnables: violence, méfiance,
vßptg (attitude dépassant la mesure) et iniquité57. Chez Thucydide,

on voit pour la première fois que la tyrannie s'inscrit dans
l'histoire des cités grecques, d'Athènes en particulier, et qu'elle
précède généralement un régime constitutionnel. Par ailleurs,
l'historien apprécie, dans l'ensemble, l'œuvre des Pisistratides,
mais se plaint des tyrans en général parce qu'ils ne sont pas assez
puissants, ni entreprenants58. Dans la tragédie, le tyran apparaît
comme la somme des composantes négatives de divers modèles
éthiques; il est l'envers de l'homme libre et l'envers du sage, sur

57. Hdt. 3, 80 sq.: l'historien met en scène trois Perses qui délibèrent sur
le meilleur régime politique — démocratie, oligarchie ou monarchie. Ce
débat reflète plus certainement des questions débattues dans un cercle de
pensée proprement hellénique que les propos de grands seigneurs perses;
voir en dernier lieu D. Lateiner, The Historical Method of Herodotus,
Toronto/London: Phoenix, 1989, p. 163-88.

58. Thuc. 1, 18: seule Sparte ne connut pas la tyrannie, car elle disposait
de lois depuis longtemps; cf. aussi 1, 54, 5 et 2, 64, 4.



FIGURES DU TYRAN ARCHAÏQUE 29

le double plan moral et politique. L'intrigue dramatique révèle sa
faillite inévitable, tant humainement que socialement59.

La marginalisation du tyran a un sens dans la cité démocratique,

un sens politique60. Du point de vue de la cité du Ve siècle,
le tyran méprise les règles du système civique. En s'emparant du
pouvoir dans des circonstances souvent violentes et en exerçant
ce pouvoir pour lui seul, il refuse l'égalité aux autres citoyens et
s'oppose ainsi à l'isonomie61. Dans le domaine économique, on
attribue au tyran toute une série de mesures comme une nouvelle
répartition des terres, l'introduction de la monnaie, le développement

du commerce et de l'artisanat. Mais souvent, l'exagération
du trait (ostentation de ses richesses ou appropriation de celles
des autres) fait basculer le tyran dans un monde où la norme
économique est transgressée. On le rend responsable de désordres
sociaux puisqu'il dresse les pauvres contre les riches, les
esclaves contre les hommes libres, le peuple contre l'aristocratie.
De par son mode de vie, son comportement envers les autres
hommes, ses mœurs sexuelles déviantes, le tyran s'exclut lui-
même de la société.

Dans tous ces domaines, discours positif et discours négatif
s'enchevêtrent et le dénominateur commun, au Ve siècle du
moins, paraît moins être la volonté de porter un jugement favorable

ou défavorable sur la tyrannie, que celle de souligner son
étrangeté par rapport à la cité62.

59. J'emprunte ces remarques à D. Lanza, Il tiranno e il suo pubblico,
p. 65-94.

60. Je suis en cela la thèse intéressante et convaincante de P. Schmitt
Pantel, «Histoire de tyran ou comment la cité grecque construit ses

marges», in Les marginaux et les exclus de l'histoire, Cahiers Jussieu, V
(1979), p. 217-231. A partir de l'analyse d'un passage d'Hérodote qui
semble n'être qu'une anecdote (3, 48), l'auteur montre comment l'historien
trace le portrait d'un tyran qui s'oppose à la cité et aux citoyens.

61. C'est un thème récurrent dans la littérature classique, en particulier
chez les tragiques: cf. Soph. O. R. 408 sq.; Eur. Med. 119 sq., Phoen. 535
sq. et Suppl. 403 sq. Pour la prose, citons Hot. 5, 37, 2 et 5, 78 ainsi que 5,
92; Thuc. 3, 62, 3; Isocr. 10, 34 et Dem. 10, 4. On lira également D. Lanza,
Il tiranno e il suo pubblico, p. 232-6, et V. J. Rosivach, «The Tyrant in
Athenian Democracy», Quaderni Urbinati di Cultura Classica, LIX
(1988), p. 43-59. Si Pittacos et Périandre n'ont pas véritablement usurpé
leur position, il n'en va pas de même pour la plupart des autres tyrans
archaïques: Polycrate de Samos, Lygdamis de Naxos, Cypsélos de Corinthe
et Pisistrate. Cf. C. Mossé, La tyrannie dans la Grèce antique, passim.

62. P. Schmitt Pantel, «Histoire de tyran», p. 220.



30 ÉTUDES DE LETTRES

Un certain nombre d'anecdotes rapportées sur le tyran
archaïque relèvent un comportement a-civique. A peine arrivé au
pouvoir, celui-ci n'a en général rien de plus pressé pour asseoir
sa domination que d'éliminer une partie des citoyens, que ce soit
physiquement en les faisant purement et simplement assassiner,
ou par des moyens détournés tels que le bannissement ou la
castration de jeunes garçons, fils de citoyens63. Toutes ces mesures
marquent son refus du monde des citoyens et donc, par là-même,
du système politique de la cité isonomique.

Voilà certainement une raison suffisante pour marginaliser le
tyran, sans pour autant l'exclure totalement de la cité. S'il n'est
pas expulsé, mais uniquement refoulé dans les limites de la
société civique, c'est qu'il sert de contre-exemple, de repoussoir
idéologique à la cité démocratique. Celle-ci a besoin du tyran
pour mieux définir le centre, c'est-à-dire la norme politique au
Ve siècle: le système démocratique. D'où la nécessité d'intégrer
à la cité une figure dont la plupart des traits sont destinés à la
présenter comme contraire à la norme civique. Toutefois, de par
sa composante négative et pernicieuse, la figure du tyran est
rejetée loin du centre de la cité, dans ses limites, ses marges.

Deux autres facteurs jouent peut-être en faveur d'une relative
intégration du tyran. Tout d'abord, la tyrannie appartient
fréquemment à l'histoire d'une cité, histoire dans laquelle elle
apparaît comme un moment essentiel, mais transitoire, qui
prépare l'avènement de la ttôXlç classique et marque l'émergence,

dans la littérature, du discours politique. D'autre part, la
figure tyrannique offre aux auteurs du IVe siècle la possibilité
d'une exploitation: la grave crise sociale à laquelle les institutions

traditionnelles sont incapables de remédier va développer
des tendances monarchistes dans la pensée politique de cette
époque. Un tyran détenteur d'un pouvoir absolu et fort pouvait
apparaître en mesure de ramener l'ordre dans la cité et d'assurer
le bonheur de ses sujets, mais pour autant qu'il reçoive une
formation philosophique qui fasse de lui un homme supérieur par
sa science et son sens de la justice. On peut rappeler à ce propos
les espoirs que Platon plaça dans le tyran sicilien Denys de
Syracuse64.

63. Cf. Hdt. 3, 48 et 80; Plat. Gorg. 446c et e, ainsi que Resp. 565e sq.;
Aristot. Pol. 1313b 34 sq.

64. On lira en particulier le livre VIII de la République de Platon. Cf.
également C. Mossé, La tyrannie dans la Grèce antique, p. 133-45.



FIGURES DU TYRAN ARCHAÏQUE 31

Bénéficiant du recul des années, les auteurs classiques portent
évidemment un autre regard que les poètes des siècles précédents
sur les tyrans archaïques. La tyrannie, avec laquelle ils n'ont plus
de liens directs, est intégrée à un discours éthique ou politique
plus général — portant, par exemple, sur les qualités de l'homme
vertueux ou sur la meilleure constitution. Bien plus, avec Thucydide,

on assiste à la remise en question du modèle démocratique
athénien: la cité apparaît elle-même comme une rvpauuoç ttôXlç,
une cité tyrannique exerçant un pouvoir despotique sur ses alliés.
La critique n'est pas l'apanage des seules «victimes» de
l'impérialisme athénien, mais se trouve également formulée dans la
bouche d'un Périclès ou d'un Cléon dont l'allégeance à Athènes
ne fait aucun doute. Voilà qui réintègre de façon déconcertante la
figure tyrannique à la cité: il ne s'agit plus de la menace d'un
monarque pour la cité d'Athènes, mais de l'adéquation de l'une
et l'autre65.

Monstre ou sage, le tyran est l'une des rares figures dans la
représentation grecque à pouvoir susciter des points de vue aussi
contrastés. Se référant à un pouvoir absolu, généralement obtenu
par usurpation et non par succession, le terme de rvpawoç conduit

les Grecs à des discours contradictoires et souvent passionnels

suivant l'opinion à défendre, en particulier chaque fois qu'il
s'agit de juger des hommes politiques monopolisant le pouvoir.

Opposée à l'aristocratie traditionnelle archaïque, opposée à

l'isonomie de la cité démocratique, la tyrannie ne fut le plus
souvent qu'une «exception», bonne ou mauvaise, qui marqua la
transition historique entre deux formes de gouvernement, entre
un pouvoir sacré, mythique, et la cité où dominait la rationalité
du débat politique. Son caractère propre présupposait l'inexistence

de l'Etat en tant qu'appareil stable, pourvu d'un pouvoir
politique, militaire, judiciaire et religieux. Elle fut donc, du point
de vue historique, un passage presque obligé pour aboutir à

l'émergence de la cité classique; l'âge des premiers tyrans
s'achève d'ailleurs avec la mise en place des constitutions des
cités-Etats. Les représentations littéraires renvoient une image
ambiguë, double, de la figure marquante de cette évolution:
comme monstre et comme sage, le tyran est confiné dans les

65. Thuc. 1, 122 (discours des Corinthiens), 2, 63 (Périclès compare la
domination athénienne à une tyrannie) et 3, 37 (même discours de la part
de Cléon). Cf. aussi D. Lanza, Il tiranno e il suo pubblico, p. 236-9.



32 ÉTUDES DE LETTRES

marges d'une société dont on cherche à l'exclure. Comme
intermédiaire, par sa fonction d'arbitre ou de personnage historique
inévitable, il est réintégré dans cette même société. Figure
ambivalente par excellence, le tyran voit sa position paradoxale
s'incarner dans la cité-phare de la Grèce classique. En effet, aux
Athéniens qui s'élevèrent fermement contre tout pouvoir monarchique

et qui se considérèrent comme un modèle démocratique,
on peut rétorquer avec Périclès:

Vous régnez désormais à la façon des tyrans qui passent pour
injustes en prenant le pouvoir, mais qui ne peuvent plus
abdiquer sans danger66.

Christine Yerly

66. Thuc. 2, 63, in Hérodote. Thucydide. Œuvres complètes, tr. D. Roussel,

Paris: Gallimard, 1964.


	Figures du tyran archaïque : entre le monstre et le sage

