
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1992)

Heft: 1

Artikel: Le concept de la nature chez Nicolas de Cuse : les origines chrétiennes
du renouveau scientifique

Autor: Rœssler, Damien

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870427

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870427
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE CONCEPT DE LA NATURE CHEZ NICOLAS DE CUSE:

LES ORIGINES CHRÉTIENNES
DU RENOUVEAU SCIENTIFIQUE

Dans cet article, nous étudions le concept de «nature» chez Nicolas de
Cuse, en cherchant à comprendre son statut de «création». Nous démontons
l'épistémologie cusaine pour démontrer que son originalité fondamentale
réside dans la distinction absolue entre les exigences philosophiques et
religieuses, laquelle le mène à une analyse sans précèdent de la notion de

symbole. Par la suite, nous nous concentrons sur son interprétation des
mathématiques et aux corrélations de cette dernière avec le renouveau
scientifique.

Le terme «nature» a subi aux cours des âges de multiples
métamorphoses sémantiques. Nous voulons nous concentrer ici
sur un sens très large du mot: la nature comme univers créé (au
sens chrétien médiéval).

Le statut ontologique de la nature devant Dieu a été l'un des
thèmes (si ce n'est le thème) majeurs de l'analyse philosophique
pendant le haut moyen-âge. Le modèle habituel de la nature
médiévale est une échelle ontologique; Dieu est un et seul il est
pleinement; les choses qui s'en éloignent menacent de sombrer
dans le néant. Ce modèle, hérité de la Physique d'Aristote
autant que du Timée de Platon et retransmis par les premiers
néoplatoniciens (tel — plus tardivement — le pseudo-Denys l'Aréo-
pagite), souffre cependant d'une ambiguïté fondamentale dans un
contexte chrétien: comment un plus-ou-moins ontologique est-il
possible? Si les choses de la nature sont, elles doivent être Dieu:
la primauté ontologique du divin est incontournable pour le
chrétien. Il semble que le chrétien se trouve réduit à une



60 ÉTUDES DE LETTRES

alternative entre le panthéisme (la nature multiple est Dieu, ce
qui nie l'unité divine) et la négation de la création (les choses ne
sont pas), positions incompatibles avec le dogme. Il est clair
pourtant que la seule position dogmatiquement acceptable est
l'immobilisme ontologique (seul Dieu est et est un); cependant,
cette solution semblait inévitablement mener à la négation de
l'acte créateur.

De fait, il est devenu clair qu'une solution purement philosophique

de ce problème est sans espoir. Le problème surgit dans le
conflit entre la conception hellénique d'une nature incréée avec
les exigences chrétiennes de la primauté ontologique de Dieu.
Pour concilier l'exigence parménidienne de l'unité de l'être
(Dieu) et la multiplicité de la nature, les anciens Grecs se

voyaient contraints de laisser à cette dernière une teneur
ontologique réduite1, car c'était là le seul moyen de lier la nature
et l'unité de l'être. Dans un cadre chrétien, on dispose d'une
force supplémentaire dans la volonté créatrice de Dieu. On verra
le problème se dénouer si l'on prend conscience que la nature en
tant que créée et la nature en tant qu 'elle est sont complètement
disjointes. L'acte créateur seul suffit pour justifier la nature en
dehors de Dieu, sans qu'elle se voie dépréciée sur le plan de

l'ontologie.
Cette réflexion fondamentale est le moteur de la philosophie

cusaine.

Nicolas de Cuse comme néo-parménidien

La philosophie cusaine assume donc l'immobilisme ontologique,

en se fondant sur la dualité absolue de l'être et de l'être-
créé. La multiplicité de la nature prend source dans la création;
la multiplicité ne détermine pas sa convergence vers le néant.

Ainsi, toute connaissance, toute science de la nature doit être
unificatrice2, car elle doit consister à saisir son unité en Dieu, qui
est son seul être. La connaissance des choses individuelles passe
par celle du reste de la nature. La relation avec une substance
individuelle (comme chez Aristote) n'a plus de place chez le
Cusain; toute connaissance est imparfaite, confuse dans la me-

1. Cf. Platon, Parménide, 130e-131e.
2. Cf. Nicolas de Cuse, Liber de mente, chapitre 3.



LA NATURE CHEZ NICOLAS DE CUSE 61

sure où elle n'embrasse pas toute la nature en saisissant son unité
en Dieu. L'épistémologie cusaine semble au premier abord
présenter des analogies frappantes avec l'épistémologie
platonicienne (Nicolas de Cuse est d'ailleurs généralement considéré
comme un néo-platonicien). Cependant, ces analogies sont
trompeuses, car les conditions de la multiplicité de la nature ne
sont pas celles de l'imperfection ontologique3, mais celles de la
création. Dans le modèle platonicien, nous apercevons les idées
imparfaitement représentées dans les choses et la multiplicité des
choses mesure cette imperfection. Chez le Cusain, les choses ne
sont pas des représentations imparfaites de la perfection divine;
elles sont Dieu4. C'est pourquoi, il conviendrait plutôt de nommer

Nicolas de Cuse néo-parménidien, en mémoire de l'immobilisme

parménidien, que le Cusain ne dénie pas.
Le dynamisme de la relation Dieu-nature est décrit au moyen

du couple explicatio et complicatio5. Dieu s'explique dans la
nature en la créant et la nature se complique en lui. Pour assurer la
complicatio de la nature en Dieu, le Cusain introduit le nombre
divin. L'acte de dénombrement devient le paradigme de la
complicatio.

Humanité et Christ

Reprenant une ancienne conception, le Cusain met en analogie
la psychologie humaine et divine6. La complicatio divine devient
la connaissance unificatrice exercée par l'âme humaine. L'explicatio

n'a pas d'analogue, car elle implique une pure création,
dont l'âme humaine est incapable. Elle se voit remplacée par
Yassimilatio, i. e. l'identification des choses connues et de l'âme
dans la connaissance. L'homme est la seule image du Dieu créateur

dans la nature. Dans la théologie du Cusain, la présence de

ce représentant de la déité dans la nature joue un rôle beaucoup
plus marqué qu'auparavant. Au cours de tous les âges du
christianisme, l'homme a été considéré comme une créature intermé-

3. Cf. De docta ignorantia, I, 24.
4. Ibidem.
5. L'explicatio et la complicatio sont à prendre au sens étymologique.

h'explicatio est le déploiement de Dieu dans la nature, et la complicatio le
repliement de la nature dans Dieu.

6. On la remarque déjà chez Irénée de Lyon.



62 ÉTUDES DE LETTRES

diaire, flottant entre les sphères du divin et du matériel (de la
nature multiple), sans appartenir véritablement à l'une ou l'autre.
La venue du Messie était interprétée comme une rédemption de
l'homme vers sa face divine, alors qu'il se trouvait réduit à sa
matérialité. L'homme avait fonction de lien entre les deux
sphères.

Dans la théologie du Cusain, ces conceptions se métamorphosent

de la manière suivante:
(a) L'homme devient le seul lien entre la nature en tant que

création et Dieu. En effet, en tant que création la nature menace
de se séparer complètement de Dieu, car la création ne se manifeste

plus par une imperfection ontologique relative. Si la nature
est Dieu, la nature créée n'est pas Dieu. De même que la nature
et Dieu se répondent l'un à l'autre par le couple de 1 ' explicatio-
complicatio, il faut que dualement l'homme réponde à la nature
créée par Vassimilatio-complicatio. L'homme est élevé au rang
de Dieu de la nature créée7. Le lien avec la divinité est réalisé
par le truchement de l'analogie psychologique. Au moyen de
l'homme, le Dieu créateur est aussi le Dieu de sa création au sens
même où cette dernière lui est externe.

(b) Le Christ est l'archétype de l'homme. Il annonce aux
hommes leur fonction de dieux créés.

La conception cusaine des mathématiques

Après cet épitomé de la doctrine cusaine, nous voulons nous
concentrer sur sa conception du nombre, et plus généralement
des mathématiques. Nous verrons que cette conception éclaire
tout le débat autour de la renaissance de l'esprit scientifique au
début du XVIIe s.

Dans la ligne de l'analogie psychologique, l'âme humaine se
voit dotée d'un nombre taillé à sa mesure. Le nombre humain
représente donc la puissance de dénombrement, de complicatio
de l'âme. Dans l'acte de la complicatio, l'homme confère des

noms aux choses8. Le nom peut être contemplé de deux points de

vue différents; en tant que résultat d'une complicatio, il peut être
envisagé comme synthétique, théorique; dans la mesure où la

7. Cette vision de l'homme se reflète dans l'activité artistique de la
Renaissance, comme on le voit par exemple chez Marsile Ficin.

8. Cf. Liber de mente.



LA NATURE CHEZ NICOLAS DE CUSE 63

complicatio est inachevée (car humaine) et imparfaite, le nom
n'est qu'approximatif et conjectural.

Cependant, l'inachèvement de la complicatio qui se reflète
dans l'imprécision du nom ne marque pas notre acte de connaissance

comme inefficace; il ne démontre pas l'inanité dernière de
notre effort pour connaître. L'imperfection de la complicatio
humaine est simplement l'un des aléas de la condition humaine.
Au contraire «Dieu a lié l'homme aux choses par un lien
d'amour». Nous voulons ainsi appeler ce deuxième visage du
nom son visage poétique ou métaphorique. Il stigmatise
l'humanité du connaissant. Nicolas de Cuse nous a laissé dans le
«Compendium» une courte analyse du langage, qui résume ses
conceptions épistémologiques9. La construction de la phrase
correspond au dénombrement (à la complicatio) tandis que le
mot, ou même la syllabe, se resserre sur le poétique. Le mot
signifie métaphoriquement l'objet que nous ne pouvons pas
connaître parfaitement, alors que l'élaboration de la phrase perfectionne

et précise cette connaissance. Le nom cusain possède ainsi
toutes les caractéristiques du symbole10.

En identifiant le dénombrement et la complicatio, le Cusain
désigne la modélisation mathématique comme le paradigme de
la connaissance rationnelle. Il suggère ainsi une interprétation
très originale du modèle mathématique, interprétation qu'il
hérite du nom-symbole. La signification du modèle mathématique
converge vers le pythagorisme, tout en conservant une saveur
symbolique très nette. L'apport fondamental de Nicolas de
Cuse à la conception pythagoricienne est la personnalisation du
nombre, l'attribution d'un nombre à chaque être humain par le
biais de l'analogie psychologique. Il peut ainsi impunément
introduire dans le modèle mathématique la dimension symbolique,

qui caractérise l'humanité; à l'instar du modèle mathématique

pythagoricien, tout son être réside dans son abstraction, son
immatérialité même, mais il peut garder sans dommage le
stigmate même de la multiplicité matérielle, le poétique.

9. Cf. Compendium, chap. 5.
10. Nicolas de Cuse emploie ce terme explicitement dans certains

contextes (cf. De conjecturis, chap. 2). Nous aurions aussi pu parler en termes
de signes (cf. Compendium, chap. 1). Cependant, nous préférons nous
attacher au nom, car ce terme réfère explicitement à l'homme
dénominateur. Voir aussi l'article de Ernst Cassirer sur le symbole, in Symbol,
Technik und Sprache, Hamburg: Meiner, 1985.



64 ÉTUDES DE LETTRES

Nicolas de Cuse n'a pas lui-même essentiellement contribué
au corpus mathématique. Il était surtout intéressé par
l'interprétation philosophique de certaines constructions
géométriques11. Une construction souvent citée est particulièrement
exemplaire; il s'agit de la convergence de polygones réguliers
inscrits vers le cercle qui les circonscrit, lorsque le nombre de
côtés augmente. Dans l'interprétation cusaine, le cercle réfère à

l'unité divine et les polygones successifs à nos approximations
successives de Dieu lors de la complicatio de la nature. Selon le
Cusain, la construction démontre qu'un polygone est un cercle,
i.e. que la nature est Dieu, et qu'aucune compréhension
(icomplicatio) humaine ne comprendra jamais la perfection
divine, car aucun polygone, quel que soit le nombre de ses côtés,
ne sera jamais un cercle. Nous retrouvons donc la dualité de
l'être et de l'être créé (le polygone est et n'est pas un cercle).
L'aspect frappant de cette analyse est la position assumée par
l'objet géométrique, i.e. le polygone. Dans la vision du Cusain,
le polygone n'est pas méprisé par le mathématicien, dans la
mesure où il reste une approximation à laquelle il a seul accès.
D'autre part, son but en tant que mathématicien est le cercle. Le
mathématicien cusain diffère ainsi du mathématicien
pythagoricien, car ce dernier refuse toute indépendance à l'objet
géométrique, alors que le premier lui laisse l'être-créé.

A la suite de la réflexion cusaine, l'activité mathématique
prend soudainement vie. Les mathématiques restent une science
abstraite, aux vérités immuables et certaines, alors qu'elles
gagnent toute la nature dans la richesse de sa multiplicité même
comme champ d'applications et d'investigations. Nicolas de
Cuse invite à élargir le domaine des mathématiques, à chercher
dans la nature des suggestions de nouvelles théories. La philosophie

cusaine se profile comme une préface à l'étude de la
physique mathématique.

Ces réflexions motivent ainsi quelques conclusions historiques
importantes:

(a) Le pythagorisme et le platonisme ne sont
vraisemblablement pas les seuls moteurs du renouveau de la physique
mathématique qui se profile avec Galilée. Nous pensons ainsi
que les thèses soutenues par A. Koyré sont insuffisantes. Pour

11. Cf. De docta ignorantia, I, 20.



LA NATURE CHEZ NICOLAS DE CUSE 65

expliquer fondamentalement le nouvel essor de l'esprit scientifique,

un élément chrétien est nécessaire: la foi en la création de
la nature par une divinité une. Il ne fait pas de doute que le py-
thagorisme a joué un rôle important, mais seulement dans le
cadre symbolique mentionné.

(b) Il ne semble pas paradoxal que la physique mathématique
antique (qui prend littéralement fin avec Archimède) n'ait jamais
pu dépasser les phénomènes statiques pour atteindre la description

mathématique du mouvement. En effet, dans la ligne de la
physique aristotélicienne (qui précède Archimède d'un demi-
siècle) le mouvement était ontologiquement inférieur à l'immobilité.

Le terme grec «Sum/j-LÇ» signifie autant mouvement que
changement, i.e. instabilité et multiplicité. Ainsi, la mathémati-
sation du mouvement serait apparue comme peu naturelle,
considérant son éloignement de l'unité idéelle des mathématiques12.
Le pas de la modélisation mathématique de la dynamique ne peut
ainsi être franchi qu'à la fin du XVIe siècle, lorsque le
mouvement cesse d'être ontologiquement classifié: alors, si le
mouvement est, il est Dieu.

(c) Les historiens des mathématiques se sont à maintes
reprises étonnés de l'apparition tardive du calcul des

probabilités13. Cependant, nos réflexions sur la classification
ontologique du mouvement trouvent ici tout naturellement une
analogie. Nous ne voulons pas ici détailler les péripéties
historiques de l'analyse philosophique du hasard et de l'aléatoire; il
reste qu'une caractéristique dominante des analyses médiévales
et antiques est une «teneur ontologique» très basse du hasard. On
va même jusqu'à décrire le monde matériel (la nature) comme le
lieu par excellence du hasard et de la chance. Le hasard résulte
de l'indétermination de la nature, de son inconsistance en face de

l'unité divine. Cette indétermination amène avec elle une foule
de phénomènes insignifiants. En un mot, le hasard est le chatoiement

de Dieu dans la nature. A l'instar de la dynamique, il
devient ainsi impossible de mettre en relation la perfection
ontologique des mathématiques avec le non-être du hasard. Cette

12. Des équations primitives de la dynamique ont malgré tout été tentées

par Aristote, dans la Physique.
13. Avec G. Cardano, à la fin du XVIe siècle.



66 ÉTUDES DE LETTRES

impossibilité ne prend fin que dans le cadre de la doctrine
cusaine, où la nature n'oscille plus entre être et non-être.

Nicolas de Cuse ouvre donc une dimension philosophique
nouvelle en décrivant l'homme comme un auteur de conjectures.
Il parvient à formuler un modèle de l'homme où celui-ci est
justifié dans son imperfection même. Ce faisant, il fournit une
analyse fondamentale du concept de symbole. Nous suggérons
que cette analyse est le véritable fondement épistémologique
autant qu'historique du renouveau scientifique. Le pythagorisme
seul ne représente pas à nos yeux une condition suffisante; un
apport chrétien s'avère indispensable. L'esprit scientifique
occidental n'est probablement que l'une des multiples métamorphoses

du matérialisme chrétien. Le matérialisme se manifeste
déjà dans la venue même du Messie, qui vient apporter la
lumière divine dans notre monde matériel et lui confère ainsi une
dignité propre. Tous les âges du christianisme sont imprégnés par
la mémoire de cette dignité. Même les mystiques ne l'oublieront
pas14. C'est le souvenir de cette dignité qui ramènera l'Europe
vers les préoccupations scientifiques.

Le Cusain a effectivement forgé une nouvelle dignité
humaine; cependant, il importe de prendre conscience de la
précarité de cette nouvelle dignité; elle prend source dans le
caractère créé de l'homme. Ni la nature, ni l'homme ne sont rien
sinon Dieu. Il faut se défendre d'une interprétation ontologique
de cette dignité, qui accorderait à l'homme une individualité en
dehors de Dieu. C'est dans ce sens là que l'on a

malheureusement souvent compris la formule «Homme, Dieu de la
nature».

Damien Rœssler

14. Que l'on songe aux Ecoles de Chartres et de Saint-Victor au XIIe
siècle.


	Le concept de la nature chez Nicolas de Cuse : les origines chrétiennes du renouveau scientifique

