
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1992)

Heft: 1

Artikel: La place de l'homme dans la nature selon Aristote

Autor: Rœssler, Marie

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870425

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870425
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA PLACE DE L'HOMME DANS LA NATURE
SELON ARISTOTE

La question de la place de l'homme dans la nature est de celles qui
déchaînent les passions. La plupart des gens sont intimement persuadés de
la supériorité de l'espèce humaine sur le reste de la nature: qu'est-ce que
cette notion de «supériorité»? Peut-on la fonder philosophiquement? Cet
article cherche tout d'abord à montrer les conditions nécessaires à l'établissement

d'une scala essendi: la finalité et la transcendance. Puis, il replace
la thématique de 1'«échelle des êtres» dans son contexte métaphysique,
montrant comment elle change selon la structure de pensée dans laquelle
elle est intégrée. Enfin, comme l'appel à l'autorité d'Aristote connaît à

notre époque un regain de faveur, il s'agira de montrer quelle était la
position du Philosophe à ce sujet. Son attitude est beaucoup plus souple et
nuancée qu'il ne l'est généralement admis, ce qui s'explique par ses
positions métaphysiques.

Ordre, hiérarchie et transcendance

L'ordre et la hiérarchie, les deux notions qui fondent l'«échelle
des êtres», sont à notre époque des notions honnies et conspuées.
Anti-démocratiques, ascientifiques, elles refléteraient une mentalité

passéiste, et seraient, comme on dit aujourd'hui, «à dépasser»;

le respect de l'altérité devrait les remplacer. Cependant, au
détour d'un débat sur l'expérimentation animale, sur l'aide au
tiers monde, sur l'éthique médicale, on les voit réapparaître,
généralement pour défendre les droits acquis. Ces notions peuvent

alors mener à de dangereuses dérives. Il vaut donc la peine
de reprendre le problème d'un peu plus haut, et de réfléchir aux
thèses philosophiques impliquées, aux principes et aux
conséquences de ces notions.



40 ÉTUDES DE LETTRES

Tout d'abord, je souhaite montrer que la notion de hiérarchie,
pour être valablement défendue, rend nécessaire la transcendance.

L'ordonnancement des créatures dans un système logique a
des implications qui dépassent le plus souvent l'innocente entreprise

de départ: car qui dit ordonner dit placer certains au-dessus,
au-delà, ou avant, ou après d'autres. On pourrait espérer que ce
simple ordre logique n'ait aucune implication de valeur ou
d'ontologie, mais force est de constater que ce n'est pas le cas. Dans
notre esprit, ces termes d'apparence quantitative sont indissolublement

liés à des notions qualitatives1. Cela est particulièrement
clair pour le thème qui va nous occuper, la scala essendi,
l'«échelle des êtres»: une des préoccupations majeures de ceux
qui interviennent dans le débat, qu'ils soient évolutionnistes ou
fixistes, chrétiens ou païens, est d'assurer à l'homme une place
qui soit digne de lui.

La question de l'ordre de la nature engage donc l'homme bien
au-delà de la pure interrogation scientifique; elle concerne
directement sa valeur, son être; elle pose un problème d'ordre
philosophique, ontologique.

Comment donc démontrer la supériorité de l'homme? Tout
d'abord, on peut essayer de montrer que l'homme possède une
foule de qualités que les autres animaux n'ont pas, et qui lui
garantiraient la supériorité et l'indépendance. Ainsi, l'homme
possède le langage et la pensée, par exemple; les animaux ne
bénéficient pas de ces qualités. Mais l'homme est-il supérieur
pour autant? Non; on aura bien montré qu'il est autre, mais en
aucune façon qu'il est supérieur: car en quoi le fait de posséder
telle caractéristique rend-il, par soi, supérieur?2 Il n'est donc pas
suffisant de montrer certaines qualités inhérentes à l'homme pour
en déduire sa supériorité; il y manque une explication essentielle:
pourquoi ces caractéristiques-là seraient-elles justement preuves
de supériorité? Le simple fait de posséder le langage, par
exemple, ne prouve rien; il faut encore — et nous arrivons au

1. Que l'on ne songe qu'aux termes «grand» (un grand homme), «élevé»

(des pensées élevées), «haut» (une haute opinion), «bassesse»...
2. Un auteur qui tente de façon marquée une justification de ce type:

Julian Huxley, L'homme, cet être unique, tr. J. Castier, Neuchâtel: La
Baconnière, 1947, dans le premier essai de cet ouvrage. Le titre lui-même,
d'ailleurs, indique le sophisme: le fait d'être unique ne constitue en rien
une preuve de supériorité.



LA PLACE DE L'HOMME DANS LA NATURE 41

cœur du problème — montrer que la possession du langage est le
but que recherche tout vivant, puisque cela manifeste la capacité
raisonnable, et que la raison est la plus haute de toutes les
activités possibles du vivant. Alors, la raison constituerait une
échelle, à l'aune de laquelle nous pourrions mesurer la place de

chaque espèce.
Mais il faut poursuivre le raisonnement: où se trouve la raison,

absolument? Dans l'homme, ou au-delà de l'homme? On peut en
effet être tenté de poser directement l'homme comme principe:
étant donné qu'il possède au maximum toutes les capacités
enviables auxquelles — pose-t-on — tendent les autres espèces,
on peut vouloir dire qu'il les possède absolument, qu'il est donc
l'aboutissement de la vie, le fin du fin de l'évolution, au-delà
duquel rien de mieux ne pourrait être imaginé; et cela, que l'on
conçoive la création comme immobile ou que l'on admette
l'évolution des espèces. «Nous avons tous une magnifique
représentation schématique de l'évolution des espèces qui commence
avec les animaux unicellulaires, se poursuit en de multiples
ramifications avec les organismes inférieurs, s'élève vers les
animaux supérieurs et culmine enfin avec l'homme, couronnement

et fin ultime de la création. Et après ça, plus rien! On
placarde post festum sur le grand devenir du monde organique
[...], une pancarte montrant l'homme comme l'objectif dernier
de la marche du monde depuis son origine3.» Cette conception
n'est pas seulement fausse scientifiquement (rien ne permet de
dire qu'après nous il n'y aura plus rien), mais aussi peu acceptable

philosophiquement. En effet, dire que l'homme est le but de
la vie des animaux, c'est dire qu'il est, en quelque manière que
ce soit, cause finale ou motrice de leur être. Or, cela est manifestement

impossible: il est clair que l'homme n'a pas créé ou influencé

l'être des autres animaux, et encore moins le phénomène de
la vie en général4. Si le but ne se trouve pas dans l'homme, il se

trouve donc au-delà; il transcende l'homme lui-même, il finalise
l'ensemble du vivant sur quelque chose qui le dépasse.

On voit donc que l'idée même de supériorité humaine, que
nous verrons thématisée dans la scala essendi, rend nécessaire un
ou des principes transcendant l'homme lui-même, par rapport

3. Konrad Lorenz, L'Homme dans le fleuve du vivant, tr. J. Etoré,
Paris: Flammarion, 1981, p. 29.

4. Tout au plus pourrait-on admettre qu'il joue un rôle de cause
exemplaire.



42 ÉTUDES DE LETTRES

auxquels l'homme serait plus achevé que les autres animaux.
Sans notion transcendante, il est impossible d'affirmer la
supériorité de l'homme sur les animaux. En bref, dire: «l'homme est
supérieur aux animaux parce qu'il est ce qu'il est et que les
animaux ne sont pas ce qu'il est», est absurde; tout au plus pourra-
t-on en déduire qu'il est autre. Par contre, dire: «l'homme est
supérieur aux animaux parce qu'il correspond mieux qu'eux à

certaines valeurs absolues», est un discours possible. C'est ce
discours que nous allons maintenant examiner.

Ordre rompu et ordre continu

La hiérarchie ontologique de la nature, thématisée dans ce
qu'il est convenu d'appeller la scala essendi, peut se dire de
deux façons: soit comme une échelle, soit comme un... toboggan.

C'est-à-dire: soit on pense que les différences entre les
espèces sont absolues, et en particulier la différence entre l'homme
et l'animal; soit on pense qu'il y a gradation imperceptible, non
pas frontières mais zones d'interpénétration. Nous allons voir
brièvement comment ces deux thèses se formulent, et ce qu'elles
impliquent.

En fait, jamais personne n'a vraiment soutenu que les hommes
n'avaient rien de commun avec les animaux: cette idée a été
empêchée par le simple fait que l'homme est doué d'un corps. Mais
la tentation, par contre, a bien existé: de très nombreux
philosophes, à commencer par les pythagoriciens, ont soutenu que la
vraie place de l'homme n'était pas dans un corps (sôma sêma, le

corps est une prison pour l'âme). Son essence n'est pas dans son

corps; son être est ailleurs.
Il s'agit alors de montrer que les ressemblances entre les

hommes et les animaux sont accidentelles, et leurs différences
essentielles. Comme il est impossible de nier que l'homme a,
comme l'animal, des viscères, des fonctions organiques, etc., on
se fixera absolument sur son âme. Et comme, per definitio, l'âme
de l'homme est intellective, et que cette capacité lui est absolument

réservée — cela est une prémisse indémontrable... et
jamais démontrée — on dira que l'essence de l'homme n'est pas
dans son corps vulgaire et superfétatoire, mais dans son âme.
Donc l'essence n'est pas dans le composé concret, mais dans
l'Idée de l'âme. Et comme son âme est absolument différente de



LA PLACE DE L'HOMME DANS LA NATURE 43

celle des autres animaux, il est — absolument5 — différent des
autres animaux.

Les systèmes philosophiques qui proposent cette analyse de la
hiérarchie naturelle sont ce qu'on peut appeler les philosophies
de l'Un6; ils postulent que l'Etre est Un. Or, cela implique que ce
qui est au sens premier du terme ne peut changer: l'être ne peut
être autre, il est toujours identique à lui-même. Ce qui est autre
s'approche du non-être7, est du quasi non-être. Donc, ce qui est
mouvant, — et le vivant en est l'exemple le plus manifeste —
n'étant pas un mais changeant, ne peut être au sens plein du

terme; c'est aussi pourquoi il est quasi-inconnaissable8. Ainsi, le
composé concret d'âme et de corps ne peut donc être l'Etre,
parce qu'il est deux par définition et autre car mouvant. Or
définir, dans cette optique, est justement unifier et rendre
intelligible: une espèce ne peut avoir de frontières floues, car elle
serait alors inintelligible et donc proche du non-être. Les espèces
doivent toutes avoir des caractéristiques nettement distinguées;
on ne peut confondre une espèce avec d'autres: plus une chose
est une, plus elle a d'être; donc moins elle est une, moins elle a

5. Dans l'exercice concret, il n'est peut-être pas si différent que cela.
Mais en fait il suffit de démontrer qu'il devrait l'être, c'est-à-dire qu'il l'est
fondamentalement; car un système basé sur la transcendance peut alors
définir la finalité de l'homme, qui est d'être purement intellectif. Ainsi, on
pourra faire un projet de société dans lequel tout homme a un rôle strictement

défini (comme dans la République de Platon, par exemple, où l'on
peut constater que chaque homme n'a le droit d'avoir qu'une seule
activité). D'autres encore souhaitent éliminer les individus qui ne correspondent

pas à l'essence une de l'homme: Julian Huxley, qui tient l'homme
pour un animal plus unique que d'autres (cf. note 2), se prononce ainsi en
faveur de l'eugénisme, qu'il défend longuement dans le deuxième essai du
même ouvrage. En effet, puisque l'auteur prétend savoir exactement en
quoi l'homme est «mieux», il est logique qu'il propose d'éliminer ceux qui
ne correspondent pas à ces critères uniques et inamovibles.

6. Cf. André de Muralt, L'Enjeu de la philosophie médiévale, Leiden /
New York: Brill, 1991, p. 288; Etienne Gilson, L'Etre et l'Essence, Paris:
Vrin, 1987, p. 24-48.

7. Nous ne pouvons entrer ici dans le débat sur le non-être, à savoir,
comment le non-être est en quelque manière. On peut consulter à ce sujet
Le Problème du non-être dans la philosophie antique, Revue de Théologie
et de Philosophie, 122 (1990).

8. Chez Platon, il n'est connaissable que d'opinion, et l'on sait le peu de
valeur que ce philosophe accorde à cette forme de connaissance (cf.
Théèthète, 51e-52a).



44 ÉTUDES DE LETTRES

d'être. Taxinomiquement, cette attitude entraîne un système basé
sur la rupture.

L'autre système n'est pas basé sur la rupture, mais sur la
continuité. On admet que la définition de l'espèce n'en envisage que
le centre, et non les frontières; la définition ne cerne plus, mais
vise à trouver un ensemble de caractéristiques communes; les
marches sont admises comme floues. Ce qui est vraiment est le
composé concret existant, donc le vivant mouvant: l'être n'est
pas un absolument, il se dit en multiples manières. On se trouve
donc dans une métaphysique de l'Etre, pour laquelle l'Etre au
sens premier du terme se trouve dans le réel, et non dans
l'abstraction. On refusera donc les distinctions arbitraires entre les
espèces, et, au lieu de considérer les espèces «intermédiaires»,
comme les polypes, les éponges ou les sensitives, comme des

erreurs de la nature, on les utilisera justement pour prouver la
continuité de la création9.

On aura reconnu dans cette brève description certains traits du
vieux débat des aristotéliciens et des platoniciens; mais c'est loin
d'être le seul cas dans lequel on retrouve ces oppositions. Lors
du conflit de l'arianisme au IVe siècle par exemple, les
problèmes de la Trinité et de la résurrection des corps furent aussi
pensés selon ces deux modes. Mais pour rester plus proche de
notre thème, on relèvera aussi, au XVIIe siècle, l'opposition de
Buffon à Linné. Buffon reprochera au père de la taxinomie
scientifique de multiplier les classes et les ordres, alors que la nature
ne se prête pas à ces divisions. La seule distinction réelle est
celle d'un individu d'avec un autre individu; s'ils se reproduisent
effectivement ensemble, on peut les nommer une espèce; mais
les autres divisions n'existent que pour notre commodité.

La thèse que je souhaite défendre maintenant est la suivante:
Aristote, dans son système achevé, est un adepte du second
système, du système continu, et non du premier; par là, il
échappe au dogmatisme et montre un respect des réalités dont on
peut tirer usage dans la réflexion contemporaine.

9. Voir, dans ce même numéro, l'article de Jean-Marie Roulin.



LA PLACE DE L'HOMME DANS LA NATURE 45

Du platonisme à l'aristotélisme

Aristote est sans doute un des philosophes dont l'évolution est
à la fois la plus marquée et la plus difficile à cerner clairement.
On a coutume de dire qu'il a passé du platonisme à l'aristotélisme.

Cette brève formule, si elle est juste, n'est malheureusement

pas univoque: on connaît les débats sur la philosophie du
dernier Platon, celle justement de la période où Aristote fréquentait

l'Académie, et qui correspondrait donc à son «platonisme»;
et les interprétations de la philosophie d'Aristote, même en se
limitant à l'Aristote de la maturité, sont elles aussi divergentes.
Ces problèmes ont différentes sources: d'une part la plupart des
textes du jeune Aristote ne nous sont connues que par fragments;
d'autre part, l'évolution d'Aristote n'est pas uniforme, mais
variable selon le domaine auquel il travaille; enfin, il a lui-même
remanié constamment ses textes, dans lesquels on retrouve
différentes «couches».

Toutefois, l'évolution de la pensée d'Aristote est particulièrement

marquée pour le thème qui nous préoccupe. Elle a été
reconnue dès les travaux de Jaeger, mais en ce qui concerne la
psychologie, ce sont les thèses de Nuyens qui nous seront le plus
utiles10. Il ne s'agit pas ici de discuter les dates assez
controversées que l'auteur attribue aux différentes œuvres";
nous ne ferons que reprendre les termes de l'hypothèse de cet
interprète.

Nuyens montre en effet qu'Aristote part d'une conception
«instrumentiste», où le corps est l'instrument de l'âme, pour
arriver à une conception «hylémorphiste», dans laquelle l'âme et
le corps forment une unité indissoluble. La première conception,
c'est clair, est platonicienne. L'âme est «divine»; l'homme est
semblable aux dieux, par rapport aux autres créatures, dit Aristote

dans le Protreptique (fr. 108-110 Düring). Comme chez

10. François Nuyens, L'Evolution de la psychologie d'Aristote, Louvain
/ la Haye / Paris: Inst. Sup. de Philosophie / Nijhoff's / Vrin, 1948.

11. Les premières œuvres (Protreptique, De philosophia, Ethique à

Eudème), comme les dernières (une partie des livres de la Métaphysique,
De anima, De generatione animalium) posent beaucoup moins de
problèmes de datation que les intermédiaires, qui sont tirées, selon les
interprètes, vers le platonisme ou l'aristotélisme, infléchissant par là
l'interprétation générale de la philosophie aristotélicienne.



46 ÉTUDES DE LETTRES

Platon, l'âme maîtrise et commande le corps, car elle n'est pas le

corps, elle est d'une autre nature12: l'âme est liée au corps de
façon particulièrement horrible. Aristote compare cette union au
supplice que les pirates étrusques faisaient subir à leur victimes:
les vivants sont enchaînés membre à membre aux morts (Protr:,
fr. 107 Düring). L'horreur de ce supplice dépasse de loin ce que
Platon pouvait nous dire sur les malheurs de l'âme engagée dans
un corps13. L'âme est aussi immortelle. L'homme se distingue
absolument des animaux par sa capacité de penser; il est donc de

son devoir de se consacrer à la plus haute des sciences, la
philosophie: «Car ce qui nous distingue de tous les autres
animaux apparaît dans une vie suivant la raison [...]. Les
animaux ont un peu de raison et un peu d'intelligence, mais ils
n'ont pas du tout de sagesse philosophique [...].» (Protr., fr. 27
Düring). «Si nous aimons la vue pour elle-même, ceci devrait
être une preuve suffisante que tous les hommes aiment penser et
savoir par-dessus toute autre chose.» (Protr., fr. 68 Düring). Le
livre A de la Métaphysique reprend le même thème: «en quelque
sorte, nous préférons la vue à tout le reste. La cause en est que la
vue est, de tous nos sens, celui qui nous fait acquérir le plus de
connaissances et qui nous découvre une foule de distinctions.»
(Met. A, 980a26). Nous retrouverons cette hiérarchie des sens,
mais sans cette structure scalaire, dans le De anima. Un autre
trait fortement platonisant se trouve dans le livre I de la Politique,

livre que les interprètes s'accordent à placer en début de
carrière; Aristote va jusqu'à dire que «les plantes sont en vue des
animaux et les animaux en vue de l'homme: les animaux
domestiques pour son usage et sa nourriture, les animaux sauvages,
sinon tous du moins la majorité d'entre eux, pour sa nourriture et
ses autres besoins comme la confection d'habits et d'autres
instruments» (Politique, 1256b 16). L'homme seul est considéré
comme cause finale de tout le vivant. Aristote abandonnera ce
type de thèse en même temps qu'il adoptera progressivement
l'hylémorphisme.

12. Cf. Platon, Timée (in Œuvres complètes, trad. L. Robin, Paris:
Gallimard, 1950), 43a: les âmes sont «enchaînées» dans les corps; et 44d:
«la tête, qui est la partie la plus divine et qui règne sur toutes celles qui
sont en nous».

13. Cf. Cornelia J. de Vogel, «Platonisches und Aristotelisches in drei
Frühschriften des Aristoteles», in Früschriften des Aristoteles, éd.
P. Moraux, Darmstadt: Wissensch. Buchgesellschaft, 1975, p. 276-311.



LA PLACE DE L'HOMME DANS LA NATURE 47

En effet, au fur et à mesure de ses recherches métaphysiques,
Aristote fût amené à rejeter ces conceptions. On le sait bien, il
s'opposa vigoureusement aux Idées platoniciennes. Mais pour ce
faire, il dut développer des «outils» philosophiques qui l'amenèrent

à modifier le reste de sa métaphysique, même dans les
parties où, aurait-il pu espérer, ils ne les toucheraient pas.
Aristote, en sortant de l'Académie, avait un bagage philosophique

solide et cohérent. Ce bagage, il ne l'a pas rejeté d'emblée,

mais seulement peu à peu, pièce par pièce.
La première grande étape fut le rejet de la théorie des Idées et

de l'unité de l'Etre; mais une fois les Idées rejetées, il fallut
décider quels étaient alors les êtres au sens premier du terme. En
Métaphysique M et N, Aristote concluera après une analyse serrée

qu'il n'est pas possible d'accorder l'être au sens premier à

des abstractions, et que les étants ne peuvent donc être que les
substances, au sens d'individuels concrets. Mais comment sont
constitués les individuels concrets? Ils sont faits de matière et de
forme. La forme est ce qui est connaissable, et la matière est le
substrat. Ensuite, la théorie de la matière et de la forme, jointe à

la découverte de la distinction de la puissance et de l'acte, sera
appliquée au problème de l'âme, dans une des dernières œuvres
du Stagirite, le De anima. Là, l'«instrumentisme» des débuts est
définitivement éliminé; comme la substance est une absolument,
le corps animé doit l'être aussi; l'âme en est la forme et l'acte, le

«corps» en est la matière et la puissance. Un exemple d'Aristote
éclaire cette analyse: «si l'œil était un animal un, la vue en serait
l'âme» {De an. 412b 18). On voit bien combien on est loin de

l'âme ligotée à un corps mort, ou de la conception de l'âme
«divine14». L'âme est, en quelque sorte, l'individu envisagé sous
le point de vue de la vie et de l'unité, alors que le corps est
l'individu envisagé sous le point de vue de l'existence et du
substrat.

C'est au cours de sa maturité qu'Aristote développera cette
manière si caractéristique d'analyser les choses non en les coupant

ou les disséquant, mais en les envisageant sous leurs différents

angles. Je crois qu'il est important de comprendre quelle

14. Cette disparition de la divinité de l'âme a frappé, voire choqué plus
d'un commentateur; cf. Michel-Pierre Lerner, La Notion de finalité chez.

Aristote, Paris: PUF, 1969, p. 179 sq.; et Pierre Aubenque, Le Problème de

l'Etre chez Aristote, Paris: PUF, 1962. Les néo-platoniciens ont tâché de la
rétablir en interprétant l'intellect agent comme la partie divine de l'âme.



48 ÉTUDES DE LETTRES

est la particularité de la «technique philosophique» de l'Aristote
de la maturité: le Stagirite n'est pas un homme qui tranche ou qui
unit par force. Le petit mot grec qui est sans doute parmi les plus
caractéristiques de sa philosophie est 77, que l'on peut rendre par
«par où», ou de manière plus française par «comme, en tant
que»; ses analyses laissent toujours les choses intactes, seulement

effleurées par les divers regards qu'il pose sur elles, «en
tant qu»'elles sont ceci ou cela. Alors qu'un Platon part du
premier principe pour montrer comment, par dégradation et
altération, l'être s'avilit dans les choses, Aristote, comme l'avait
déjà relevé Böchner, fait un mouvement tout inverse: il part du
réel, du monde comme il est, pour en dégager les constantes sous
les différents angles envisagés. Chez Platon, le plus intelligible
est l'être, qui est un; chez Aristote, l'être, qui est multiple, est le
moins intelligible, c'est une notion fondamentalement confuse15.

Nous verrons maintenant toute l'importance de cette
«manière» philosophique en examinant les textes biologiques.

Les recherches biologiques

La plupart des auteurs qui se sont intéressés à la biologie
d'Aristote ont estimé qu'il avait échoué dans ses tentatives de
classement. «Il ne semble pas qu'il eût senti [...] tout le prix
d'une classification rigoureuse pour l'avancement de la science
biologique16.» Il aurait eu l'intuition des règles de la taxinomie,
il serait bien un précurseur de la science moderne, mais il
faudrait malheureusement entériner l'échec de ces louables tentatives.

Récemment, Pierre Pellegrin17 a montré l'erreur de cette
interprétation: bien loin de constituer une classification taxi-
nomique, les distinctions qu'Aristote opère dans le vivant «ne
sont que des mises en ordre conjoncturelles qui adaptent leur
extension et leur rigueur aux nécessités de l'exposé en cours18».
En effet, cette deuxième explication semble la bonne. Ceux qui

15. Cf. André de Muralt, «Dialectique de l'idée et analogie de l'être»,
in Comment dire l'être?, Paris: Vrin, 1985.

16. Pierre Louis, La Découverte de la vie: Aristote, Paris: Hermann,
1975, p. 91. Léon Robin, W. D. Ross ont adopté des points de vue
similaires dans leurs ouvrages sur Aristote.

17. Pierre Pellegrin, La Classification des animaux chez Aristote, Paris:
Les Belles Lettres, 1982.

18. P. Pellegrin, La Classification, p. 141.



LA PLACE DE L'HOMME DANS LA NATURE 49

s'attachent à découvrir en Aristote un taxinomiste ne savent que
faire des dizaines de possibilités de classement qu'il offre19, que
ce soit par l'achèvement à la naissance, le lieu d'habitat, le degré
de vie sociale, de chaleur, etc.

Prenons-en un exemple: au début du livre VIII de l'Histoire
des animaux, Aristote distingue les animaux en aquatiques et
terrestres, car les premiers absorbent de l'eau, les seconds de

l'air. Toutefois, il y a des bêtes qui n'absorbent ni air ni eau. De
plus, il y a des animaux terrestres qui tirent leur nourriture de

l'eau, des animaux aquatiques qui tirent leur nourriture de la
terre, et d'autres qui sont amphibies, et d'autres enfin qui,
comme le dauphin, sont aquatiques et pourtant absorbent de l'air.
Après avoir donné ces explications, Aristote passe à la nourriture
des animaux aquatiques, estimant visiblement qu'il en avait
assez dit sur les distinctions à faire entre les animaux terrestres et
aquatiques. On voit par cet exemple que le jugement de Pellegrin
est justifié: il n'y a pas, chez Aristote, de volonté de créer de

petites boîtes bien nettes, dans lesquelles il pourrait clairement
disposer chaque animal. Comme je le faisais remarquer un peu
plus haut, Aristote, en biologie aussi20, laisse le vivant intact, ne
le force pas à se plier à un ordre artificiel; il attaque d'ailleurs
Platon à ce sujet, en se moquant de la méthode du Sophiste, où
l'on divise chaque fois par deux: comment savoir qu'il faille
justement diviser par deux? Et si plus ou moins de distinctions
sont nécessaires, comment faire avec la méthode platonicienne?
La méthode platonicienne est mauvaise, pour Aristote, parce
qu'elle impose au monde un ordre, celui du chiffre 2, qui n'a rien
à voir avec les vraies et multiples distinctions qui s'opèrent dans
la nature. Ce qu'il faut faire, c'est chaque fois trouver les distinctions

qui sont comme la chose est: car dire le vrai c'est unir dans
l'âme comme c'est un dans la chose, et distinguer dans l'âme
comme c'est distinct dans la chose (Métaphysique £). C'est tout

19. Pierre Louis pense qu'on voit là le développement d'une pensée {La
Découverte de la vie, p. 105): «Car il est vraisemblable que les différentes
classifications qu'il adopte correspondent à des étapes successives dans le
développement de sa pensée.» Cette explication n'est pourtant guère
vraisemblable, car alors le développement de la pensée d'Aristote aurait été

pour le moins chaotique!
20. Peut-être faudrait-il dire en biologie surtout; Aristote a consacré plus

de la moitié de son œuvre à la biologie, et il montre partout un respect et un
émerveillement devant la variété de la vie qui rapelle un Jean-Henri Fabre,
par exemple.



50 ÉTUDES DE LETTRES

à fait dans le même esprit qu'Aristote affirme la continuité de
l'échelle des êtres et l'indiscernabilité des frontières:

Ainsi la nature passe petit à petit des être inanimés aux êtres
doués de vie, si bien que cette continuité empêche d'apercevoir
la frontière qui les sépare, et qu'on ne sait auquel des deux
groupes appartient la forme intermédiaire. En effet, après le
genre des êtres inanimés se trouve d'abord celui des végétaux.
Et parmi ceux-ci une plante se distingue d'une autre parce
qu'elle semble participer davantage à la vie. Mais le règne
végétal pris dans son ensemble, si on le compare aux autres
corps matériels, apparaît presque comme animé, mais en
comparaison avec le règne animal, il paraît inanimé. D'autre
part, le passage des végétaux aux animaux est continu, comme
nous le disions plus haut. En effet, pour certains êtres qui
vivent dans la mer, on peut se demander s'ils appartiennent au
règne animal ou au règne végétal21.

On voit que la gradation de la vie est imperceptible, et qu'il
n'est pas possible de distinguer vraiment les frontières des trois
grands groupes, minéral, végétal, animal.

Cela va à nouveau dans un sens peu platonicien22: Platon
insistait avant tout sur les degrés d'être, qu'il précise par exemple

dans le Timée: tout en haut est l'homme mâle. Il est suivi par
les femmes, les oiseaux, les animaux terrestres, puis les animaux
aquatiques. Ces niveaux d'être constituent aussi des niveaux de
réincarnation: ils ne se mélangent donc pas; il n'y a pas de
frontières floues. Pour Aristote par contre, les frontières sont vagues,
et ce serait trancher arbitrairement que de vouloir placer un être
dans un groupe plutôt que dans un autre. La doctrine aristotélicienne

de la continuité du vivant fusionnera, chez les
néoplatoniciens, avec l'idée de l'échelle des êtres de Platon, et
deviendra une composante importante du thème de la chaîne des
êtres.

On voit donc comment se mettent en place, dans les œuvres
biologiques, ces traits caractéristiques de la philosophie aristotélicienne

que nous avions relevé: Aristote refuse de violenter le
réel, il rejette les distinctions arbitraires, il respecte la chose
«comme elle est», et tâche de la saisir dans sa diversité et ses

21. Histoire des animaux, trad. P. Louis, Paris: Les Belles Lettres, 1969,
588b 4 sq.

22. Voir à ce sujet Arthur O. Lovejoy, The Great Chain of Being,
Cambridge / London: Harvard Univ. Press, 1978, particulièrement p. 55-60.



LA PLACE DE L'HOMME DANS LA NATURE 51

changements. De ce fait, son échelle des êtres n'en est pas une:
refusant les échelons, n'acceptant de hiérarchie que celle du
moment de l'analyse, en l'occurrence celle de la vie, du «plus ou
moins vivant»; et il en constitue une gradation souple. A une
hiérarchie de l'Etre Un, il oppose une hiérarchie de l'Etre
multiple, car l'Etre «se dit en de multiples manières»
(Métaphysique, 1026a 33). Au lieu d'un hiérarchie unique, allant du
non-être à l'être, nous trouvons une multitude de hiérarchies
possibles, certaines plus fondamentales que d'autres (par exemple
du plus ou moins divin, ou du plus ou moins vivant), certes, mais
toutes également importantes pour la compréhension du monde.

Avant de conclure, j'aimerai brièvement lier cette attitude si

particulière à la finalité de la philosophie aristotélicienne. On
connait la téléologie du Stagirite: «La Nature ne fait rien en vain;
tout ce qui est naturel a lieu en vue de quelque chose, ou
accompagne accidentellement ce qui a lieu en vue de quelque
chose.» {De anima, 434a 31). Toutefois, et encore contre Platon,
Aristote estime qu'il n'y a pas une finalité, mais, en fait,
plusieurs, les unes dans les autres. Dans la structure platonicienne,
tout le vivant est orienté vers un but unique, qui est de devenir
aussi divin que possible, de participer autant que faire se peut à

la divinité. On le voit par exemple dans le Banquet: l'homme se

reproduit pour participer au divin; cette tension vers la divinité
est le seul but de la reproduction. Dans le passage parallèle du
De anima (II, 4), Aristote dit que l'œuvre la plus naturelle du
vivant est de faire un autre semblable à soi, pour participer
autant que possible à l'éternel et au divin. On remarquera que
d'une part le vivant a une fin propre en tant que vivant, qui est de
se reproduire, et que d'autre part, cette fin elle-même est
déterminée par une autre fin, qui est la participation au divin. Tout
être a donc, chez Aristote, une finalité multiple: il a ses fins
propres, et des fins supérieures qui sont celles de tout l'univers.
Ainsi, on pourra juger un homme sur son aptitude à la pensée, un
oiseau sur son aptitude au vol (et alors l'autruche est imparfaite),
capacités qui font partie de leurs fins propres, mais en plus, on
pourra les évaluer à des aunes plus générales: le mammifère est
ainsi plus vivant que le poisson, et l'homme tend plus au bien
que le chien. Ces finalités multiples, jamais contradictoires, mais
dépendantes les unes des autres, à nouveau ne détruisent pas
l'être des vivants considérés, mais laissent la plus grande liberté



52 ÉTUDES DE LETTRES

possible aux individus. Les fins propres de l'individu sont autant
fin que celle de l'ensemble du vivant, même si les deux fins ne
sont pas les mêmes et ne sont pas objet pour la même science:

Ce qui est sain et bon, c'est une chose pour les hommes, autre
chose pour les poissons, tandis que ce qui est blanc et droit,
c'est toujours la même chose; de même, ce sera toujours la
même chose que tout le monde appellera être philosophe, mais
être sage, ce sera tantôt une chose tantôt une autre. Car
considérer ce qui est bien pour pour chaque catégorie d'êtres,
voilà ce qu'on appellera être sage, et c'est à qui est ainsi sage
qu'on confiera cette catégorie d'êtres. C'est pour cela que nous
allons jusqu'à appeler «sages» certaines espèces d'animaux,
celles qui paraissent posséder une faculté de prévoyance en ce
qui concerne leur propre vie. Tout cela rend également
évidente la conclusion à laquelle nous voulions en venir, à

savoir que l'on ne saurait identifier philosophie et politique.
Car si on appelle philosophie la science de ce qui est utile au
sujet lui-même, il y aura plusieurs philosophies, car ce ne
saurait être le fait d'une science unique de considérer le bien
de chaque animal, s'il est vrai qu'il ne saurait non plus y avoir
une science médicale unique pour tous les êtres. Si Ton objecte
que ce sont la politique et la sagesse humaine qui sont la
science suprême parce que l'homme est supérieur à tous les
autres animaux, cela ne changera rien à l'affaire, car, en dessus
de l'homme, il y a d'autres êtres de nature bien plus divine que
lui, ne serait-ce, pour s'en tenir aux plus visibles, que les astres
dont se compose le système céleste23.

L'homme, chez Aristote comme chez la grande majorité des

philosophes, occupe donc la place la plus haute dans l'ordre du
vivant. Toutefois, le fait qu'il crée non une, mais des hiérarchies,
(la hiérarchie des animaux qui ont un odorat fin, par exemple,
n'est pas la même que celle du degré de vie), montre bien que
l'homme n'est pas le plus élevé absolument, mais seulement
relativement et sous un certain point de vue. Cette finesse
d'analyse, caractéristique de la philosophie d'Aristote, est aussi
un des traits qui font sa haute valeur. Il est probable que ceux qui
croient à des échelles d'être absolues, donc contraignantes et
potentiellement dangereuses, pourraient utilement s'inspirer de
cette souplesse et de ce respect des réalités.

Marie Rœssler

23. Aristote, Ethique à Nicomaque, tr. R. A. Gauthier et J. Y. Jolif,
Louvain / Paris: Publications Univ. / Nauwelaerts, 1970, 1141a 22 sq.


	La place de l'homme dans la nature selon Aristote

