
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1992)

Heft: 1

Artikel: Monde pastoral et monde urbain : du Cyclope d'Euripide aux
Boucoliastes de Théocrite

Autor: Voelke, Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870423

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870423
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MONDE PASTORAL ET MONDE URBAIN:
DU CYCLOPE D'EURIPIDE

AUX BOUCOLIASTES DE THÉOCRITE

L'espace du drame satyrique classique a parfois été assimilé à un
espace bucolique, ceci en raison de son caractère volontiers pastoral.
Or, l'examen du Cyclope d'Euripide d'une part et de l'Idylle 6 de
Théocrite d'autre part fait apparaître que, du drame satyrique classique
à la poésie bucolique hellénistique, une modification profonde s'opère
dans la position et dans la fonction du monde pastoral par rapport au
monde urbain. Nous essayons dans un troisième temps de montrer de
quelle manière un drame satyrique de l'époque hellénistique témoigne
également de ces modifications.

Des rochers, des grottes, des pâturages verdoyants, une herbe
fleurie, le souffle d'une brise légère, l'écoulement d'une eau
tournoyante, la présence de rosée: il n'en fallait pas davantage
pour que les commentateurs modernes, de la renaissance jusqu'à
nos jours, définissent l'espace du drame satyrique classique
comme un espace bucolique, voire comme un locus amœnus'.

1. Rochers: v. 43, 62, 82, 197, 324, 448, 666, 680, 682; grottes: passim;
végétation: v. 45, 61, 332-33, 447, 541; brise: v. 44-45; eau et rosée: v. 46,
50, 516. L'espace satyrique comme espace bucolique ou comme locus
amœnus: Richard Seaford, Euripides. Cyclops, Oxford: Clarendon Press,
1984, p. 106-7 (ad v. 41-81), 109-10 (ad v. 44, 46), 136 (ad v. 171); Dana
F. Sutton, The Greek Satyr Play, Meisenheim: Anton Hain, 1980, p. 86,
153, 194-95; Luigi Rossi, «Das attische Satyrspiel. Form, Erfolg und Funktion

einer antiken literarischen Gattung», in Das Satyrspiel, éd. B. Seidensticker,

Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1989, p. 222-51
(p. 225-26) (version italienne dans Dialoghi di archeologia, VI (1972),
p. 248-301), tout en réservant le terme bucolique à la période hellénistique,
voit toutefois dans la composante pastorale du drame satyrique classique
une préfiguration de la poésie de Théocrite; de même Thomas G. Rosen-
meyer, The Green Cabinet: Theocritus and the European Pastoral Lyric,
Berkeley / Los Angeles: Univ. of California Press, 1969, p. 37.



6 ÉTUDES DE LETTRES

Déjà Vitruve, il est vrai, comparait l'espace satyrique aux
paysages reproduits par les fresques des villas romaines ou
recréés dans les jardins, lorsqu'il écrivait: «satyricae [scaenae]
vero ornantur arboribus, speluncis, montibus reliquisque agres-
tibus rebus in topeodi speciem deformati2.» Si en effet le sens
exact de topeodi reste incertain, le terme se réfère à coup sûr à

Yars topiaria, c'est-à-dire tout à la fois à l'art des jardins et à la
peinture de paysages. Peut-être Vitruve pensait-il plus précisément

dans ce passage aux jardins dionysiaques3; quoi qu'il en
soit, la représentation de la nature et son intégration par le biais
de jardins ou de fresques dans le monde des citadins vont de pair
avec une idéalisation, et — sans qu'il soit possible d'être
beaucoup plus précis — probablement l'espace du drame
satyrique classique était-il vu par Vitruve comme un monde accompli,

doté d'une valeur propre, à l'image de l'espace bucolique et
notamment de l'espace pastoral bucolique4.

Or, notre projet est précisément de montrer ici que l'espace
pastoral du drame satyrique classique, du Cyclope en particulier,
ne peut être assimilé à l'espace pastoral de la poésie bucolique,
mais qu'existe au contraire entre l'un et l'autre un écart de sens
qu'il convient de reconnaître si l'on veut rendre justice à la
spécificité des œuvres et des genres. Car, à moins de recourir à des

catégories si larges qu'elles ne peuvent être opératoires en quelque

manière, à moins de ne considérer les éléments constitutifs
d'un paysage que pour eux-mêmes, sans s'interroger sur la façon
dont ils s'insèrent dans le contexte de l'œuvre et sur la façon
dont l'œuvre prend elle-même place dans un contexte historique,
on ne peut de toute évidence procéder à la façon d'E. R. Curtius
lorsqu'il met sans autre en relation l'île des chèvres au livre 9 de
YOdyssée, la pelouse fleurie de Y Hymne à Déméter, la pelouse

2. Vitr. De Arch. 5, 6, 9.
3. Sur Vars topiaria, le passage de Vitruve et les jardins dionysiaques,

voir Pierre Grimal, Les Jardins romains, Paris: Fayard, 19843, p. 90-100,
242, 319-32.

4. A la suite de David M. Halperin, Before Pastoral. Theocritus and
the Ancient Tradition of Bucolic Poetry, New Haven / London: Yale Univ.
Press, 1983, p. 118-37 en particulier, il faut en effet noter ici que, pas plus
que la poésie bucolique hellénistique ne peut être définie comme poésie
pastorale, il n'est possible d'établir une équivalence entre espace pastoral
et espace bucolique: le premier n'est qu'une forme, parmi d'autres, du
second, et ce dernier peut aussi bien revêtir un caractère urbain,
domestique, agricole ou arboricole.



MONDE PASTORAL ET MONDE URBAIN 7

où dialoguent Socrate et Phèdre et la campagne des bergers de

Théocrite, comme autant d'exemples de la «nature aimable» dans
la littérature grecque5. Nous aurons l'occasion de le voir, la
signification d'un espace est indissociablement liée à l'interprétation
globale que l'on propose de l'œuvre dans laquelle il s'inscrit.

Les Idylles 6 et 11 de Théocrite nous offrent, en regard du Cy-
clope d'Euripide, un terme de comparaison tout trouvé, puisque
chacune met en scène le berger Polyphème. Nous ne retiendrons
ici toutefois que le second de ces deux poèmes, les Boucoliastes,
dans la mesure où il n'a été jusqu'à ce jour que relativement peu
étudié, nettement moins dans tous les cas que le second et
souvent d'ailleurs comme une sorte d'annexe à celui-ci.

L'Idylle 6 présente trois espaces correspondant à trois niveaux
énonciatifs. Le premier équivaut au cadre de la relation narrative,
à laquelle fait référence le vocatif "Apare (v. 2), narrataire du

poème renvoyant à un narrateur implicite auquel, en l'absence
d'indications contraires, nous donnerons le nom de Théocrite6.
Le poème ne donne aucune précision sur l'espace dans lequel
s'inscrit cette relation. Le poète Théocrite, énonciateur du
poème, est toutefois un citadin et l'on est en droit, en l'absence
toujours d'indications contraires, de reporter cette qualité sur le
narrateur. Quant à Aratos, le texte ne nous dit rien de lui et, à

moins qu'il ne s'agisse, comme le suggèrent avec peu de
vraisemblance certaines scholies, de l'auteur des Phenomena, nous
ne disposons pas d'informations permettant de l'identifier
comme personnage historique. Dans tous les cas, ses rapports
avec Théocrite nous autorisent à considérer qu'il s'agit également

d'un citadin7 et, dès lors, il faut admettre que la relation
narrative s'inscrit dans un espace urbain.

5. Ernst Robert Curtius, La Littérature européenne et le Moyen Age
latin, tr. J. Bréjoux, Paris: PUF, 1956, p. 228-34; voir les remarques
critiques de Winfried Elliger, Die Darstellung der Landschaft in der
griechischen Dichtung, Berlin / New York: de Gruyter, 1975, p. 445-46, ainsi
que celles beaucoup plus générales de Hans Robert Jauss, Pour une
esthétique de la réception, tr. C. Maillard, Paris: Gallimard, 1978, p. 30,
104, 160-61.

6. Par relation narrative, nous entendons la relation énonciative telle
qu'elle est énoncée par le texte, de même que narrateur et narrataire
peuvent se définir respectivement comme l'énonciateur et l'énonciataire
donnés comme tels par le texte.

7. Sur l'identité d'Aratos, voir Andrew S. F. Gow, Theocritus,
Cambridge: Cambridge Univ. Press, 19522, vol. 2, p. 118-19.



8 ÉTUDES DE LETTRES

Deuxième espace: l'espace pastoral du récit mettant en scène

Daphnis et Damoitas, auquel le poème renvoie dès le premier
vers en le désignant simplement par le terme x^P°S~- La rencontre
des deux bergers en ce lieu est en effet immédiatement mise en
évidence comme la circonstance qui a permis la confrontation
poétique. Si l'adverbe rroice («un jour») et l'emploi de l'aoriste
(avvàyayof. «ils se rencontrèrent») nous placent dans le domaine
du récit, il est toutefois possible de voir dans cet énoncé narratif
un déplacement d'ordre métonymique résultant de la substitution
du narratif au descriptif, du fait singulier à la qualité intrinsèque,
et ainsi serions-nous tenté de dire que ce n'est pas tant la
rencontre que l'espace de la rencontre lui-même qui est à l'origine
du chant. Non pas qu'il faille pour autant nécessairement voir
dans cet espace un principe générateur, doté de propriétés
actives, mais peut-être s'agit-il d'abord d'un lieu de liberté dont les
éléments — la source et l'herbe tendre (v. 3, 45), parce qu'ils ne
sollicitent aucun labeur, offrent la possibilité au chant et à la
danse de se réaliser sans entrave; liberté amplifiée par la
détermination temporelle: la scène se déroule en été, au milieu de
la journée (v. 5), lorsque la nature s'immobilise et le travail des
hommes s'interrompt8.

L'espace de Daphnis et Damoitas n'est pas uniquement le lieu
d'une harmonie musicale, mais il est également et corollairement
le lieu d'une harmonie entre les individus qui se concrétise dans
le baiser de Damoitas à Daphnis comme dans l'échange des
instruments de musique (v. 42-3), et qui est annoncée dès les
premiers vers, comme l'a bien mis en évidence U. Ott9, dans la très
faible individualisation des deux protagonistes: leurs troupeaux
sont désignés par un singulier {ràv àyéXau, v. 2); ils ont un âge
très proche (v. 3); quoique distincts, leurs chants semblent se
fondre en une voix unique {aptpoj TOiâS' àetSov. «tous les deux
chantaient ces chants», v. 3-4). Seul le verbe èpiÇù) (v. 3)
témoigne d'une rivalité initiale, dont il ne restera toutefois plus
trace au terme de l'échange poétique qui ne laisse ni vaincu ni
vainqueur (v. 45).

Cet accord entre Daphnis et Damoitas constaté, reste à

préciser sa nature; de ce point d'interprétation dépend en effet pour

8. Nous suivons ici les remarques de Th. G. Rosenmeyer, The Green
Cabinet, p. 186-87, 76, 88-89.

9. Ulrich Ott, Die Kunst des Gegensatzes in Theokrits Hirtengedichten,
Hildesheim / New York: Georg Holms Verlag, 1969, p. 67-69, 82-83.



MONDE PASTORAL ET MONDE URBAIN 9

une bonne part la compréhension globale de l'idylle. G. Lawall y
voit une relation amoureuse: preuve en serait le baiser et la
différence d'âge entre les deux bouviers10. Sans doute la relation
homosexuelle légitime est-elle fondée pour les Grecs sur une
différence d'âge, mais cette différence va de pair avec une inégalité

de statut et une absence de réciprocité; au désir amoureux de
l'adulte (Yérasîe), l'adolescent (1 'éromène) ne peut répondre que
par un sentiment d'admiration ou d'attachement11. Or, comme
nous l'avons vu, toute la relation entre Daphnis et Damoitas est
fondée sur l'équilibre, la réciprocité, l'absence d'individualisation.

Quant au baiser, relevons qu'il est donné par Damoitas, le
plus jeune des deux pâtres, alors que l'initiative devrait en revenir

à l'aîné, Daphnis12. Au demeurant, la différence d'âge entre
les deux protagonistes ne constitue elle-même pas un indice
probant, et il est tout à fait possible — le contexte y invite — de
voir dans les adjectifs -nvppôç et ppiyéveLoç une variation, plutôt
qu'une opposition, qui vient souligner l'appartenance des deux
bouviers à une même catégorie d'âge; nvppôç désigne en effet la
couleur du premier duvet sur le visage de l'adolescent encore en
âge d'être éromène, tandis qu' -qptyéveLoç, «à demi barbu»,
indique que Daphnis a certes dépassé ce stade, sans qu'il soit pour
autant adulte et sans qu'il puisse donc jouer le rôle de Véraste13.

Ceci encore, pour anticiper: la relation entre Polyphème et Ga-
latée, qui, elle, appartient sans ambiguïté au domaine de l'amour,
repose tout entière, conformément à la tradition grecque, sur la
perception visuelle14. Or rien de tel en ce qui concerne Daphnis
et Damoitas: la vue est remplacée par l'audition, signe que leur

10. Gilbert Lawall, Theocritus' Coan Pastorals. A Poetry Book,
Cambridge Mass.: Harvard Univ. Press, 1967, p. 69-70.

11. Kenneth J. Dover, Homosexualité grecque, tr. S. Saïd, Grenoble: La
Pensée sauvage, 1982, p. 31, 70-71, 107-9.

12. Francis Cairns, Generic Composition in Greek and Roman Poetry,
Edinburgh: Edinburgh Univ. Press, 1972, p. 195, «résout» la contradiction
en faisant de Damoitas l'aîné, ce que dément le texte.

13. Sur l'adjectif nvppôç, voir A. S. F. Gow, Theocritus, vol. 2, p. 120-21
(ad v. 3), avec notamment le parallèle qu'offre l'Idylle 15, v. 130. Contre
une opposition d'âge entre les deux protagonistes: U. Ott, Die Kunst des
Gegensatzes, p. 68; voir également G. O. Hutchinson, Hellenistic Poetry,
Oxford: Clarendon Press, 1988, p. 184.

14. La vue et le regard constituent sans doute l'isotopie dominante du
poème: v. 8, 9, 11, 19, 21, 22, 25, 28, 31, 34, 35, 36, 37, 38; souligné par
Charles P. Segal, «Landscape into Myth: Theocritus' Bucolic Poetry»,
Ramus, IV (1978), p. 115-39 (p. 129).



10 ÉTUDES DE LETTRES

relation est d'un autre ordre. Plus largement enfin, réussite musicale

et réussite amoureuse apparaissent dans les idylles pastorales

de Théocrite comme incompatibles; ceci est vrai en premier
lieu de Daphnis, connu à la fois comme inventeur de la poésie
bucolique et pour ses échecs amoureux qui font de lui un pâtre
ôvaepioç, «qui ne sait aimer15»; ceci est vrai également, comme
nous le verrons, de Polyphème qui est qualifié par le même
adjectif dans notre idylle (v. 7). Au total donc, l'harmonie qui
sous-tend les rapports entre les deux chanteurs ne nous semble
pas relever du domaine d'Eros, mais comparable à celle qui unit
Thyrsis et le chevrier dans l'Idylle 1 ou Simichidas et Lykidas
dans l'Idylle 7, elle doit être comprise comme le résultat
spécifique et irréductible de la communication poétique.

Le chant des bouviers introduit un troisième espace: celui de

Polyphème et Galatée. Les pâturages du Cyclope se situent en
bordure de mer et cette position, de même que le caractère
insulaire du lieu (v. 33), vont conduire tout naturellement à une
thématisation des rapports entre 1' «ici» de la terre ferme et le
«là-bas» (aÙTÔOe, v. 15) de la mer à travers la mise en scène des

rapports qu'entretiennent Polyphème et Galatée. Ainsi U. Ott a-
t-il relevé le jeu de substitution qui s'opère entre l'environnement

et les protagonistes: au chien qui aboie contre Galatée
répondent les reflets et les clapotis de l'eau (v. 10-12); les
moutons, le chien et la grotte de Polyphème sont en lieu et place
de ce dernier la cible des pommes que jette la nymphe et l'objet
de ses regards (v. 6, 9, 28)16. Mais il y a plus: au jeu de séduction
de Galatée correspond une contamination du monde marin par le
monde terrestre. Les pommes que lance la Néréide sont ainsi tout
à la fois signe de l'amour qu'éprouve, ou feint d'éprouver, celle
qui habite la mer pour celui qui habite la terre et signe de la
présence de la terre dans la mer. De même, comparaisons et
métaphores tendent-elles à manifester une assimilation partielle
de Galatée, créature marine, au monde terrestre. Ainsi est-elle
comparée par Daphnis aux aigrettes desséchées qui se détachent
des chardons dans la chaleur brûlante de l'été (v. 15-16):
l'humide et le froid sont comparés au sec et au chaud17. Même

15. Id. 1, 85; cf. Id. 7, 72-77 et 5, 20.
16. U. Ott, Die Kunst des Gegensatzes, p. 77 n. 227, p. 83-84; voir également

Ch. P. Segal, «Landscape into Myth», p. 128-30.
17. Le caractère paradoxal de la comparaison est noté par Ch. P. Segal,

«Landscape into Myth», p. 129.



MONDE PASTORAL ET MONDE URBAIN 11

paradoxe dans la métaphore, lexicalisée sans doute mais non
moins intéressante dans ce contexte, qu'utilise Polyphème
lorsqu'il dit de Galatée qu'elle fond ou se liquéfie (rd/orrm, v. 27)
sous l'effet de la jalousie, comme si la liquidité ne lui était pas
naturellement associée. Autre effet de la jalousie: elle est
furieuse telle un animal piqué par un taon; du moins est-ce le sens
premier du verbe oiarpéai (v. 28), annoncé par le verbe kv'lÇlû
(v. 25). Or, le scholiaste vient nous rappeler que ce sont les
bovins qui sont au premier chef pourchassés par ces insectes; le
cas d'Iô métamorphosée en vache et poursuivie sans fin par un
taon est de ce point de vue exemplaire18. La comparaison inhérente

au sens du verbe oiarpécj tend par là même à relier Galatée
au monde pastoral: rien d'étonnant dès lors à ce que l'état de
fureur ainsi décrit pousse la nymphe hors de l'élément marin (éic
QaXâaaaç, v. 27).

Si par le biais de l'amour et de la jalousie, Galatée, et avec
elle le monde marin, semble recevoir un caractère terrestre, force
est de constater qu'il n'y a pas réciprocité: Polyphème refuse
tout contact avec la Néréide et c'est en vain que l'on cherchera
des comparaisons ou des métaphores assimilant le Cyclope et son
espace au monde de la mer. Pour qu'il modifie son comportement,

il faudrait que celle qui le courtise jure de lui préparer une
belle couche sur son île (v. 32-33). La position en fin de vers et
de phrase du syntagme râaS' èm uâaco ainsi que la première
place à l'intérieur du syntagme du déictique mettent en évidence
l'importance accordée à la terre ferme comme lieu de l'union. En
d'autres termes, radicalisant ce qu'impliquaient déjà les comparaisons

et les métaphores signalées plus haut, Polyphème, par le
serment qu'il attend de Galatée, veut ancrer définitivement la
nymphe dans l'espace terrestre, rejetant sa nature marine et
refusant de l'intégrer comme telle. Et de fait, la mer vue de la
terre n'est que le reflet de celle-ci et de ceux qui l'habitent: reflet
du chien courant sur la grève (v. 11-12), reflet de Polyphème se

contemplant (v. 35-38); l'autre ne peut être reconnu car il ne doit
être que le reflet du même, et à l'amour de l'autre rendu ainsi
impossible se substitue l'amour de soi. La mise en parallèle des

vers 18-19 et 34-38 montre de façon tout à fait claire cette
substitution et le caractère érotique du regard que Polyphème porte

18. Schol. ad Id. 6, 28 a Wendel; cf. Aesch. Supp. 306-9.



12 ÉTUDES DE LETTRES

sur lui-même19; ainsi, de même que sous l'effet de l'amour
qu'éprouve Galatée, ce qui n'est pas beau, à savoir le Cyclope,
apparaît comme beau, de même apparaît comme belle à

Polyphème l'image que lui renvoie la mer, alors qu'on le dit laid
(v. 34). Cette autofascination ne pourra être rompue que grâce au
savoir de la vieille Kottytaris (v. 40), qui s'oppose à la beauté,
bien réelle celle-ci, de Galatée (v. 14), l'efficacité de la relation
didactique soulignant l'échec de la relation amoureuse.
Significatif est à cet égard le rapprochement qu'opèrent les scholiastes
entre le nom propre Kottytaris et le substantif kôtoç qui désigne
le ressentiment ou l'animosité20.

«Je fermerai ma porte»: par ces mots (v. 32), le Cyclope
résume la corrélation existant entre d'une part l'imperméabilité
et la clôture de son espace et d'autre part l'impossibilité de
l'amour. Face à cette impossibilité, demeure la possibilité de la
musique: ainsi Polyphème joue-t-il sur sa syrinx de doux airs
(v. 9). Que musique et amour doivent être mis en relation comme
les termes d'une alternative, le vers 9 l'indique clairement dans
la mesure où l'on ne peut manquer de rapprocher sur le plan
phonique le syntagme âôéa avptaôajw, décrivant l'activité
musicale, de la séquence äS' ïôe qui se réfère à l'attention que
devrait prêter Polyphème à Galatée; toutefois, dans le même
temps, sur le plan sémantique, la forme Ï8e, impératif d'un verbe
de vue, s'oppose à avptoSoju, participe d'un verbe dont le sens
implique la sonorité, l'amour étant du domaine du voir et
supposant en ceci, comme nous l'avons indiqué plus haut, à la
musique. L'alternative voir / entendre est d'ailleurs reprise à la
fin du poème dans l'opposition entre l'image fascinante que
renvoie à Polyphème la surface de la mer et la parole libératrice de

Kottytaris; de même la parole divinatrice de Télémos annonce-
t-elle au Cyclope la perte de son œil (v. 22-24). Le son, qu'il soit
purement musical ou qu'il s'articule dans une parole, est donc
associé à la disparition de la vue et, du même coup, à celle de
l'amour.

Reste à analyser les rapports qu'entretiennent les trois espaces
ainsi distingués, à commencer par ceux unissant l'espace des
bouviers et celui construit par leur chant. Sur le plan énonciatif,

19. Rapprochement fait par U. Ott, Die Kunst des Gegensatzes, p. 81-82,
et W. Elliger, Die Darstellung der Landschaft, p. 323-24.

20. Schol. ad Id. 6, 40 c, e, f Wendel.



MONDE PASTORAL ET MONDE URBAIN 13

observons en premier lieu que Daphnis interpelle, en tant que
sujet de l'énonciation, Polyphème, sujet de l'action chantée; par
là même, le monde du Cyclope semble surgir au cœur du monde
des bouviers et l'un et l'autre apparaissent, du moins pour un
temps, comme contigus21. Quant à Damoitas, il joue le rôle de

Polyphème, d'où confusion momentanée, du point de vue des

déictiques, entre sujet, temps et espace de l'énonciation d'une
part et sujet, temps et espace de l'énoncé d'autre part, sans qu'il
n'y ait ni masque, ni décor, ni scène pour garantir cette
distance22. Ainsi, d'un chant à l'autre, passe-t-on d'une contiguïté à

une confusion des mondes.
Cette assimilation s'opère naturellement également sur le plan

sémantique. Dans les deux cas, l'espace est de nature pastorale, à

cette différence près que Daphnis et Damoitas sont bouviers, tandis

que Polyphème est berger. L'espace de ce dernier, comme
l'espace des premiers, revêt un caractère musical; à cet égard
l'adjectif substantivé âSéa (v. 9), qui désigne les doux airs que
joue Polyphème sur sa syrinx, doit être rapproché phoniquement
des formes du verbe detôetf (v. 4, 20) qui se réfèrent au chant
des bouviers. Quant à l'impossibilité de l'amour qui se manifeste
dans le monde du Cyclope comme corollaire de l'activité musicale,

elle trouve son pendant, au sein du monde de Daphnis et
Damoitas, dans la possibilité qu'offre le chant d'une harmonie
et d'un accord entre les individus se situant hors du domaine

21. Nous aurions donc affaire à un phénomène comparable à ce que
Gérard Genette, Figures III, Paris: Seuil, 1972, p. 243-46, appelle méta-
lepse et qu'il définit comme «[...] intrusion du narrateur ou du narrataire
extradiégétique dans l'univers diégétique (ou de personnages diégétiques
dans l'univers métadiégétique), ou inversément [...]» (p. 244). Comme le
montre Genette, une telle intrusion revêt toujours un caractère transgressif
et produit un effet de bizarrerie; d'où l'embarras des commentateurs, à

commencer par les scholiastes qui tentent de rétablir la distance, que
suppose la mimésis, entre monde de Dénonciation et monde du récit, en disant
de Daphnis «qu'il joue le rôle (ptpeZrat) de quelqu'un d'indéterminé
(riva) dialoguant avec Polyphème» (schol. ad Id. 6, b Wendel); formule
reprise telle quelle par Philippe E. Legrand, Bucoliques grecs, Paris: Les
Belles Lettres, 1925, vol. 1, p. 56; G. O. Hutchinson, Hellenistic Poetry,
p. 185-87, met également en avant le statut incertain du premier chanteur.

22. Sur cette confusion et sur le masque comme façon de rétablir
(partiellement) la distance entre le «je» du porteur du masque et le «je» du

personnage joué, voir Claude Calame, «Le Masque pour mettre en scène
l'altérité», in Le Récit en Grèce ancienne. Enonciations et représentations
de poètes, Paris: Klincksieck, 1986, p. 85-100.



14 ÉTUDES DE LETTRES

d'Eros. En définitive, l'espace du Cyclope et l'espace des
bouviers s'avèrent constituer un même monde dédoublé ou, plus
précisément, les deux faces complémentaires d'un même monde.

Reste la question des rapports entre ce monde et le monde
urbain de Théocrite et Aratos. Un premier point doit être souligné:

l'énonciation s'ouvre et se conclut sur le mode du récit23,
d'où opposition entre le «je / tu», 1'«ici» et le «maintenant» de la
relation narrative et le «ils», le «quelque part» (e'iç ëua x^pov,
v. 1) et le «une fois» (noKe, v. 2) du récit. Cette distance est
accentuée par la mise en scène de Daphnis, qui inscrit l'histoire
racontée dans le temps du mythe, et par l'absence de tout
élément de réalisme, qui va de pair avec l'idéalisation des rapports
qui unissent les deux pâtres24. Parallèlement à cette mise à

distance toutefois, le monde de la narration partage avec le monde
du récit deux traits essentiels: au chant de Daphnis et Damoitas
correspond le poème de Théocrite et, par le biais du discours
direct qui occupe trente-cinq vers sur les quarante-six que
compte l'idylle, le second tend à se confondre avec le premier;
d'autre part, comme le chant des pâtres, le poème du citadin est
porteur d'une relation, en l'occurence avec Aratos. Dès lors, la
parole poétique de Théocrite ne manifeste pas simplement le
désir d'établir avec son destinataire une relation comparable à

celle existant entre Daphnis et Damoitas, mais, dans la mesure où
elle intègre le chant des bouviers, condition de la concorde qui
règne entre eux, elle devient elle-même créatrice d'un accord
analogue et se voit dotée ainsi d'une dimension performative;
encore cette dimension ne doit-elle probablement pas être prise
trop au sérieux et sans doute est-elle davantage simulée que
réelle: il ne pourrait s'agir que de l'un de ces clins d'œil
qu'affectionne la poésie alexandrine à la tradition poétique antérieure.
Les rapports entre espace urbain et espace pastoral reposent ainsi
tout à la fois sur la distance et sur une analogie conduisant à la
fusion des discours, et c'est ce double aspect qui confère au
monde pastoral une valeur paradigmatique susceptible de garantir

l'efficacité de la parole du poète urbain. Il semble à cet égard
que les pâtres musiciens remplissent une fonction comparable à

23. V. 1-5, 20, 42-46.
24. Sur ce point, voir U. Ott, Die Kunst des Gegensatzes, p. 69-71.



MONDE PASTORAL ET MONDE URBAIN 15

celle des Muses et que ce soit en définitive d'eux que le poète
citadin reçoive — feigne de recevoir — sa compétence25.

Remontons quelque cent-cinquante ans en arrière et considérons

l'espace pastoral du Cyclope d'Euripide dans ses rapports
au monde urbain. L'espace du Cyclope se situe au carrefour de
deux trajets: celui des satyres et de Silène partis à la recherche de
leur maître, Dionysos, enlevé par des pirates; celui d'Ulysse et
de ses compagnons rentrant de Troie et se dirigeant vers leur
patrie, Ithaque (v. 107, 277-78). Ce second trajet définit donc
deux espaces urbains, par rapport auxquels la terre du Cyclope
fait figure d'espace tiers, se situant en dehors ou, plus
précisément, au-delà de la trajectoire normale et logique reliant les
deux cités: comme Silène et les satyres, Ulysse et ses compagnons

ne doivent en effet leur présence sur l'île de Polyphème
qu'aux bourrasques tempétueuses et au destin26. Cette
disposition géographique recouvre une opposition explicite entre
la terre du Cyclope et l'espace urbain, la première n'ayant ni les

murs ni les fortifications propres au second (v. 115-16).
Parallèlement à cette opposition, l'espace de Polyphème est
présenté comme un monde inaccessible: c'est une terre
inhospitalière (aÇevoç yfj, v. 9127), délimitée par des rives
abruptes (â/crat, v. 85, 702).

Pourtant, en même temps que le texte souligne cette opposition

et cette clôture, une série d'éléments viennent les mettre en
question et «ouvrent » en quelque sorte l'île du Cyclope, en en
faisant un lieu d'émergence de la culture. Le caractère pastoral
de cet espace correspond en lui-même à un premier stade de
civilisation et de ce point de vue il se distingue de l'espace de la
chasse, comme le suggère le vers 130: c'est au loin (<;f>pov8oç)

que Polyphème chasse les bêtes sauvages, cerfs mais aussi lions
(v. 248-49). Le Cyclope lui-même, tout monstrueux soit-il, n'en

25. Cf. à cet égard YIdylle 9, attribuée à Théocrite, qui s'ouvre par un
appel du narrateur aux bouviers Daphnis et Ménalcas, pour qu'ils lui
chantent un chant bucolique: on ne peut manquer d'entendre ici en écho
les invocations aux Muses des poètes épiques; voir à cet égard D. M.
Halperin, Before Pastoral, p. 217-48, qui montre comment la poésie bucolique

procède par décalages et inversions par rapport au genre épique
auquel d'ailleurs elle-même appartient.

26. V. 19-20, 109-10, 278-79.
27. Selon une correction proposée par Jacobs et reprise par Seaford.



16 ÉTUDES DE LETTRES

détient pas moins des savoirs émanant du monde civilisé, en plus
des connaissances propres à l'activité pastorale. Plus précisément
— et de façon plus retorse, Polyphème se sert de procédures et
de savoirs civilisés pour commettre des actes barbares ou, si l'on
veut inverser le rapport instrumental, recourt à des actes barbares

pour dénaturer et pervertir des pratiques civilisées. Ainsi, en se
livrant à l'anthropophagie, acte monstrueux s'il en est,
Polyphème simule la manière civilisée de consommer de la viande en
procédant à un simulacre de sacrifice28. De même s'il possède
des cratères, c'est pour y mettre du lait et, s'il envisage bien que
de tels récipients puissent servir à un mélange, c'est à un
mélange de lait de brebis et de lait de vache qu'il songe (v. 216-18,
388-89). S'il est par ailleurs vrai que la longue réponse de

Polyphème à Ulysse, qui lui demande de l'épargner, reflète des
thèses comparables à celles défendues par Calliclès dans le
Gorgias de Platon, il en résulte qu'une fois encore le Cyclope
s'appuie sur des thèses et des idées émanant du monde civilisé —
de la bonne société athénienne, pour justifier son attitude
monstrueuse29. Ainsi assiste-t-on à une subversion des limites
censées distinguer sauvagerie et culture.

Sur le plan narratif, le parcours d'Ulysse fait de la terre de
Polyphème tout à la fois un point de passage vers la civilisation
et le lieu d'un passage à la civilisation ou, tout au moins, un lieu
au sein duquel se réalise un progrès vers celle-ci. Point de
passage vers le monde de la culture, du simple fait, évident peut-être
mais non sans signification, qu'Ulysse doit faire étape sur cette
terre pour regagner l'espace civique d'Ithaque. Lieu d'un progrès
dans la civilisation, dans la mesure où le passage d'Ulysse ne
peut se réaliser que par le biais d'une victoire sur la
monstruosité, sur le Cyclope qui, en perdant son œil, perd du même

coup, partiellement du moins, son pouvoir de nuire.
La ruse et le vin seront de façon tout à fait significative les

instruments de cette victoire. La ruse apparaît en effet dans les
représentations culturelles grecques tout à la fois comme le mode
d'action privilégié de l'éphèbe, c'est-à-dire de l'individu en

28. V. 241-49, 340-46, 356-74, 382-404; voir Werner Biehl, «Die Funktion

des Opfermotivs in Euripides' "Kyklops"», Hermes, CXV (1987),
p. 283-99.

29. V. 316-46; voir Leonardo Paganelli, Echi storico-politici nel
«Ciclope» euripideo, Padova: Antenore, 1979, p. 21-60 et R. Seaford,
Euripides: Cyclops, p. 52-55; contra: D. F. Sutton, The Greek Satyr Play,
p. 121.



MONDE PASTORAL ET MONDE URBAIN 17

passe d'entrer de plain pied dans le domaine de la culture en
accédant au statut de citoyen adulte, et comme l'instrument par
lequel le civilisé vient à bout de la sauvagerie ou la maîtrise pour
modeler à partir d'elle des objets de culture. Liée à la marginalité
et à la médiation, la ruse s'oppose aux modes d'action reconnus
dans le domaine civilisé proprement dit, et c'est ainsi que s'il
admet utiliser des moyens biaisés pour venir à bout de Poly-
phème, Ulysse décrit en revanche son combat contre les Troyens
comme une confrontation directe et régulière30.

Il est non moins significatif qu'Ulysse recoure au vin pour
parvenir à ses fins, tant il est vrai que le vin est par excellence
un produit médiateur31. Comme la vigne qui, sauvage en son
origine, demande à être cultivée, le vin, avant de pouvoir être
consommé, du moins dans le cadre du banquet, demande à être
apprivoisé et doit refaire à chaque fois le même parcours du

sauvage au civilisé, ceci notamment par l'adjonction d'une dose
bien précise d'eau. Comme l'indique Ulysse, la vigne et par là
même le vin font l'objet d'un savoir qu'il se targue quant à lui de

posséder (v. 567); d'où la conclusion de Polyphème: la vigne est
un bois savant (aocßöv IfvXov, v. 572).

Maîtrisé et bu selon certaines normes, le vin est alors porteur
de multiples bienfaits et il se trouve du coup doté d'une position
centrale au sein de la culture. C'est ainsi qu'à son arrivée sur
l'île du Cyclope, Ulysse, soucieux de savoir s'il a échoué sur une
terre civilisée, énumère les différents éléments dont la présence
lui permettrait de répondre par l'affirmative: la cité, la politique,
l'hospitalité et, pour ce qui est du régime alimentaire, le blé de
Déméter et le vin de Dionysos32. Principal bienfait du vin:
l'oubli des maux et des chagrins, à travers la danse, la joie et en
fin de compte le sommeil33. Dès lors, celui qui ne sait tirer profit
d'une telle boisson est fou (/îaLuerat, v. 168), et il est à ce titre

30. V. 315, 449, 476 vs v. 199-200. Sur les représentations de la ruse
dans la culture grecque, voir en particulier Marcel Detienne & Jean-Pierre
Vernant, Les Ruses de l'intelligence. La métis des Grecs, Paris:
Flammarion (Champs), 1974 et Pierre Vidal-Naquet, «Le Chasseur noir et
l'origine de l'éphébie athénienne», in Le Chasseur noir. Formes de pensée
et formes de société dans le monde grec, Paris: Maspero, 1981, p. 151-75.

31. Sur l'expérience grecque du vin, voir par exemple Marcel Detienne,
Dionysos à ciel ouvert, Paris: Hachette, 1986, p. 45-65 et François
Lissarrague, Un Flot d'images: une esthétique du banquet grec, Paris:
Adam Biro, 1987, p. 7-22.

32. V. 115-25; cf. Eur. Bacch. 274-83.
33. V. 171-72, 522-24, 573-74; cf. Eur. Bacch. 280-83, 381, 385.



18 ÉTUDES DE LETTRES

comparable à celui qui le boit pur: tous deux sont comme frappés
de folie (/rawa) et comme rejetés hors du domaine de la culture.

Selon son usage, le rôle médiateur du vin peut donc s'accomplir

en des directions opposées: il peut être facteur de civilisation
ou facteur d'ensauvagement. Notre drame satyrique présente
toutefois une situation plus complexe. Si Polyphème boit en effet
son vin sans adjonction d'eau (v. 557-58), lui même étant un
aiieLKTOç àvrjp (v. 429), un homme, littéralement, non-mélangé
— entendons: sans rapport avec autrui ou asocial, cette consommation

le conduit paradoxalement à souhaiter précisément
rompre son isolement pour partager avec ses frères le breuvage
dionysiaque et pour former avec eux un kômos34\ de façon
analogue, sous l'effet du vin pur, terre et ciel semblent se mêler
(v. 578-79). Autre paradoxe: c'est Ulysse qui inverse les normes
civilisées en matière de consommation du vin, en persuadant le
Cyclope qu'il doit être bu seul chez soi et non dans le cadre
symposiaque (v. 451-53, 530-40). Dès lors, et bien que Silène
tente de lui enseigner son bon usage (v. 557-64), la boisson de

Dionysos, loin de civiliser Polyphème, causera sa perte en le
plongeant dans un sommeil, comme elle, non mélangé (vttvoç
aKparoç, v. 601-2), c'est-à-dire funeste, après, il est vrai, lui
avoir procuré un plaisir non moins pur (aKparoç x^PLS", v. 577).
C'est ici qu'intervient un dernier paradoxe: bien que — parce
que — pur et bu en solitaire, le vin, dans la mesure où il permet
de venir à bout d'un être monstrueux et de venger les compagnons

d'Ulysse engloutis par lui, se fait l'instrument de la justice
(ôlkt], v. 422) et revêt donc encore une fonction civilisatrice.

En définitive, l'espace du Cyclope nous apparaît donc comme
point de contact et comme zone frontière entre culture et sauvagerie,

comme lieu marginal où la première naît de la maîtrise de
la seconde. Ainsi l'espace pastoral porte-t-il en lui ce qui trouvera

sa pleine réalisation au sein de l'espace urbain de la cité et,
par là même, s'établit entre l'un et l'autre un rapport de conti-

34. V. 445-46, 507-9, 531-40. Comme le relève David Konstan, «An
Anthropology of Euripides' Cyclops», Ramus, X (1981), p. 87-103 (p. 94),
il s'agit peut-être davantage de liens naturels et familiaux que véritablement

sociaux; à noter toutefois que Polyphème ne parle pas uniquement de
frères (v. 445, 509, 531), mais également d'amis (v. 533). Sur l'initiation de

Polyphème aux règles de consommation du vin, voir Luigi E. Rossi, «Il
Ciclope di Euripide corne KÛpoç "moncato"», Maia, XXIII (1971), p. 10-38
(p. 21-31).



MONDE PASTORAL ET MONDE URBAIN 19

nuité. Or, souvenons-nous, l'espace pastoral bucolique se
présente au contraire comme un monde achevé et clos se suffisant à

lui-même, comme un monde qui, loin de constituer le fondement
et la limite d'une culture qui ne pourrait trouver son accomplissement

qu'au sein de l'espace urbain, existe parallèlement à

celui-ci, avec sa valeur propre, et peut lui servir, du moins est-ce
le cas dans l'Idylle 6, de modèle. Par ailleurs, qu'il constitue une
limite et un fondement ou un modèle, le monde pastoral se voit
certes doté dans le drame satyrique comme dans l'idylle d'une
fonction déterminante dans la définition des comportements
citadins; ceux-ci ne sont cependant pas du même ordre dans l'un
et l'autre cas: dans le monde pastoral du Cyclope, c'est l'institution

de pratiques sanctionnées par une norme sociale qui est en
jeu (lois de l'hospitalité, règles de consommation du vin,
justice), tandis que le monde de Daphnis se présente comme un
modèle susceptible d'établir une relation d'ordre purement
individuel, résultant d'un choix de vie et non d'une règle culturelle.

Si donc l'espace pastoral revêt par rapport à l'espace urbain
une signification tout autre dans un drame satyrique classique et
dans un poème bucolique hellénistique, on est en droit de se
demander ce qu'il advient de l'espace dans un drame satyrique
contemporain de Théocrite. Si le drame satyrique tend après le Ve
siècle à s'assimiler à la comédie, le IIIe siècle semble connaître,
parallèlement à cette évolution, un retour partiel au modèle
classique dont devaient témoigner les pièces de Sosithéos35. De cet
auteur nous sont parvenus deux fragments d'un drame intitulé
Daphnis et Lityersès, dont l'argument était le suivant: Daphnis,
victorieux dans un concours de chant qui l'opposait à Ménalcas
et qui avait pour juge Pan, reçoit en récompense la nymphe
Thalie comme épouse; celle-ci est enlevée par des brigands et
Daphnis, parti à sa recherche, la retrouve esclave chez le
moissonneur Lityersès, roi de Kelaenes, en Phrygie, et fils de Midas.
Les agissements de ce dernier sont décrits, sans doute par
Daphnis, dans le plus long fragment conservé: faisant lui-même
preuve de boulimie, Lityersès gave les étrangers qui ont le mal-

35. Sur l'évolution du drame satyrique après le Ve siècle, voir D. F.

Sutton, The Greek Satyr Play, p. 75-94 et R. Seaford, Euripides: Cyclops,
p. 19-21; sur le théâtre de Sosithéos, voir Felicia Napolitano, «Il Teatro di
Sositeo», Rendiconti délia Academia di Archeologia, Lettere e Belle Arti,
LIV (1979), p. 65-92.



20 ÉTUDES DE LETTRES

heur d'arriver chez lui; puis, les contraignant à moissonner avec
lui ses champs, il finit par les décapiter au moyen d'une gerbe.
Heureusement arrivera Héraclès qui imposera au fils de Midas le
sort qu'il réservait à ses hôtes, et libérera ainsi Daphnis et
Thalie36.

Cette intrigue témoigne sans conteste d'un retour au modèle
classique: la mise en scène d'un personnage aux traits monstrueux,

qui bafoue les règles de l'hospitalité avant d'être mis hors
d'état de nuire par un héros, est à cet égard caractéristique37.
Parallèlement toutefois, la présence de Daphnis comme celle de

Lityersès, la rivalité sous-jacente entre bouviers et moissonneurs,
le concours de chant initial sont autant d'éléments propres à la
poésie bucolique38.

Qu'en est-il de l'espace représenté? Un point paraît sûr: sauf à

considérer qu'il y ait eu changement de décors et que la confrontation

poétique entre Daphnis et Ménalcas ait été mise en scène,
il ne s'agissait pas d'un espace pastoral, comme dans maints
drames satyriques du Ve siècle, mais soit des champs de Lityersès

soit de son palais39, dans tous les cas d'un espace soumis à la
mainmise humaine. La marginalité n'est donc plus liée au type
d'activité pratiqué mais à la position géographique: en dehors du
monde grec, en Phrygie. Sans doute toutefois ne faut-il pas voir
là un trait véritablement nouveau et, si plusieurs drames
satyriques classiques cumulent ces deux modes de marginalité, il est
également possible que certains aient substitué le second au
premier; tel devait notamment être le cas des Moissonneurs
(OepioTdL) d'Euripide, dont on peut penser qu'il mettait déjà en
scène Lityersès.

36 Fr. 99 F la-3 Snell.
37. Sur ce motif caractéristique du drame satyrique classique, voir D. F.

Sutton, The Greek Satyr Play, p. 145-49.
38. Sur le caractère hétérogène de ce drame, qui présente également des

éléments typiques du roman, voir F. Napolitano, «Il Teatro di Sositeo»,
p. 86-92.

39. La seconde hypothèse semble plus probable: les vers 16-17 du
fragment 2 Snell, que l'on retienne la conjecture de Nauck ou celle de
Schramm (reprise par F. Napolitano «Il Teatro di Sositeo», p. 77), semblent
indiquer que les champs n'appartiennent pas à l'espace du locuteur; dans le
fragment 3 Snell d'autre part, un personnage racontait, semble-t-il, les
circonstances de la mort de Lityersès: la scène n'était donc sans doute pas
représentée, pas plus que les champs où elle se déroulait.



MONDE PASTORAL ET MONDE URBAIN 21

A l'espace du bourreau s'oppose l'espace des étrangers (£é-
uol), demandeurs d'hospitalité. Or ceux-ci proviennent en principe

d'un monde civilisé; pour des raisons structurelles d'abord:
les victimes d'un être qui se situe du côté de la monstruosité
appartiennent selon toute probabilité au domaine de la culture;
pour des raisons liées au sens même de Çévoç d'autre part: avant
de désigner le simple étranger, ce terme se réfère en effet à l'hôte
qui, en même temps qu'il reçoit l'hospitalité, s'engage à rendre
la pareille le jour venu à celui qui la lui donne; parce qu'il
respecte lui-même, virtuellement du moins, les règles de l'hospitalité,

le Çévoç se situe donc du côté de la civilisation40. C'est
ainsi que dans le Cyclope et sans doute plus largement dans le
drame satyrique classique, les Çévot appartiennent à l'espace
politique d'une cité grecque. Or, qu'en est-il dans le drame de
Sosithéos? Sans doute trouve-t-on Héraclès qui est bien lié à

l'espace civique d'une cité. Souvenons-nous ici toutefois que le
fils d'Alcmène, loin de réaliser l'idéal de l'homme civilisé, est
un héros éminemment ambigu et qu'il n'est pas sans point
commun avec Lityersès: sa gloutonnerie légendaire notamment
répond à celle du fils de Midas41; de même la capacité du
premier à mener à bien des tâches surhumaines peut être mise en
parallèle avec la facilité et la rapidité avec lesquelles le second
moissonne des champs qui ont la hauteur d'un homme42. A
Héraclès comme à Lityersès manque un trait de civilisation
essentiel: la juste mesure.

Reste Daphnis, indissociablement lié au monde pastoral. S'il
est donc vrai que le Çévoç appartient au domaine de la
civilisation, il s'ensuit que dans le drame de Sosithéos ce domaine
s'inscrit autant dans l'espace pastoral que dans l'espace civique.
Ainsi le Daphnis et Lityersès, comme l'Idylle 6 de Théocrite,
témoigne-t-il à nos yeux d'une modification profonde du statut
du monde pastoral. Si dans le Cyclope d'Euripide l'espace
pastoral comme lieu marginal et l'espace politique comme centre
correspondaient à deux stades de civilisations distincts, chez
Sosithéos en revanche, l'un et l'autre apparaissent d'une certaine

40. Voir par exemple Philippe Gauthier, Symbola: les Etrangers et la
Justice dans les cités grecques, Nancy: Annales de l'Est (Université de

Nancy II), 1972, p. 19-23 et Emile Benveniste, Le Vocabulaire des
institutions indo-européennes, Paris: Minuit, 1969, vol. 1, p. 94-96.

41. Voir F. Napolitano, «Il Teatro di Sositeo», p. 80-81.
42. Fr. 99 F 2, 9-11 Snell.



22 ÉTUDES DE LETTRES

manière comme concurrents; comme le second, le premier peut
s'opposer à la marginalité de l'espace barbare de Lityersès.
Parallèlement, le monde pastoral n'est plus un lieu où s'élaborent
des pratiques culturelles destinées à s'imposer dans le monde
urbain, mais, comme dans VIdylle 6 de Théocrite, il sert de
cadre à une relation, sans doute idéalisée, entre deux individus,
Daphnis et Thalie, dans laquelle il est possible de voir l'annonce
de l'amour paradigmatique qui unira Daphnis et Chloé. Plus qu'il
n'imite le drame satyrique classique, Sosithéos le réinterprète et
de cette réinterprétation, Vitruve comme les commentateurs
modernes seront tributaires lorsqu'il s'agira de définir l'espace
pastoral du drame satyrique classique.

Pierre Voelke

Je remercie ici Claude Calame de ses remarques et suggestions dans la mise
au point de cet article.


	Monde pastoral et monde urbain : du Cyclope d'Euripide aux Boucoliastes de Théocrite

