Zeitschrift: Etudes de Lettres : revue de la Faculté des lettres de I'Université de

Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1992)

Heft: 1

Artikel: Monde pastoral et monde urbain : du Cyclope d'Euripide aux
Boucoliastes de Théocrite

Autor: Voelke, Pierre

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-870423

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-870423
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MONDE PASTORAL ET MONDE URBAIN:
DU CYCLOPE D’EURIPIDE
AUX BOUCOLIASTES DE THEOCRITE

L’espace du drame satyrique classique a parfois été assimilé a un
espace bucolique, ceci en raison de son caractére volontiers pastoral.
Or, I’examen du Cyclope d’Euripide d’une part et de 1'Idylle 6 de
Théocrite d’autre part fait apparaitre que, du drame satyrique classique
a la poésie bucolique hellénistique, une modification profonde s’opere
dans la position et dans la fonction du monde pastoral par rapport au
monde urbain. Nous essayons dans un troisiéme temps de montrer de
quelle manieére un drame satyrique de 1’époque hellénistique témoigne
également de ces modifications.

Des rochers, des grottes, des paturages verdoyants, une herbe
fleurie, le souffle d’une brise légére, 1’écoulement d’une eau
tournoyante, la présence de rosée: il n’en fallait pas davantage
pour que les commentateurs modernes, de la renaissance jusqu’a
nos jours, définissent 1’espace du drame satyrique classique
comme un espace bucolique, voire comme un locus amaenus!.

1. Rochers: v. 43, 62, 82, 197, 324, 448, 666, 680, 682; grottes: passim;
végétation: v. 45, 61, 332-33, 447, 541; brise: v. 44-45; eau et rosée: v. 46,
50, 516. L’espace satyrique comme espace bucolique ou comme [ocus
amenus: Richard SEAFORD, Euripides. Cyclops, Oxford: Clarendon Press,
1984, p. 106-7 (ad v. 41-81), 109-10 (ad v. 44, 46), 136 (ad v. 171); Dana
F. SuttoN, The Greek Satyr Play, Meisenheim: Anton Hain, 1980, p. 86,
153, 194-95; Luigi Rossl, «Das attische Satyrspiel. Form, Erfolg und Funk-
tion einer antiken literarischen Gattung», in Das Satyrspiel, éd. B. Seiden-
sticker, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1989, p. 222-51
(p. 225-26) (version italienne dans Dialoghi di archeologia, V1 (1972),
p. 248-301), tout en réservant le terme bucolique a la période hellénistique,
voit toutefois dans la composante pastorale du drame satyrique classique
une préfiguration de la poésie de Théocrite; de méme Thomas G. ROSEN-
MEYER, The Green Cabinet: Theocritus and the European Pastoral Lyric,
Berkeley / Los Angeles: Univ. of California Press, 1969, p. 37.



6 ETUDES DE LETTRES

Déja Vitruve, il est vrai, comparait l’espace satyrique aux
paysages reproduits par les fresques des villas romaines ou
recréés dans les jardins, lorsqu’il écrivait: «satyrice [scaenz]
vero ornantur arboribus, speluncis, montibus reliquisque agres-
tibus rebus in topeodi speciem deformati2.» Si en effet le sens
exact de topeodi reste incertain, le terme se référe a coup sir a
I’ars topiaria, c’est-a-dire tout a la fois a I’art des jardins et a la
peinture de paysages. Peut-étre Vitruve pensait-il plus précisé-
ment dans ce passage aux jardins dionysiaques3; quoi qu’il en
soit, la représentation de la nature et son intégration par le biais
de jardins ou de fresques dans le monde des citadins vont de pair
avec une idéalisation, et — sans qu’il soit possible d’étre
beaucoup plus précis — probablement 1’espace du drame saty-
rique classique était-il vu par Vitruve comme un monde accom-
pli, doté d’une valeur propre, a I’image de I’espace bucolique et
notamment de 1’espace pastoral bucolique#.

Or, notre projet est précisément de montrer ici que 1’espace
pastoral du drame satyrique classique, du Cyclope en particulier,
ne peut étre assimilé a I’espace pastoral de la poésie bucolique,
mais qu’existe au contraire entre 1’un et 1’autre un écart de sens
qu’il convient de reconnaitre si ’on veut rendre justice a la spé-
cificité des ceuvres et des genres. Car, & moins de recourir a des
catégories si larges qu’elles ne peuvent étre opératoires en quel-
que maniere, a moins de ne considérer les éléments constitutifs
d’un paysage que pour eux-mémes, sans s’interroger sur la fagon
dont ils s’insérent dans le contexte de ’ceuvre et sur la fagon
dont I’ceuvre prend elle-méme place dans un contexte historique,
on ne peut de toute évidence procéder a la fagon d’E. R. Curtius
lorsqu’il met sans autre en relation I’ile des chévres au livre 9 de
I’Odyssée, la pelouse fleurie de I’Hymne a Déméter, la pelouse

2. VITR. De Arch. 5,6, 9.

3. Sur ’ars topiaria, le passage de Vitruve et les jardins dionysiaques,
voir Pierre GRIMAL, Les Jardins romains, Paris: Fayard, 19843, p. 90-100,
242, 319-32.

4. A la suite de David M. HALPERIN, Before Pastoral. Theocritus and
the Ancient Tradition of Bucolic Poetry, New Haven / London: Yale Univ.
Press, 1983, p. 118-37 en particulier, il faut en effet noter ici que, pas plus
que la poésie bucolique hellénistique ne peut étre définie comme poésie
pastorale, il n’est possible d’établir une équivalence entre espace pastoral
et espace bucolique: le premier n’est qu'une forme, parmi d’autres, du
second, et ce dernier peut aussi bien revétir un caractére urbain,
domestique, agricole ou arboricole.



MONDE PASTORAL ET MONDE URBAIN 7

ou dialoguent Socrate et Phédre et la campagne des bergers de
Théocrite, comme autant d’exemples de la «nature aimable» dans
la littérature grecque’. Nous aurons I’occasion de le voir, la signi-
fication d’un espace est indissociablement liée a 1’interprétation
globale que 1’on propose de I’ceuvre dans laquelle il s’inscrit.

Les Idylles 6 et 11 de Théocrite nous offrent, en regard du Cy-
clope d’Euripide, un terme de comparaison tout trouvé, puisque
chacune met en scéne le berger Polyphéme. Nous ne retiendrons
ici toutefois que le second de ces deux poemes, les Boucoliastes,
dans la mesure ou il n’a été jusqu’a ce jour que relativement peu
étudié, nettement moins dans tous les cas que le second et sou-
vent d’ailleurs comme une sorte d’annexe a celui-ci.

L’ Idylle 6 présente trois espaces correspondant a trois niveaux
énonciatifs. Le premier équivaut au cadre de la relation narrative,
a laquelle fait référence le vocatif "Apate (v. 2), narrataire du
poéme renvoyant a un narrateur implicite auquel, en 1’absence
d’indications contraires, nous donnerons le nom de Théocrite®.
Le poéme ne donne aucune précision sur 1’espace dans lequel
s’inscrit cette relation. Le poete Théocrite, €nonciateur du
poeéme, est toutefois un citadin et I’on est en droit, en 1’absence
toujours d’indications contraires, de reporter cette qualité sur le
narrateur. Quant a Aratos, le texte ne nous dit rien de lui et, a
moins qu’il ne s’agisse, comme le suggerent avec peu de vrai-
semblance certaines scholies, de 1’auteur des Phenomena, nous
ne disposons pas d’informations permettant de 1’identifier
comme personnage historique. Dans tous les cas, ses rapports
avec Théocrite nous autorisent a considérer qu’il s’agit égale-
ment d’un citadin’ et, dés lors, il faut admettre que la relation
narrative s’inscrit dans un espace urbain.

5. Ernst Robert CurTiUS, La Littérature européenne et le Moyen Age
latin, tr. J. Bréjoux, Paris: PUF, 1956, p. 228-34; voir les remarques cri-
tiques de Winfried ELLIGER, Die Darstellung der Landschaft in der grie-
chischen Dichtung, Berlin / New York: de Gruyter, 1975, p. 445-46, ainsi
que celles beaucoup plus générales de Hans Robert JAauss, Pour une
esthétique de la réception, tr. C. Maillard, Paris: Gallimard, 1978, p. 30,
104, 160-61.

6. Par relation narrative, nous entendons la relation énonciative telle
qu’elle est énoncée par le texte, de méme que narrateur et narrataire
peuvent se définir respectivement comme 1’énonciateur et 1’énonciataire
donnés comme tels par le texte.

7. Sur ’identité d’Aratos, voir Andrew S. F. Gow, Theocritus, Cam-
bridge: Cambridge Univ. Press, 19522, vol. 2, p. 118-19.



8 ETUDES DE LETTRES

Deuxi¢me espace: 1’espace pastoral du récit mettant en scéne
Daphnis et Damoitas, auquel le poéme renvoie dés le premier
vers en le désignant simplement par le terme ydpos. La rencontre
des deux bergers en ce lieu est en effet immédiatement mise en
é¢vidence comme la circonstance qui a permis la confrontation
poétique. Si I’adverbe moke («un jour») et I’emploi de 1’aoriste
(ouvvdyayov: «ils se rencontreérent») nous placent dans le domaine
du récit, il est toutefois possible de voir dans cet énoncé narratif
un déplacement d’ordre métonymique résultant de la substitution
du narratif au descriptif, du fait singulier a la qualité intrinseque,
et ainsi serions-nous tenté de dire que ce n’est pas tant la ren-
contre que 1’espace de la rencontre lui-méme qui est a 1’origine
du chant. Non pas qu’il faille pour autant nécessairement voir
dans cet espace un principe générateur, doté de propriétés ac-
tives, mais peut-€tre s’agit-il d’abord d’un lieu de liberté dont les
éléments — la source et I’herbe tendre (v. 3, 45), parce qu’ils ne
sollicitent aucun labeur, offrent la possibilité au chant et a la
danse de se réaliser sans entrave; liberté amplifiée par la
détermination temporelle: 1a scéne se déroule en été, au milieu de
la journée (v. 5), lorsque la nature s’immobilise et le travail des
hommes s’interrompt8.

L’espace de Daphnis et Damoitas n’est pas uniquement le lieu
d’une harmonie musicale, mais il est également et corollairement
le lieu d’une harmonie entre les individus qui se concrétise dans
le baiser de Damoitas a Daphnis comme dans 1’échange des ins-
truments de musique (v. 42-3), et qui est annoncée deés les pre-
miers vers, comme 1’a bien mis en évidence U. Ott?, dans la trés
faible individualisation des deux protagonistes: leurs troupeaux
sont désignés par un singulier (Tarv dyélav, v. 2); ils ont un age
trées proche (v. 3); quoique distincts, leurs chants semblent se
fondre en une voix unique (dugw ToldS’ deldov: «tous les deux
chantaient ces chants», v. 3-4). Seul le verbe épilw (v. 3) té-
moigne d’une rivalité initiale, dont il ne restera toutefois plus
trace au terme de 1’échange poétique qui ne laisse ni vaincu ni
vainqueur (v. 45).

Cet accord entre Daphnis et Damoitas constaté, reste a pré-
ciser sa nature; de ce point d’interprétation dépend en effet pour

8. Nous suivons ici les remarques de Th. G. Rosenmeyer, The Green
Cabinet, p. 186-87, 76, 88-89.

9. Ulrich OTT, Die Kunst des Gegensatzes in Theokrits Hirtengedichten,
Hildesheim / New York: Georg Holms Verlag, 1969, p. 67-69, 82-83.



MONDE PASTORAL ET MONDE URBAIN 9

une bonne part la compréhension globale de 1’idylle. G. Lawall y
voit une relation amoureuse: preuve en serait le baiser et la dif-
férence d’age entre les deux bouviers!?. Sans doute la relation
homosexuelle 1égitime est-elle fondée pour les Grecs sur une
différence d’age, mais cette différence va de pair avec une inéga-
lité de statut et une absence de réciprocité; au désir amoureux de
1’adulte (I’éraste), 1’adolescent (I’éromene) ne peut répondre que
par un sentiment d’admiration ou d’attachement!!. Or, comme
nous ’avons vu, toute la relation entre Daphnis et Damoitas est
fondée sur 1’équilibre, la réciprocité, 1’absence d’individuali-
sation. Quant au baiser, relevons qu’il est donné par Damoitas, le
plus jeune des deux patres, alors que !’initiative devrait en reve-
nir a 1’ainé, Daphnis!2. Au demeurant, la différence d’age entre
les deux protagonistes ne constitue elle-méme pas un indice pro-
bant, et il est tout a fait possible — le contexte y invite — de
voir dans les adjectifs myppds et nuiyéveros une variation, plutot
qu’une opposition, qui vient souligner 1’appartenance des deux
bouviers a2 une méme catégorie d’age; myppds désigne en effet la
couleur du premier duvet sur le visage de I’adolescent encore en
dge d’étre éromeéne, tandis qu’nutyéreios, «a demi barbu», in-
dique que Daphnis a certes dépassé ce stade, sans qu’il soit pour
autant adulte et sans qu’il puisse donc jouer le role de 1’éraste!3.

Ceci encore, pour anticiper: la relation entre Polyphéme et Ga-
latée, qui, elle, appartient sans ambiguité au domaine de 1’amour,
repose tout entieére, conformément a la tradition grecque, sur la
perception visuelle!4. Or rien de tel en ce qui concerne Daphnis
et Damoitas: la vue est remplacée par I’audition, signe que leur

10. Gilbert LawaLL, Theocritus’ Coan Pastorals. A Poetry Book, Cam-
bridge Mass.: Harvard Univ. Press, 1967, p. 69-70.

11. Kenneth J. DOVER, Homosexualité grecque, tr. S. Said, Grenoble: La
Pensée sauvage, 1982, p. 31, 70-71, 107-9.

12. Francis CAIRNS, Generic Composition in Greek and Roman Poetry,
Edinburgh: Edinburgh Univ. Press, 1972, p. 195, «résout» la contradiction
en faisant de Damoitas 1’ainé, ce que dément le texte.

13. Sur I’adjectif myppds, voir A. S. F. Gow, Theocritus, vol. 2, p. 120-21
(ad v. 3), avec notamment le parallele qu’offre 1'/dylle 15, v. 130. Contre
une opposition d’age entre les deux protagonistes: U. Ott, Die Kunst des
Gegensatzes, p. 68; voir également G. O. HUTCHINSON, Hellenistic Poetry,
Oxford: Clarendon Press, 1988, p. 184.

14. La vue et le regard constituent sans doute 1'isotopie dominante du
poe¢me: v. 8, 9, 11, 19, 21, 22, 25, 28, 31, 34, 35, 36, 37, 38; souligné par
Charles P. SEGAL, «Landscape into Myth: Theocritus’ Bucolic Poetry»,
Ramus, IV (1978), p. 115-39 (p. 129).



10 ETUDES DE LETTRES

relation est d’un autre ordre. Plus largement enfin, réussite musi-
cale et réussite amoureuse apparaissent dans les idylles pasto-
rales de Théocrite comme incompatibles; ceci est vrai en premier
lieu de Daphnis, connu a la fois comme inventeur de la poésie
bucolique et pour ses échecs amoureux qui font de lui un patre
Soepws, «qui ne sait aimerld»; ceci est vrai également, comme
nous le verrons, de Polyphéme qui est qualifié par le méme
adjectif dans notre idylle (v. 7). Au total donc, I’harmonie qui
sous-tend les rapports entre les deux chanteurs ne nous semble
pas relever du domaine d’Eros, mais comparable a celle qui unit
Thyrsis et le chevrier dans I’Idylle 1 ou Simichidas et Lykidas
dans 1’Idylle 7, elle doit étre comprise comme le résultat spé-
cifique et irréductible de 1a communication poétique.

Le chant des bouviers introduit un troisieme espace: celui de
Polyphéme et Galatée. Les paturages du Cyclope se situent en
bordure de mer et cette position, de méme que le caractere in-
sulaire du lieu (v. 33), vont conduire tout naturellement a une
thématisation des rapports entre I’«ici» de la terre ferme et le
«la-bas» (avTdbe, v. 15) de la mer a travers la mise en scéne des
rapports qu’entretiennent Polyphéme et Galatée. Ainsi U. Ott a-
t-il relevé le jeu de substitution qui s’opére entre 1’environne-
ment et les protagonistes: au chien qui aboie contre Galatée
répondent les reflets et les clapotis de I’eau (v. 10-12); les
moutons, le chien et la grotte de Polyphéme sont en lieu et place
de ce dernier la cible des pommes que jette la nymphe et I’objet
de ses regards (v. 6, 9, 28)16, Mais il y a plus: au jeu de séduction
de Galatée correspond une contamination du monde marin par le
monde terrestre. Les pommes que lance la Néréide sont ainsi tout
a la fois signe de I’amour qu’éprouve, ou feint d’éprouver, celle
qui habite la mer pour celui qui habite la terre et signe de la
présence de la terre dans la mer. De méme, comparaisons et
métaphores tendent-elles 2 manifester une assimilation partielle
de Galatée, créature marine, au monde terrestre. Ainsi est-elle
comparée par Daphnis aux aigrettes desséchées qui se détachent
des chardons dans la chaleur briilante de 1’été (v. 15-16): I’hu-
mide et le froid sont comparés au sec et au chaud!’”. Méme

15. Id. 1, 85;cf. Id. 7, 72-77 et §, 20,

16. U. Ott, Die Kunst des Gegensatzes, p. 77 n. 227, p. 83-84; voir égale-
ment Ch. P. Segal, «Landscape into Myth», p. 128-30.

17. Le caractere paradoxal de la comparaison est noté par Ch. P. Segal,
«Landscape into Myth», p. 129.



MONDE PASTORAL ET MONDE URBAIN 11

paradoxe dans la métaphore, lexicalisée sans doute mais non
moins intéressante dans ce contexte, qu’utilise Polyphéme lors-
qu’il dit de Galatée qu’elle fond ou se liquéfie (TdkeTar, v. 27)
sous I’effet de la jalousie, comme si la liquidité ne lui était pas
naturellement associée. Autre effet de la jalousie: elle est fu-
rieuse telle un animal piqué par un taon; du moins est-ce le sens
premier du verbe oloTpéw (v. 28), annoncé par le verbe kvilw
(v. 25). Or, le scholiaste vient nous rappeler que ce sont les
bovins qui sont au premier chef pourchassés par ces insectes; le
cas d’I6 métamorphosée en vache et poursuivie sans fin par un
taon est de ce point de vue exemplaire!®. La comparaison inhé-
rente au sens du verbe oloTpéw tend par 1a méme a relier Galatée
au monde pastoral: rien d’étonnant des lors a ce que I’état de
fureur ainsi décrit pousse la nymphe hors de 1’élément marin (éx
Baidooas, v. 27).

Si par le biais de 1’amour et de la jalousie, Galatée, et avec
elle le monde marin, semble recevoir un caractere terrestre, force
est de constater qu’il n’y a pas réciprocité: Polyphéme refuse
tout contact avec la Néréide et c’est en vain que I’on cherchera
des comparaisons ou des métaphores assimilant le Cyclope et son
espace au monde de la mer. Pour qu’il modifie son comporte-
ment, il faudrait que celle qui le courtise jure de lui préparer une
belle couche sur son ile (v. 32-33). La position en fin de vers et
de phrase du syntagme 7@08’ émi vdow ainsi que la premiére
place a I'intérieur du syntagme du déictique mettent en évidence
I’importance accordée a la terre ferme comme lieu de 1’union. En
d’autres termes, radicalisant ce qu’impliquaient déja les compa-
raisons et les métaphores signalées plus haut, Polyphéme, par le
serment qu’il attend de Galatée, veut ancrer définitivement la
nymphe dans 1’espace terrestre, rejetant sa nature marine et
refusant de 1’intégrer comme telle. Et de fait, la mer vue de la
terre n’est que le reflet de celle-ci et de ceux qui I’habitent: reflet
du chien courant sur la gréve (v. 11-12), reflet de Polyphéme se
contemplant (v. 35-38); I’autre ne peut étre reconnu car il ne doit
étre que le reflet du méme, et a ’amour de 1’autre rendu ainsi
impossible se substitue I’amour de soi. La mise en parallele des
vers 18-19 et 34-38 montre de fagon tout a fait claire cette sub-
stitution et le caractére érotique du regard que Polyphéme porte

18. Schol. ad Id. 6, 28 a Wendel; cf. AEscH. Supp. 306-9.



12 ETUDES DE LETTRES

sur lui-mémel?; ainsi, de méme que sous l’effet de 1’amour
qu’éprouve Galatée, ce qui n’est pas beau, a savoir le Cyclope,
apparait comme beau, de méme apparait comme belle a
Polyphéme I’image que lui renvoie la mer, alors qu’on le dit laid
(v. 34). Cette autofascination ne pourra étre rompue que grace au
savoir de la vieille Kottytaris (v. 40), qui s’oppose a la beauté,
bien réelle celle-ci, de Galatée (v. 14), ’efficacité de la relation
didactique soulignant I’échec de la relation amoureuse. Signi-
ficatif est a cet égard le rapprochement qu’opérent les scholiastes
entre le nom propre Kottytaris et le substantif k67os qui désigne
le ressentiment ou 1’animosité20,

«Je fermerai ma porte»: par ces mots (v. 32), le Cyclope ré-
sume la corrélation existant entre d’une part I’imperméabilité
et la cloture de son espace et d’autre part 1’impossibilité de
I’amour. Face a cette impossibilité, demeure la possibilité de la
musique: ainsi Polyphéme joue-t-il sur sa syrinx de doux airs
(v. 9). Que musique et amour doivent étre mis en relation comme
les termes d’une alternative, le vers 9 I’indique clairement dans
la mesure ou 1’on ne peut manquer de rapprocher sur le plan
phonique le syntagme ab¢a ovplobwy, décrivant ’activité mu-
sicale, de la séquence d6’ 0S¢ qui se référe a 1’attention que
devrait préter Polyphéme a Galatée; toutefois, dans le méme
temps, sur le plan sémantique, la forme i8¢, impératif d’un verbe
de vue, s’oppose a ouplodwy, participe d’un verbe dont le sens
implique la sonorité, I’amour étant du domaine du voir et s’op-
posant en ceci, comme nous l’avons indiqué plus haut, a la
musique. L’alternative voir / entendre est d’ailleurs reprise a la
fin du poe¢me dans I’opposition entre I’image fascinante que ren-
voie a Polyphéme la surface de la mer et la parole libératrice de
Kottytaris; de méme la parole divinatrice de Télémos annonce-
t-elle au Cyclope la perte de son ceil (v. 22-24). Le son, qu’il soit
purement musical ou qu’il s’articule dans une parole, est donc
associé a la disparition de la vue et, du méme coup, a celle de
I’amour.

Reste a analyser les rapports qu’entretiennent les trois espaces
ainsi distingués, & commencer par ceux unissant 1’espace des
bouviers et celui construit par leur chant. Sur le plan énonciatif,

19. Rapprochement fait par U. Ott, Die Kunst des Gegensatzes, p. 81-82,
et W. Elliger, Die Darstellung der Landschaft, p. 323-24.
20. Schol. ad Id. 6, 40 c, e, f Wendel.



MONDE PASTORAL ET MONDE URBAIN 13

observons en premier lieu que Daphnis interpelle, en tant que
sujet de 1’énonciation, Polypheéme, sujet de 1’action chantée; par
la méme, le monde du Cyclope semble surgir au cceur du monde
des bouviers et ’un et 1’autre apparaissent, du moins pour un
temps, comme contigus?!. Quant & Damoitas, il joue le rdle de
Polyphéme, d’ou confusion momentanée, du point de vue des
déictiques, entre sujet, temps et espace de I’énonciation d’une
part et sujet, temps et espace de 1’énoncé d’autre part, sans qu’il
n’y ait ni masque, ni décor, ni scéne pour garantir cette dis-
tance?2. Ainsi, d’un chant a I’autre, passe-t-on d’une contiguité a
une confusion des mondes. '

Cette assimilation s’opere naturellement également sur le plan
sémantique. Dans les deux cas, 1’espace est de nature pastorale, a
cette différence prés que Daphnis et Damoitas sont bouviers, tan-
dis que Polyphé¢me est berger. L’espace de ce dernier, comme
I’espace des premiers, revét un caractére musical; a cet égard
I’adjectif substantivé abdéa (v. 9), qui désigne les doux airs que
joue Polyphéme sur sa syrinx, doit étre rapproché phoniquement
des formes du verbe aeiSetv (v. 4, 20) qui se réferent au chant
des bouviers. Quant a I’impossibilité de I’amour qui se manifeste
dans le monde du Cyclope comme corollaire de 1’activité musi-
cale, elle trouve son pendant, au sein du monde de Daphnis et
Damoitas, dans la possibilité qu’offre le chant d’une harmonie
et d’un accord entre les individus se situant hors du domaine

21. Nous aurions donc affaire a un phénoméne comparable & ce que
Gérard GENETTE, Figures III, Paris: Seuil, 1972, p. 243-46, appelle méta-
lepse et qu’il définit comme «[...] intrusion du narrateur ou du narrataire
extradiégétique dans 1’univers diégétique (ou de personnages diégétiques
dans I’univers métadiégétique), ou inversément [...]» (p. 244). Comme le
montre Genette, une telle intrusion revét toujours un caractére transgressif
et produit un effet de bizarrerie; d’ou I’embarras des commentateurs, a
commencer par les scholiastes qui tentent de rétablir la distance, que sup-
pose la mimésis, entre monde de 1’énonciation et monde du récit, en disant
de Daphnis «qu’il joue le rdle (utueiTar) de quelqu’un d’indéterminé
(Ttva) dialoguant avec Polyphéme» (schol. ad Id. 6, b Wendel); formule
reprise telle quelle par Philippe E. LEGRAND, Bucoliques grecs, Paris: Les
Belles Lettres, 1925, vol. 1, p. 56; G. O. Hutchinson, Hellenistic Poetry,
p. 185-87, met également en avant le statut incertain du premier chanteur.

22. Sur cette confusion et sur le masque comme fagon de rétablir (par-
tiellement) la distance entre le «je» du porteur du masque et le «je» du
personnage joué, voir Claude CALAME, «Le Masque pour mettre en scéne

I’altérité», in Le Récit en Gréce ancienne. Enonciations et représentations
de poétes, Paris: Klincksieck, 1986, p. 85-100.



14 ETUDES DE LETTRES

d’Eros. En définitive, 1’espace du Cyclope et ’espace des bou-
viers s’averent constituer un méme monde dédoublé ou, plus
précisément, les deux faces complémentaires d’un méme monde.

Reste la question des rapports entre ce monde et le monde
urbain de Théocrite et Aratos. Un premier point doit étre souli-
gné: I’énonciation s’ouvre et se conclut sur le mode du récit?3,
d’ou opposition entre le «je / tu», I’«ici» et le «maintenant» de la
relation narrative et le «ils», le «quelque part» (eis éva ydpov,
v. 1) et le «une fois» (moke, v. 2) du récit. Cette distance est
accentuée par la mise en scéne de Daphnis, qui inscrit 1’histoire
racontée dans le temps du mythe, et par 1’absence de tout élé-
ment de réalisme, qui va de pair avec I’idéalisation des rapports
qui unissent les deux patres?4, Parallélement a cette mise a dis-
tance toutefois, le monde de la narration partage avec le monde
du récit deux traits essentiels: au chant de Daphnis et Damoitas
correspond le poeme de Théocrite et, par le biais du discours
direct qui occupe trente-cinq vers sur les quarante-six que
compte 1’idylle, le second tend a se confondre avec le premier;
d’autre part, comme le chant des patres, le poéme du citadin est
porteur d’une relation, en 1’occurence avec Aratos. Des lors, la
parole poétique de Théocrite ne manifeste pas simplement le
désir d’établir avec son destinataire une relation comparable a
celle existant entre Daphnis et Damoitas, mais, dans la mesure ou
elle intégre le chant des bouviers, condition de la concorde qui
regne entre eux, elle devient elle-méme créatrice d’un accord
analogue et se voit dotée ainsi d’une dimension performative;
encore cette dimension ne doit-elle probablement pas étre prise
trop au sérieux et sans doute est-elle davantage simulée que
réelle: 1l ne pourrait s’agir que de I’'un de ces clins d’ceil qu’af-
fectionne la poésie alexandrine a la tradition poétique antérieure.
Les rapports entre espace urbain et espace pastoral reposent ainsi
tout a la fois sur la distance et sur une analogie conduisant a la
fusion des discours, et c’est ce double aspect qui confere au
monde pastoral une valeur paradigmatique susceptible de garan-
tir ’efficacité de la parole du poete urbain. Il semble a cet égard
que les patres musiciens remplissent une fonction comparable a

23. V. 1-5, 20, 42-46.
24. Sur ce point, voir U. Ott, Die Kunst des Gegensatzes, p. 69-71.



MONDE PASTORAL ET MONDE URBAIN 15

celle des Muses et que ce soit en définitive d’eux que le poéte
citadin recoive — feigne de recevoir — sa compétence?3.

Remontons quelque cent-cinquante ans en arriére et considé-
rons 1’espace pastoral du Cyclope d’Euripide dans ses rapports
au monde urbain. L’espace du Cyclope se situe au carrefour de
deux trajets: celui des satyres et de Siléne partis a la recherche de
leur maitre, Dionysos, enlevé par des pirates; celui d’Ulysse et
de ses compagnons rentrant de Troie et se dirigeant vers leur
patrie, Ithaque (v. 107, 277-78). Ce second trajet définit donc
deux espaces urbains, par rapport auxquels la terre du Cyclope
fait figure d’espace tiers, se situant en dehors ou, plus préci-
sément, au-dela de la trajectoire normale et logique reliant les
deux cités: comme Siléne et les satyres, Ulysse et ses compa-
gnons ne doivent en effet leur présence sur 1’ile de Polyphe¢me
qu’aux bourrasques tempétueuses et au destin?. Cette
disposition géographique recouvre une opposition explicite entre
la terre du Cyclope et I’espace urbain, la premiére n’ayant ni les
murs ni les fortifications propres au second (v. 115-16).
Parallélement a cette opposition, ’espace de Polyphéme est
présenté comme un monde inaccessible: c’est une terre
inhospitaliere (dfevos yA, v. 9127), délimitée par des rives
abruptes (akTal, v. 85, 702).

Pourtant, en méme temps que le texte souligne cette opposi-
tion et cette cloture, une série d’éléments viennent les mettre en
question et «ouvrent » en quelque sorte 1’ile du Cyclope, en en
faisant un lieu d’émergence de la culture. Le caractere pastoral
de cet espace correspond en lui-méme a un premier stade de civi-
lisation et de ce point de vue il se distingue de 1’espace de la
chasse, comme le suggeére le vers 130: c’est au loin (@poiidos’)
que Polyphéme chasse les bétes sauvages, cerfs mais aussi lions
(v. 248-49). Le Cyclope lui-méme, tout monstrueux soit-il, n’en

25. Cf. a cet égard I'ldylle 9, attribuée & Théocrite, qui s’ouvre par un
appel du narrateur aux bouviers Daphnis et Ménalcas, pour qu’ils lui
chantent un chant bucolique: on ne peut manquer d’entendre ici en écho
les invocations aux Muses des poetes épiques; voir a cet égard D. M.
Halperin, Before Pastoral, p. 217-48, qui montre comment la poésie buco-
lique procéde par décalages et inversions par rapport au genre épique
auquel d’ailleurs elle-méme appartient.

26. V. 19-20, 109-10, 278-79.

27. Selon une correction proposée par Jacobs et reprise par Seaford.



16 ETUDES DE LETTRES

détient pas moins des savoirs émanant du monde civilisé, en plus
des connaissances propres a 1’activité pastorale. Plus précisément
— et de facon plus retorse, Polyphéme se sert de procédures et
de savoirs civilisés pour commettre des actes barbares ou, si 1’on
veut inverser le rapport instrumental, recourt a des actes barbares
pour dénaturer et pervertir des pratiques civilisées. Ainsi, en se
livrant a 1’anthropophagie, acte monstrueux s’il en est, Poly-
phéme simule la maniére civilisée de consommer de la viande en
procédant a un simulacre de sacrifice?8. De méme s’il posséde
des crateéres, c’est pour y mettre du lait et, s’il envisage bien que
de tels récipients puissent servir a un mélange, c’est & un mé-
lange de lait de brebis et de lait de vache qu’il songe (v. 216-18,
388-89). S’il est par ailleurs vrai que la longue réponse de
Polyphéme a Ulysse, qui lui demande de 1’épargner, refléte des
theses comparables a celles défendues par Callicles dans le
Gorgias de Platon, 1l en résulte qu'une fois encore le Cyclope
s’appuie sur des theéses et des idées émanant du monde civilisé —
de la bonne société athénienne, pour justifier son attitude
monstrueuse??, Ainsi assiste-t-on a une subversion des limites
censées distinguer sauvagerie et culture.

Sur le plan narratif, le parcours d’Ulysse fait de la terre de
Polyphéme tout a la fois un point de passage vers la civilisation
et le lieu d’un passage a la civilisation ou, tout au moins, un lieu
au sein duquel se réalise un progres vers celle-ci. Point de pas-
sage vers le monde de la culture, du simple fait, évident peut-étre
mais non sans signification, qu’Ulysse doit faire étape sur cette
terre pour regagner 1’espace civique d’Ithaque. Lieu d’un progres
dans la civilisation, dans la mesure ou le passage d’Ulysse ne
peut se réaliser que par le biais d’une victoire sur la mons-
truosité, sur le Cyclope qui, en perdant son ceil, perd du méme
coup, partiellement du moins, son pouvoir de nuire.

La ruse et le vin seront de facon tout a fait significative les
instruments de cette victoire. La ruse apparait en effet dans les
représentations culturelles grecques tout a la fois comme le mode
d’action privilégié de 1’éphébe, c’est-a-dire de I’individu en

28. V. 241-49, 340-46, 356-74, 382-404; voir Werner BIEHL, «Die Funk-
tion des Opfermotivs in Euripides’ “Kyklops”», Hermes, CXV (1987),
p. 283-99.

29. V. 316-46; voir Leonardo PAGANELLI, Echi storico-politici nel
«Ciclope» euripideo, Padova: Antenore, 1979, p. 21-60 et R. Seaford,
Euripides: Cyclops, p. 52-55; contra: D. F. Sutton, The Greek Satyr Play,
p.- 121.



MONDE PASTORAL ET MONDE URBAIN 17

passe d’entrer de plain pied dans le domaine de la culture en
accédant au statut de citoyen adulte, et comme 1’instrument par
lequel le civilisé vient a bout de la sauvagerie ou la maitrise pour
modeler a partir d’elle des objets de culture. Liée a la marginalité
et a la médiation, la ruse s’oppose aux modes d’action reconnus
dans le domaine civilisé proprement dit, et c’est ainsi que s’il
admet utiliser des moyens biaisés pour venir a bout de Poly-
pheme, Ulysse décrit en revanche son combat contre les Troyens
comme une confrontation directe et réguliere30.

Il est non moins significatif qu’Ulysse recoure au vin pour
parvenir 2 ses fins, tant il est vrai que le vin est par excellence
un produit médiateur3!. Comme la vigne qui, sauvage en son ori-
gine, demande a étre cultivée, le vin, avant de pouvoir étre con-
sommé, du moins dans le cadre du banquet, demande & étre
apprivoisé et doit refaire a chaque fois le méme parcours du
sauvage au civilisé, ceci notamment par 1’adjonction d’une dose
bien précise d’eau. Comme I’indique Ulysse, la vigne et par la
méme le vin font 1’objet d’un savoir qu’il se targue quant a lui de
posséder (v. 567); d’ou la conclusion de Polyphéme: la vigne est
un bois savant (cogov Evdov, v. 572).

Maitrisé et bu selon certaines normes, le vin est alors porteur
de multiples bienfaits et il se trouve du coup doté d’une position
centrale au sein de la culture. C’est ainsi qu’a son arrivée sur
I’ile du Cyclope, Ulysse, soucieux de savoir s’il a échoué sur une
terre civilisée, énumere les différents éléments dont la présence
lui permettrait de répondre par I’affirmative: la cité, la politique,
I’hospitalité et, pour ce qui est du régime alimentaire, le blé de
Déméter et le vin de Dionysos32. Principal bienfait du vin:
I’oubli des maux et des chagrins, a travers la danse, la joie et en
fin de compte le sommeil33. Dés lors, celui qui ne sait tirer profit
d’une telle boisson est fou (uaivetat, v. 168), et il est a ce titre

30. V. 315, 449, 476 vs v. 199-200. Sur les représentations de la ruse
dans la culture grecque, voir en particulier Marcel DETIENNE & Jean-Pierre
VERNANT, Les Ruses de lintelligence. La métis des Grecs, Paris: Flam-
marion (Champs), 1974 et Pierre VIDAL-NAQUET, «Le Chasseur noir et
I’origine de 1’éphébie athénienne», in Le Chasseur noir. Formes de pensée
et formes de société dans le monde grec, Paris: Maspero, 1981, p. 151-75.

31. Sur I’expérience grecque du vin, voir par exemple Marcel DETIENNE,
Dionysos a ciel ouvert, Paris: Hachette, 1986, p. 45-65 et Frangois
LISSARRAGUE, Un Flot d'images: une esthétique du banquet grec, Paris:
Adam Biro, 1987, p. 7-22.

32. V. 115-25; cf. EUur. Bacch. 274-83.

33. V. 171-72, 522-24, 573-74; cf. EUR. Bacch. 280-83, 381, 385.



18 ETUDES DE LETTRES

comparable a celui qui le boit pur: tous deux sont comme frappés
de folie (uavia) et comme rejetés hors du domaine de la culture.

Selon son usage, le roéle médiateur du vin peut donc s’accom-
plir en des directions opposées: il peut étre facteur de civilisation
ou facteur d’ensauvagement. Notre drame satyrique présente
toutefois une situation plus complexe. Si Polyphéme boit en effet
son vin sans adjonction d’eau (v. 557-58), lui méme étant un
duetktos avnp (v. 429), un homme, littéralement, non-mélangé
— entendons: sans rapport avec autrui ou asocial, cette consom-
mation le conduit paradoxalement a souhaiter précisément
rompre son isolement pour partager avec ses fréres le breuvage
dionysiaque et pour former avec eux un kémos34, de fagon
analogue, sous I’effet du vin pur, terre et ciel semblent se méler
(v. 578-79). Autre paradoxe: c’est Ulysse qui inverse les normes
civilisées en matiere de consommation du vin, en persuadant le
Cyclope qu’il doit étre bu seul chez soi et non dans le cadre
symposiaque (v. 451-53, 530-40). Dés lors, et bien que Siléne
tente de lui enseigner son bon usage (v. 557-64), la boisson de
Dionysos, loin de civiliser Polyphéme, causera sa perte en le
plongeant dans un sommeil, comme elle, non mélangé (Umvos
dkpaTtos, v. 601-2), c’est-a-dire funeste, apres, il est vrai, lui
avoir procuré un plaisir non moins pur (dkpatos xdpts, v. 577).
C’est ic1 qu’intervient un dernier paradoxe: bien que — parce
que — pur et bu en solitaire, le vin, dans la mesure ou il permet
de venir a bout d’un étre monstrueux et de venger les compa-
gnons d’Ulysse engloutis par lui, se fait I’instrument de la justice
(6ikmn, v. 422) et revét donc encore une fonction civilisatrice.

En définitive, 1’espace du Cyclope nous apparait donc comme
point de contact et comme zone frontiére entre culture et sauva-
gerie, comme lieu marginal ou la premiére nait de la maitrise de
la seconde. Ainsi I’espace pastoral porte-t-il en lui ce qui trou-
vera sa pleine réalisation au sein de I’espace urbain de la cité et,
par la méme, s’établit entre I’un et 1’autre un rapport de conti-

34. V. 445-46, 507-9, 531-40. Comme le reléve David KONSTAN, «An
Anthropology of Euripides’ Cyclops», Ramus, X (1981), p. 87-103 (p. 94),
il s’agit peut-étre davantage de liens naturels et familiaux que véritable-
ment sociaux; a noter toutefois que Polyphéme ne parle pas uniquement de
freres (v. 445, 509, 531), mais également d’amis (v. 533). Sur l'initiation de
Polyphéme aux régles de consommation du vin, voir Luigi E. Rossi, «Il
Ciclope di Euripide come kduos “moncato”», Maia, XXIII (1971), p. 10-38
(p. 21-31).



MONDE PASTORAL ET MONDE URBAIN 19

nuité. Or, souvenons-nous, I’espace pastoral bucolique se pré-
sente au contraire comme un monde achevé et clos se suffisant a
lui-méme, comme un monde qui, loin de constituer le fondement
et la limite d’une culture qui ne pourrait trouver son accomplis-
sement qu’au sein de l’espace urbain, existe parallelement a
celui-ci, avec sa valeur propre, et peut lui servir, du moins est-ce
le cas dans I'Idylle 6, de modele. Par ailleurs, qu’il constitue une
limite et un fondement ou un modele, le monde pastoral se voit
certes doté dans le drame satyrique comme dans I’idylle d’une
fonction déterminante dans la définition des comportements
citadins; ceux-ci ne sont cependant pas du méme ordre dans ’un
et I’autre cas: dans le monde pastoral du Cyclope, c’est 1’institu-
tion de pratiques sanctionnées par une norme sociale qui est en
jeu (lois de 1’hospitalité, régles de consommation du vin, jus-
tice), tandis que le monde de Daphnis se présente comme un
modele susceptible d’établir une relation d’ordre purement indi-
viduel, résultant d’un choix de vie et non d’une régle culturelle.

Si donc I’espace pastoral revét par rapport a 1’espace urbain
une signification tout autre dans un drame satyrique classique et
dans un poe¢me bucolique hellénistique, on est en droit de se de-
mander ce qu’il advient de I’espace dans un drame satyrique con-
temporain de Théocrite. Si le drame satyrique tend aprés le Ve
siecle a s’assimiler a la comédie, le III¢ siécle semble connaitre,
paralleélement a cette évolution, un retour partiel au modele clas-
sique dont devaient témoigner les pieces de Sosithéos33. De cet
auteur nous sont parvenus deux fragments d’un drame intitulé
Daphnis et Lityersés, dont I’argument était le suivant: Daphnis,
victorieux dans un concours de chant qui I’opposait 2 Ménalcas
et qui avait pour juge Pan, recoit en récompense la nymphe
Thalie comme épouse; celle-ci est enlevée par des brigands et
Daphnis, parti a sa recherche, la retrouve esclave chez le mois-
sonneur Lityerses, roi de Kelaenes, en Phrygie, et fils de Midas.
Les agissements de ce dernier sont décrits, sans doute par
Daphnis, dans le plus long fragment conservé: faisant lui-méme
preuve de boulimie, Lityerseés gave les étrangers qui ont le mal-

35. Sur I’évolution du drame satyrique apres le Ve siecle, voir D. F
Sutton, The Greek Satyr Play, p. 75-94 et R. Seaford, Euripides: Cyclops,
p- 19-21; sur le théatre de Sosithéos, voir Felicia NAPOLITANO, «Il Teatro di
Sositeo», Rendiconti della Academia di Archeologia, Lettere e Belle Arti,
LIV (1979), p. 65-92.



20 ETUDES DE LETTRES

heur d’arriver chez lui; puis, les contraignant 2 moissonner avec
lui ses champs, il finit par les décapiter au moyen d’une gerbe.
Heureusement arrivera Héraclés qui imposera au fils de Midas le
sort qu’il réservait a ses hotes, et libérera ainsi Daphnis et
Thalie36,

Cette intrigue témoigne sans conteste d’un retour au modele
classique: la mise en scéne d’un personnage aux traits monstru-
eux, qui bafoue les régles de 1’hospitalité avant d’€tre mis hors
d’état de nuire par un héros, est a cet égard caractéristique’.
Parallelement toutefois, la présence de Daphnis comme celle de
Lityerses, la rivalité sous-jacente entre bouviers et moissonneurs,
le concours de chant initial sont autant d’éléments propres a la
poésie bucolique3?.

Qu’en est-il de I’espace représenté? Un point parait siir: sauf a
considérer qu’il y ait eu changement de décors et que la confron-
tation poétique entre Daphnis et Ménalcas ait été mise en scéne,
il ne s’agissait pas d’un espace pastoral, comme dans maints
drames satyriques du Ve siecle, mais soit des champs de Lityer-
seés soit de son palais3?, dans tous les cas d’un espace soumis a la
mainmise humaine. La marginalité n’est donc plus liée au type
d’activité pratiqué mais a la position géographique: en dehors du
monde grec, en Phrygie. Sans doute toutefois ne faut-il pas voir
12 un trait véritablement nouveau et, si plusieurs drames saty-
riques classiques cumulent ces deux modes de marginalité, il est
¢galement possible que certains aient substitué le second au
premier; tel devait notamment étre le cas des Moissonneurs
(Geproral) d’Euripide, dont on peut penser qu’il mettait déja en
scene Lityerses.

36 Fr. 99 F 1a-3 Snell.

37. Sur ce motif caractéristique du drame satyrique classique, voir D. F.
Sutton, The Greek Satyr Play, p. 145-49.

38. Sur le caractére hétérogeéne de ce drame, qui présente également des
éléments typiques du roman, voir F. Napolitano, «Il Teatro di Sositeo»,
p. 86-92.

39. La seconde hypothése semble plus probable: les vers 16-17 du
fragment 2 Snell, que I’on retienne la conjecture de Nauck ou celle de
Schramm (reprise par F. Napolitano «Il Teatro di Sositeo», p. 77), semblent
indiquer que les champs n’appartiennent pas a I’espace du locuteur; dans le
fragment 3 Snell d’autre part, un personnage racontait, semble-t-il, les
circonstances de la mort de Lityerses: la scéne n’était donc sans doute pas
représentée, pas plus que les champs ou elle se déroulait.



MONDE PASTORAL ET MONDE URBAIN 21

A l’espace du bourreau s’oppose I’espace des étrangers (&é-
vot), demandeurs d’hospitalité. Or ceux-ci proviennent en prin-
cipe d’un monde civilisé; pour des raisons structurelles d’abord:
les victimes d’un €tre qui se situe du c6té de la monstruosité
appartiennent selon toute probabilité au domaine de la culture;
pour des raisons liées au sens méme de &€ros d’autre part: avant
de désigner le simple étranger, ce terme se référe en effet a I’hote
qui, en méme temps qu’il recoit 1’hospitalité, s’engage & rendre
la pareille le jour venu a celui qui la lui donne; parce qu’il res-
pecte lui-mé€me, virtuellement du moins, les régles de 1’hospi-
talité, le &€ros se situe donc du cdté de la civilisation40, C’est
ainsi que dans le Cyclope et sans doute plus largement dans le
drame satyrique classique, les &éror appartiennent & 1’espace
politique d’une cité grecque. Or, qu’en est-1l dans le drame de
Sosithéos? Sans doute trouve-t-on Héraclés qui est bien lié a
I’espace civique d’une cité. Souvenons-nous ici toutefois que le
fils d’Alcmene, loin de réaliser 1’idéal de I’homme civilisé, est
un héros éminemment ambigu et qu’il n’est pas sans point
commun avec Lityerseés: sa gloutonnerie légendaire notamment
répond a celle du fils de Midas*!; de méme la capacité du pre-
mier 2 mener a bien des tiches surhumaines peut €tre mise en
parallele avec la facilité et la rapidité avec lesquelles le second
moissonne des champs qui ont la hauteur d’un homme*2. A
Héraclés comme a Lityersés manque un trait de civilisation
essentiel: la juste mesure.

Reste Daphnis, indissociablement lié au monde pastoral. S’il
est donc vrai que le f€ros appartient au domaine de la civili-
sation, il s’ensuit que dans le drame de Sosithéos ce domaine
s’inscrit autant dans 1’espace pastoral que dans 1’espace civique.
Ainsi le Daphnis et Lityersés, comme 1’Idylle 6 de Théocrite,
témoigne-t-il a nos yeux d’une modification profonde du statut
du monde pastoral. Si dans le Cyclope d’Euripide ’espace pas-
toral comme lieu marginal et I’espace politique comme centre
correspondaient a deux stades de civilisations distincts, chez
Sosithéos en revanche, I’un et 1’autre apparaissent d’une certaine

40. Voir par exemple Philippe GAUTHIER, Symbola: les Etrangers et la
Justice dans les cités grecques, Nancy: Annales de I’Est (Université de
Nancy II), 1972, p. 19-23 et Emile BENVENISTE, Le Vocabulaire des
institutions indo-européennes, Paris: Minuit, 1969, vol. 1, p. 94-96.

41. Voir F. Napolitano, «Il Teatro di Sositeo», p. 80-81.

42. Fr. 99 F 2, 9-11 Snell.



22 ETUDES DE LETTRES

maniére comme concurrents; comme le second, le premier peut
s’opposer a la marginalité de 1’espace barbare de Lityerses.
Paralléelement, le monde pastoral n’est plus un lieu ou s’élaborent
des pratiques culturelles destinées a s’imposer dans le monde
urbain, mais, comme dans 1’/dylle 6 de Théocrite, il sert de
cadre a une relation, sans doute idéalisée, entre deux individus,
Daphnis et Thalie, dans laquelle il est possible de voir I’annonce
de I’amour paradigmatique qui unira Daphnis et Chloé. Plus qu’il
n’imite le drame satyrique classique, Sosithéos le réinterpréte et
de cette réinterprétation, Vitruve comme les commentateurs
modernes seront tributaires lorsqu’il s’agira de définir I’espace
pastoral du drame satyrique classique.

Pierre VOELKE

Je remercie ici Claude Calame de ses remarques et suggestions dans la mise
au point de cet article.



	Monde pastoral et monde urbain : du Cyclope d'Euripide aux Boucoliastes de Théocrite

