
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1991)

Heft: 4

Artikel: Rhétorique du récit : un débat narratologique toujours actuel :
Marmontel contre Le Bossu

Autor: Revaz, François

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870615

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870615
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


RHÉTORIQUE DU RÉCIT

UN DÉBAT NARRATOUOGIQUE TOUJOURS ACTUEL:
MARMONTEL CONTRE LE BOSSU

Le but de cet article est double; d'une part, rendre accessible de larges
extraits de deux textes importants: le Traité du poème épique du Père Le
Bossu (1675) et les Eléments de littérature de Marmontel (1787), d'autre
part, rendre compte des divergences d'opinion entre Marmontel et Le
Bossu autour de l'interprétation du poème épique et de son mode de
fabrication. A l'occasion, nous établirons quelques liens en amont (Aristote)
et en aval (narratologie contemporaine) en montrant à quel point la
poétique du Père Le Bossu — encensée par les lettrés du XVIIe siècle, puis
totalement négligée par la postérité — n'est pas dépourvue d'une certaine
actualité.

1. Le contexte du débat: la querelle des Anciens et des Modernes

Lorsque le Traité du poème épique1 du Père Le Bossu est
publié pour la première fois, en 1675, il est reçu par la critique
littéraire comme un ouvrage important, faisant autorité en la
matière. Or, bien que largement diffusées, ses théories sont loin
d'obtenir une adhésion totale. En effet, en proposant son
interprétation de l'épopée antique, Le Bossu s'inscrit au cœur du
débat qui divise le monde littéraire de l'époque: la querelle des
«Anciens» et des «Modernes». On sait que les Modernes,
admirateurs et défenseurs de la littérature du XVIIe siècle, tentent de

1. Père René Le Bossu, Traité du poème épique, réimpression de l'édition

de 1714 avec une introduction de V. Kapp in Romanistik in Geschichte
und Gegenwart, Band 7, Hamburg: Helmut Buske, 1981.



114 ÉTUDES DE LETTRES

démontrer la suprématie des auteurs contemporains — Molière,
Corneille, Racine, Bossuet, La Fontaine, etc. — sur les auteurs
de l'Antiquité. A leurs yeux l'accumulation des connaissances et
le perfectionnement des techniques et des méthodes n'est pas le
seul apanage des sciences: dans le domaine des Belles-Lettres,
le progrès est également possible. A cette prise de position
viennent s'ajouter les attitudes religieuses des Modernes qui
jouent un rôle important dans la querelle. Ces derniers s'efforcent

de valoriser le «merveilleux» chrétien au détriment de la
poésie païenne (voir, entre autres, la publication, en 1675, de
Clovis, une épo-pée chrétienne de Desmarets). Les partisans des
Anciens, au contraire, prônent la supériorité de modèles antiques
pourvus d'une valeur éternelle et universelle. L'enjeu véritable
des Anciens dans ce débat est certes moins de prouver la valeur
intrinsèque des poètes antiques que de démontrer la nécessité
d'emprunter le merveilleux de l'épopée à la seule mythologie.
En effet, ils considèrent que le christianisme est déjà en germe
dans la poésie et la pensée païennes et qu'une lecture allégorique
des textes antiques permet d'en retrouver le sens caché. Boileau
lui-même, dans un texte où il tente de définir sa position dans la
querelle des Anciens et des Modernes, concède qu'«il n'est plus
question, à l'heure qu'il est, de savoir si Homère, Platon,
Cicéron, Virgile, sont des hommes merveilleux; c'est une chose
sans contestation, puisque vingt siècles en sont convenus: il
s'agit de savoir en quoi consiste ce merveilleux qui les a fait
admirer de tant de siècles» (Réflexions critiques sur quelques
passages du Rhéteur Longin, traité en XII réflexions, Réflexion
VII, 1694).

Le premier chapitre du Traité du poème épique indique très
clairement la prise de position du Père Le Bossu en faveur des
Anciens:

CHAPITRE PREMIER

Dessein de tout l'Ouvrage
Les Arts ont cela de commun avec les Sciences, qu'ils sont
comme elles fondés sur la raison, et que l'on doit s'y laisser
conduire par les lumières que la Nature nous a données. Mais
les Sciences ne laissent point à ceux qui les trouvent, ou qui les
cultivent, la liberté de prendre d'autres guides que ces lumières
naturelles; et les Arts, au contraire, dépendent en beaucoup de
choses, du choix et du génie de ceux qui les ont inventés les
premiers, ou qui y ont travaillé avec l'approbation la plus
générale de tout le monde.



RHÉTORIQUE DU RÉCIT 115

La Poétique est de cette nature: quoique la raison ait pu lui
prescrire, on ne peut nier que l'invention des Poètes, et le
choix qu'il leur a plu de faire, ne lui aient donné sa matière et
sa forme. C'est donc dans les excellents Ouvrages des Anciens
qu'il faut chercher les fondements de cet Art, et nous devons
nous arrêter à ceux à qui tous les autres ont cédé la gloire, ou
de l'avoir le plus heureusement pratiqué, ou d'en avoir le plus
judicieusement ramassé et prescrit les règles.

Les Grecs et les Latins nous ont fourni des exemples de l'un et
de l'autre. Aristote et Horace ont laissé des Règles qui les ont
fait considérer de tous les Savants, comme les Maîtres de

l'Art Poétique; et les Poèmes d'Homère et de Virgile sont, du
consentement de tous les Siècles, les modèles les plus achevés

qui aient jamais paru en ce genre d'écrire. De sorte, que si

jamais une juste et grande autorité a pu donner des lois et des

règles à un Art; on ne peut douter que ces quatre Personnes ne
l'aient eue toute entière, en ce qui regarde l'Epopée; c'est de

cette seule espèce de Poème que nous parlerons ici.

Il est vrai que les hommes de notre temps peuvent avoir de

l'esprit comme en ont eu les Anciens, et que dans ces choses

qui dépendent du choix et de l'invention, ils peuvent avoir
aussi des imaginations justes et heureuses; mais ce serait
une injustice, de prétendre que les Règles nouvelles détruisent
celles de nos premiers Maîtres, et qu'elles doivent faire
condamner les ouvrages de ceux qui n'ont pu prévoir nos caprices,
ni s'accommoder au génie des personnes qui devaient naître en
d'autres Siècles, et en d'autres Etats, sous une Religion bien
différente de la leur, et avec des mœurs, des coutumes, et des

langues qui n'y ont plus de rapport.

N'ayant donc pas entrepris cet Ouvrage pour former des Poètes
à la manière d'aujourd'hui que je ne connais pas assez; mais
seulement pour me servir de fondement dans le dessein que j'ai
d'expliquer l'Enéide de Virgile; je ne dois point m'arrêter à

tout ce que l'on aura inventé en ces derniers temps. Je ne me
persuaderai pas que ce qu'ont pensé quelques nouveaux
Auteurs, soit une raison universelle, et une notion commune,
que la Nature devait aussi avoir mise dans la tête de Virgile.
Mais laissant à la postérité à décider si ces nouveautés sont
bien ou mal imaginées, je m'arrêterai seulement à ce que je
croirai trouver dans Homère, dans Aristote, et dans Horace. Je

les interpréterai les uns par les autres, et Virgile par tous les
trois, comme n'ayant qu'un même génie, et une même idée de
la Poésie Epique.

Traité du poème épique, p. 1-3



116 ÉTUDES DE LETTRES

Marmontel n'attaque pas ce premier chapitre du Père Le
Bossu. Dans ses Eléments de littérature2, il semble considérer la
querelle des Anciens et des Modernes comme peu pertinente et
certains textes des Modernes, notamment la Digression sur les
Anciens et les Modernes de Fontenelle et les Parallèles des
Anciens et des Modernes de Perrault, beaucoup trop polémiques:

Perrault, ses partisans et ses adversaires, ont tous eu tort dans
cette dispute; aux uns, c'est le bon goût qui manque; et aux
autres, la bonne foi.
Quelle pitié de voir, dans les Dialogues sur les Anciens et les
Modernes, opposer sérieusement Mézerai à Tite-Live et à

Thucydide, [...] de voir opposer l'avocat Le Maître à Cicéron
et à Démosthène; Chapelain, Desmarets, Le Moine, Scudéri, à

Homère et à Virgile; de voir déprimer l'Iliade et l'Enéide, pour
exalter le Clovis, le Saint-Louis, VAlaric, la Pucelle', [...]
Il n'est pas étonnant, je l'avoue, qu'un parallèle si étrange ait
ému la bile aux zélateurs de l'antiquité; mais aussi dans quel
autre excès ne sont-ils pas tombés eux-mêmes? Une si bonne
cause avait-elle besoin d'être soutenue par des injures? Etait-ce
à la grossièreté pédantesque à venger le goût? [...]
En général, rien de plus imprudemment engagé que cette
fameuse dispute. On ne conçoit pas même aujourd'hui
comment elle put s'élever. N'avait-on pas vu du premier coup d'œil
l'avantage prodigieux que l'un des deux partis devait avoir sur
l'autre? qu'en opposant toute l'antiquité depuis Homère
jusqu'à Tacite, au nouveau règne des lettres, depuis le Dante
jusqu'à Despréaux, on embrassait mille ans d'un côté, et tout
au plus quatre cents ans de l'autre? Et que pouvait-on
comparer?

Eléments de littérature, p. 132-34

Marmontel s'en prend, en revanche, très violemment à deux
idées-clés du Traité; la lecture allégorique de la poésie antique et
le mode de fabrication de la fable2.

2. Marmontel, Eléments de littérature, in Œuvres complètes (1787),
t. IV et V, Genève: Slatkine reprints, 1968.

3. 11 faut prendre ici le terme de «fable» dans le sens de «composition
poétique».



RHÉTORIQUE DU RÉCIT 117

2. La question de la lecture allégorique

2.1. Position du Père Le Bossu

Le Bossu défend une lecture allégorique du poème épique en
invoquant la manière d'écrire des Anciens:

La différence la plus considérable que mon sujet me présente,
entre l'éloquence des Anciens, et celle des derniers Siècles, est

que notre manière de parler est simple, propre, et sans détour:
et que celle des Anciens était pleine de mystères et d'allégories.

La vérité était ordinairement déguisée sous ces inventions
ingénieuses, qui pour leur excellence portent le nom de Fables,
c'est-à-dire de paroles.

Traité du poème épique, p. 4

L'hypothèse du Père Le Bossu concernant le déguisement de
la vérité — ici, au sens de «moralité» — s'inscrit dans les
présupposés théoriques de l'«allégorisme médiéval». En effet,
l'interprétation allégorique repose sur l'idée que la poésie antique
est l'expression d'une sagesse divine cachée: «D'abord les
Fables furent employées pour parler de la Nature divine en la
manière qu'on la concevait alors. Cette grande matière donna
aux premiers Poètes, le nom de Théologiens, et fit appeler la
Poésie le Langage des Dieux» (Traité du poème épique, p. 4).
C'est au poète, en tant qu'initié des Dieux, qu'il incombe de
déchirer les voiles qui cachent la vérité aux yeux des hommes.
Le poète a donc un rôle éducatif à jouer et son but doit être
autant d'instruire4 que de divertir. On sait effectivement l'importance

que revêt, dans l'éducation classique, la lecture de la poésie

dont le contenu est censé avoir une valeur éthique. De fait, Le
Bossu caractérise bien l'épopée comme un poème à visée morale:

[...] l'homme étant le premier et le plus noble de tous les effets
que Dieu a produits, et n'y ayant rien de si propre aux Poètes,

4. Sous le terme d'«instruire» il faut comprendre non seulement la
transmission de préceptes moraux (valeur éthique), mais également la
transmission d'un savoir (valeur mathésique). Par exemple, Quintilien
affirmait qu'Homère connaissait toutes les sciences et on a même prétendu
qu'il avait posé les bases de l'astronomie et de la philosophie en décrivant
le bouclier d'Achille (voir Ernst Robert Curtius, La Littérature
européenne et le Moyen Age latin, Paris: PUF, 1956, p. 332).



118 ÉTUDES DE LETTRES

ni de si grand usage, que cette matière, ils [...] ont traité la
Doctrine des Mœurs de la même manière, que celle de la Divinité

et de la Nature. C'est de la Morale ainsi traitée, que l'Art
a formé cette espèce de Poème et de Fable qui porte le nom
d'Epopée.

Traité du poème épique, p. 5

Historiquement, la valeur éthique de la poésie a été l'objet de
nombreux débats. Par exemple, Platon proscrivait la poésie de sa
République idéale parce que, pensait-il, elle était nuisible sur le
plan éducatif, alors qu'Aristote lui attribuait une place parmi les
plus hautes activités de l'esprit en lui reconnaissant une valeur
morale et philosophique. La question fondamentale, à l'époque,
était de savoir si, par exemple, Homère enseignait la vérité et la
morale, dans la mesure où les dieux de ses épopées étaient
habités par des passions bassement humaines et se commettaient
dans le vol et la tromperie. Le recours à Y interprétation
allégorique a précisément permis à ses partisans de prouver l'aspect
éthique des récits antiques:

La pédagogie hellénistique a voulu tirer des poètes, et surtout
d'Homère, une morale en bonne et due forme. Les Stoïciens
ont joué ici un rôle prépondérant: entre leurs mains, Homère
est devenu «le plus sage des poètes», un sage de type romantique,

dissimulant à dessein, sous le voile du mythe, toute une
doctrine précise dont l'exégèse allégorique permettrait de
retrouver les leçons. Ulysse, symbole du sage, nous enseigne
par exemple, en échappant aux Sirènes, à fuir les tentations,
charnelles ou spirituelles... Cela n'allait pas sans puérilités:
quel que fût le nombre des vers à tournure gnomique que
renfermaient les classiques et que multipliaient peut-être des

interpolations bien intentionnées, trop de choses, chez le divin
Homère, choquaient le sens moral [...]. N'importe, on parvenait
toujours à lui faire flétrir le vice, punir l'impiété, récompenser
la vertu. [...] il suffit de relire le naïf traité que Plutarque a
consacré à «la manière dont le jeune homme doit écouter les

poètes»: si Homère nous montre l'adultère et impudique Pâris,
oublieux du combat, rejoindre en plein jour Hélène sur sa
couche, c'est, n'en doutons pas, pour couvrir de honte un tel
dévergondage!5

5. Henri-Irénée Marrou, Histoire de l'éducation dans VAntiquité,
Paris: Le Seuil, 1948, p. 254.



RHÉTORIQUE DU RÉCIT 119

L'interprétation allégorique de la poésie antique semble aussi
avoir été une façon de rapprocher la poésie de la philosophie ou,
du moins, de justifier la place du poète face aux philosophes.
Ainsi Le Bossu constate-t-il que:

Quand [...] Aristote [...] dit, que la Poésie est plus grave que
l'Histoire, et que les Poètes sont plus Philosophes que les
Historiens, il ne le dit pas seulement pour vanter l'excellence
de cet Art, mais pour en faire connaître la nature. La Poésie,
dit-il, enseigne la Philosophie Morale, non en récitant seulement

comme un Historien, ce qu'a fait ou ce qu'a souffert
Alcibiade, c'est l'exemple d'Aristote; mais en proposant ce
qu'une personne, à qui le Poète donne un nom tel qu'il lui
plaît, a dû faire et dire vraisemblablement, ou nécessairement,
en une pareille occasion. C'est de cette sorte qu'elle sait, ou les
suites fâcheuses qu'ont ordinairement les desseins mal conçus,
et les actions mauvaises; ou la récompense des bonnes actions,
et la satisfaction que l'on reçoit d'un dessein formé par la
vertu, et conduit par la prudence. Ainsi dans l'Epopée, selon
Aristote, sous quelque nom que ce soit, les personnes et les
actions sont feintes, allégoriques, et universelles; et non
historiques et singulières.

Traité du poème épique, p. 6-7

Le Bossu en conclut que «l'épopée est un discours inventé
avec art, pour former les mœurs par des instructions déguisées
sous les allégories d'une action importante» (Traité du poème
épique, p. 11), ou encore, que «l'Epopée est une Fable agréablement

imitée sur une action importante, qui est racontée en Vers
d'une manière vraisemblable et merveilleuse» {idem, p. 13). Il
précise aussi que «la Fable est un discours inventé pour former
les mœurs, par des instructions déguisées sous les allégories
d'une action» {idem, p. 23). Il justifie toutes ces affirmations en
prenant encore une fois Aristote à témoin:

Aristote dit que la Fable est la composition des choses. Deux
choses la composent en effet, comme ses deux parties
essentielles. L'une est la Vérité qui lui sert de fondement; et l'autre
est la Fiction qui déguise allégoriquement cette vérité, et qui
lui donne la forme de Fable.

La Vérité est cachée; c'est le point de Morale que l'Auteur
veut enseigner.

Traité du poème épique, p. 26



120 ÉTUDES DE LETTRES

2.2. Critique de Marmontel

La première grande divergence entre Marmontel et Le Bossu
concerne le caractère allégorique de la «fable»: «Il n'est [...] pas
de l'essence de la fable d'être allégorique, il suffit qu'elle soit
morale; et c'est ce que le P. Le Bossu n'a pas vu assez
nettement» (Eléments de littérature, p. 537). Si Marmontel accorde
volontiers au Père Le Bossu la visée morale de la poésie:
«Comme le but de la poésie est de rendre, s'il est possible, les
hommes meilleurs et plus heureux, un poète doit sans doute avoir
égard, dans le choix de son action, à l'influence qu'elle peut
avoir sur les mœurs» (Eléments de littérature, p. 537-38), il
refuse de voir des vérités cachées dans toutes les fables et
conteste par là même la lecture allégorique que le Père Le Bossu
applique aux poèmes épiques:

Que de l'exemple d'une action épique, il y ait quelque vérité
morale à déduire (ce qui arrive naturellement sans que le poète
y ait pensé), le Père Le Bossu en infère que la fable du poème
épique est une allégorie, un apologue. [...] Plutarque a raison
de comparer les fictions poétiques aux feuilles de vigne sous
lesquelles le raisin doit être caché; mais toutes les fois que le
sujet en lui-même a son utilité morale, c'est un raffinement
puéril que d'y chercher un sens mystérieux.

Eléments de littérature, p. 94

Dans la rubrique consacrée à la «Moralité», Marmontel
poursuit sa critique:

Le Bossu veut que [le] poème, pour être moral, soit composé
comme l'apologue. [...] Homère serait, je crois, bien surpris
d'entendre comme on lui fait composer ses poèmes. Aristote
ne le serait pas moins du sens qu'on donne à ses leçons. «La
fable, dit ce philosophe, est la composition des choses.» «Or
deux choses composent la fable, dit Le Bossu, la vérité qui
lui sert de fondement, et la fiction qui déguise la vérité et
qui lui donne la forme de fable.» Aristote n'a jamais pensé
à ce déguisement. Il ne veut pas que la fable enveloppe la
vérité; il veut qu'elle l'imite. Ce n'est donc pas dans l'allégorie,

mais dans l'imitation, qu'il en fait consister l'essence.
Le propre de l'allégorie est que l'esprit y cherche un autre
sens que celui qu'elle présente. Or dans la querelle d'Achille
et d'Agamemnon, le sens littéral et simple nous satisfait aussi
pleinement que dans la guerre civile entre César et Pompée. Le
sens moral de VOdyssée n'est pas plus mystérieux: il est direct,



RHÉTORIQUE DU RÉCIT 121

immédiat, aussi naturel enfin que dans un exemple tiré de
l'histoire; et l'absence d'Ulysse prise à la lettre, a toute sa moralité.
La peine inutile que Le Bossu s'est donnée pour appliquer son
principe à Y Enéide, aurait dû l'en dissuader. Qui jamais, avant
lui, s'était avisé de voir dans l'action de ce poème «l'avantage
d'un gouvernement doux et modéré sur une conduite dure,
sévère, et qui n'inspire que la crainte?» Voilà où conduit l'esprit

de système. On s'aperçoit que l'on s'égare, mais on ne
veut pas reculer.

Eléments de littérature, p. 722-23

Ce que Marmontel conteste ici c'est la recherche systématique
du Père Le Bossu d'un sens caché. Pour sa part, il considère
plutôt que «tantôt la fable renferme une vérité cachée, comme
dans Y Iliade-, tantôt elle présente directement des exemples
personnels et des vérités toutes nues, comme dans le Télémaque»
(.Eléments de littérature, p. 537). Au travers des critiques adressées

au Père Le Bossu Marmontel vise à révoquer une façon
d'expliquer les textes qui n'est plus guère de mise au dix-
huitième siècle.

3. La question de l'invention de la Fable

3.1. Position du Père Le Bossu

Le Bossu définit le poème épique comme un agencement de
faits — une Fable — en vue d'une instruction morale. La
distinction qu'il pose entre la «Vérité», c'est-à-dire la morale de
la fable, et la «Fiction», c'est-à-dire l'action qui, tout en la
déguisant, sert à l'illustrer, l'amène à concevoir un ordre de

fabrication de la fable bien particulier:

Manière de faire une Fable

La première chose par où l'on doit commencer pour faire une
Fable, est de choisir l'instruction et le point de Morale qui
lui doit servir de fond, selon le dessein et la fin que l'on se

propose.
Je veux, par exemple, exhorter deux frères ou d'autres
personnes qui ont quelque bien en commun, à demeurer toujours
unis ensemble pour le conserver. Voilà la fin de la Fable, et la

première chose que j'ai dans la pensée.



122 ÉTUDES DE LETTRES

Pour cet effet, j'entreprends de leur bien imprimer dans l'esprit
cette maxime, Que la mauvaise intelligence ruine les familles
et toutes sortes de sociétés. Cette maxime que je choisis, est le
point de Morale et la vérité qui sert de fond à la Fable que je
veux faire.

Il faut ensuite réduire cette vérité morale en action, et en
feindre une générale et imitée sur les actions singulières et
véritables de ceux qui se sont ruinés par leur mauvaise intelligence.

Je dis donc, que quelques personnes étaient unies
ensemble pour conserver un bien qui leur appartenait en commun.
Elles se brouillent les unes avec les autres, et cette division les
abandonne sans défense à un Ennemi qui les ruine.

Voilà le premier plan d'une Fable. L'action, que ce récit
présente, a quatre conditions. Elle est universelle, elle est imitée,
elle est feinte, et elle contient allégoriquement une vérité
morale. Ce plan comprend donc les deux parties essentielles qui
composent la Fable, je veux dire, la Vérité et la Fiction. Tout
cela est commun à toutes sortes de Fables.

Traité du poème épique, p. 27-28

Après avoir affirmé la primauté de la Morale dans le processus
de fabrication de la Fable, Le Bossu insiste sur l'obligation pour
le poète d'imaginer une Action «générale». En effet, c'est grâce
à son caractère d'universalité que l'on peut déduire une instruction

morale de la fable, c'est-à-dire un savoir sur ce que l'on doit
vraisemblablement, ou nécessairement, faire dans tel ou tel cas.
Pour Le Bossu la notion de vraisemblance de l'action est
primordiale, ce qui explique pourquoi il insiste sur la nécessité de
fonder l'action des récits épiques sur des faits déjà connus, donc
acceptables, et par là même plus persuasifs. Peu importe au Père
Le Bossu que les personnages soient réels ou fictifs: s'ils sont
fictifs, mais issus de récits traditionnels, l'effet instructif vient
du plaisir que le «public» éprouve à reconnaître quelque chose de

familier, s'ils sont tirés de l'Histoire, le fait même qu'ils aient
réellement existé rend l'action plus vraisemblable. Un autre
élément important relevé par Le Bossu est la nécessité de bien
distinguer le héros en tant que personnage affecté d'un caractère
et le rôle qu'il joue dans le déroulement de la fable. En effet, une
fois le plan de l'action générale établi, le poète doit «chercher
dans l'Histoire, ou dans les Fables connues, les noms de quelques

personnes, à qui une action pareille soit arrivée
véritablement ou vraisemblablement» (Traité du poème épique, p. 27).



RHÉTORIQUE DU RÉCIT 123

On comprend mieux pourquoi il est important pour Le Bossu
d'imaginer d'abord un arrangement de faits avant de nommer et
caractériser des personnages. Dans sa conception de l'invention
poétique, les personnages ne sont que les «supports» de l'action,
ils jouent un rôle défini à l'avance par le poète. Dès lors, peu
importe que les personnages viennent effectivement de l'«His-
toire» ou plutôt de la «Fable», c'est-à-dire de la fiction, l'essentiel

c'est leur fonction. Le Père Le Bossu se réfère explicitement
à Aristote pour justifier cette conception de l'invention du poème
épique:

Ce que c'est que la Fable Epique selon Aristote
Ce que nous avons dit de la Fable est encore plus manifeste
dans la manière, et dans l'ordre qu'Aristote prescrit pour dresser

le plan d'une Action Epique. Il n'ordonne pas de chercher
d'abord dans l'Histoire quelque grande Action, et quelque
Personne Héroïque; mais il ordonne au contraire, de faire une
Action générale, qui ne soit d'aucun particulier, d'imposer les
Noms aux Personnes après cette première Fiction; et de former
ensuite les Episodes.
Pour mieux concevoir sa pensée, il faut voir ce qu'il entend par
une action générale, et par une action particulière. Il y a cette
différence, dit-il, entre le Poète et l'Historien, que l'un écrit ce

qui s'est fait, et l'autre compose les choses, telles qu'elles ont
dû être. C'est pour cela que la Poésie est plus grave et plus
morale que l'Histoire; parce que la Poésie dit les choses
générales, et l'Histoire rapporte les singulières. Une chose générale

est ce qui a dû être dit, ou être fait vraisemblablement ou
nécessairement; et c'est à quoi le Poète doit prendre garde,
lorsqu'il impose des Noms à ses Personnages. Une chose
singulière est ce qu'Alcibiade a fait, ou ce qu'il a souffert.

[...]
Concluons donc, qu'Homère et Aristote sont parfaitement
d'accord ensemble pour la pratique et pour les préceptes;
qu'Homère n'avait point d'autre dessein que de former
agréablement les mœurs de ses Citoyens, en leur proposant, comme
dit Horace, ce qui est utile ou pernicieux, ce qui est honnête,
ou ce qui ne l'est pas: mais qu'il n'a entrepris de raconter
aucune Action particulière d'Achille ou d'Ulysse. Il a fait la
Fable et le dessein de ses Poèmes, sans penser à ces Princes; et
ensuite, il leur a fait l'honneur de donner leurs noms aux Héros
qu'il avait feints.

[•••]



124 ÉTUDES DE LETTRES

C'est donc s'éloigner des préceptes d'Aristote, et de la pratique
d'Homère, et corrompre la nature de la Fable Epique, aussi
bien que des Fables communes, que de commencer par chercher

un Héros dans l'Histoire, et d'entreprendre de raconter
une Action qu'il aura faite.

[-]
L'on dira toujours que le Poème Epique est une Fable, c'est-
à-dire, non le récit de l'Action de quelque Héros, pour former
les mœurs sur son exemple: mais au contraire, un discours
inventé pour former les mœurs par le récit d'une Action feinte,
et décrite à plaisir, sous le nom emprunté d'une Personne
illustre, dont on fait choix, après avoir dressé le Plan de

l'Action, qu'on lui attribue.

Traité du Poème épique, p. 61-75

Ce que Le Bossu tente de montrer ici c'est la subordination,
chez Aristote, du caractère à l'action. En effet, dans La
Poétique6, Aristote explique que c'est la composition de l'action par
le poète qui détermine les caractères, et non l'inverse, d'où le
précepte d'imaginer d'abord une action et d'ensuite donner des

noms. De fait, Aristote définit la tragédie, ou l'épopée, non pas
comme «représentation d'hommes», c'est-à-dire de caractères,
mais comme «représentation d'actions», c'est-à-dire «d'hommes
qui agissent»:

En effet la tragédie est représentation non d'hommes mais
d'action, de vie et de bonheur (le malheur aussi réside dans
l'action), et le but visé est une action, non une qualité; or,
c'est d'après leur caractère que les hommes ont telle ou telle
qualité, mais d'après leurs actions qu'ils sont heureux ou
l'inverse. Donc ils n'agissent pas pour représenter des caractères,

mais c'est au travers de leurs actions que se dessinent
leurs caractères.

La Poétique, 50a 16-50a 22

3.2. Critique de Marmontel

Marmontel s'oppose au Père Le Bossu à propos du processus
de fabrication de la fable: «Le P. Le Bossu veut que le sujet du

6. Aristote, La Poétique, tr. R. Dupont-Roc et J. Lallot, Paris: Le Seuil,
1980.



RHÉTORIQUE DU RÉCIT 125

poème épique soit une vérité morale, présentée sous le voile de

l'allégorie, en sorte qu'on n'invente la fable qu'après avoir choisi
la moralité, et qu'on ne choisisse les personnages qu'après

avoir inventé la fable. Cette idée creuse, présentée comme une
règle générale, ne mérite pas même d'être combattue» (Eléments
de littérature, p. 489). Il conteste qu'il faille d'abord imaginer
abstraitement une morale, pour ensuite seulement l'illustrer. Il
estime plutôt qu'il y a des sujets qui s'offrent tout naturellement
au poète et qu'il n'existe en aucune façon d'ordre canonique
pour inventer une fable. De même, il considère comme «une
règle chimérique» d'inventer la fable, c'est-à-dire l'agencement
des actions, avant de nommer et de caractériser les personnages:
«assurément ce n'est pas ainsi qu'Homère et Virgile ont conçu
l'idée et le plan de leurs poèmes» (Eléments de littérature, p. 94).

Dans sa rubrique consacrée à 1'«Invention poétique», Mar-
montel défend son point de vue en «dialoguant» avec le Père Le
Bossu, soit qu'il le cite explicitement, soit qu'il fasse implicitement

référence à ses théories, en termes peu flatteurs (voir, ci-
dessous, l'allusion aux règles «frivoles et puérilement importunes»).

Les paragraphes suivants, parmi les plus polémiques à

l'égard du Père Le Bossu, tendent très clairement à le ridiculiser
aux yeux du lecteur:

Un poème est une machine dans laquelle tout doit être combiné
pour produire un mouvement commun. [...] On n'a donc pas
inventé un sujet, lorsqu'on a trouvé quelques pièces de cette
machine, mais lorsqu'on a le système complet de sa composition

et de ses mouvements.

Il faut avoir éprouvé soi-même les difficultés de cette première
disposition, pour sentir combien sont frivoles et puérilement
importunes ces règles dont on étourdit les poètes, d'inventer la
fable avant les personnages, et de généraliser d'abord son
action avant d'y attacher les circonstances particulières des

temps, des lieux, et des personnes.

Il est certain que, s'il se présente aux yeux du poète une fable
anonyme qui soit intéressante, il cherchera dans l'histoire une
place qui lui convienne, et des noms auxquels l'adapter; mais
fallait-il abandonner le sujet de Cinna, de Brutus, de la mort de

César, parce qu'il n'y avait à changer ni les noms, ni l'époque,
ni le lieu de la scène? Il est tout simple que les sujets comiques
se présentent sans aucune circonstance particulière de lieu, de

temps, et de personne; mais combien de sujets héroïques ne
viennent dans l'esprit du poète qu'à la lecture de l'histoire?



126 ÉTUDES DE LETTRES

Faut-il, pour les rendre dignes de la poésie, les dépouiller des
circonstances dont on les trouve accompagnés? Je veux croire
possible, avec Le Bossu, qu'Homère, comme La Fontaine,
commença par inventer la moralité de ses poèmes, et puis
l'action, et puis les personnages. Mais supposons que, de son
temps, on sût par tradition qu'au siège de Troie les héros de la
Grèce s'étaient disputé une esclave, qu'un sujet si vain les
avait divisés, que l'armée en avait souffert, et que leur
réconciliation avait seule empêché leur ruine; supposons qu'Homère
se fût dit à lui-même: Voilà comme les peuples sont punis des

folies des rois; il faut faire de cet exemple une leçon qui les
étonne. Si c'était ainsi que lui fût venu le dessein de VIliade,
Homère en serait-il moins poète? VIliade en serait-elle moins
un poème, parce que le sujet n'aurait pas été conçu par
abstraction et dénué de ces circonstances? En vérité les arts de

génie ont assez de difficultés réelles, sans qu'on leur en fasse
de chimériques. Il faut prendre un sujet comme il se présente,
et ne regarder qu'à l'effet qu'il est capable de produire.
Intéresser, plaire, instruire, voilà le comble de l'art; et rien de tout
cela n'exige que le sujet soit inventé de telle ou telle façon.

Eléments de littérature, p. 660-61

Dans cette critique, Marmontel manifeste une incompréhension
du principe de fabrication de la Fable énoncé par Le Bossu.

En effet, si ce dernier insiste sur la primauté de la Morale et de la
fonction des personnages sur le détail des caractères et des

circonstances c'est parce qu'il estime que seule une «Action générale»

peut avoir un effet instructif et persuasif7. Or, Marmontel
en déduit que Le Bossu refuse toute référence «historique»,
toutes circonstances réelles8. Cette interprétation hâtive est
démentie en de nombreux passages du Traité où Le Bossu
montre, au contraire, qu'il est tout à fait possible d'emprunter
des Noms et des circonstances réelles:

7. Cf. «L'Action Poétique n'est donc ni singulière ni historique, mais
générale et allégorique: ce n'est point ce qu'Alcibiade a fait, mais c'est en
général ce que quelqu'un a dû faire en cette occasion» (Traité du poème
épique, p. 62).

8. Cf. dans l'extrait ci-dessus: «fallait-il abandonner le sujet de Cinna,
de Brutus, de la mort de César, parce qu'il n'y avait à changer ni les noms,
ni l'époque, ni le lieu de la scène? [...] Faut-il, pour les rendre dignes de la
poésie, [...] dépouiller [les sujets] des circonstances dont on les trouve
accompagnés? VIliade en serait-elle moins un poème, parce que le sujet
n'aurait pas été conçu par abstraction et dénué de ces circonstances?»



RHÉTORIQUE DU RÉCIT 127

[...] si ceux dont on emprunte les noms, ont fait quelques
Actions connues; le meilleur est de s'en servir, et d'accommoder

ces circonstances véritables au fond de la Fable, et au
dessein du Poète; d'en remplir les Episodes; et d'en tirer tous
les avantages possibles selon les règles de l'Art. Cette conduite
rend l'Action feinte beaucoup plus vraisemblable, et peut même

la faire rentrer dans la vérité de l'Histoire. Aussi, Aristote
a-t-il dit, que le Poète en donnant des noms particuliers aux
Personnes que d'abord il avait faites générales, doit avoir en
vue de rendre la Fiction vraisemblable.

Traité du poème épique, p. 64-65

voire même, à l'occasion, de prendre pour sujet d'une Fable
l'action réelle d'un personnage historique:

Il se peut faire aussi que quelque Personne de l'Histoire
fournisse à un Auteur de belles imaginations, et une Morale aussi
juste que celle qu'Homère a enseignée. Et en ce cas, le Poète
ne ferait rien contre son Art, en accommodant toute sa Morale
à l'Action. Mais pour cette heureuse et rare aventure, les règles
ordinaires ne perdraient rien de leur justesse, ni de leur
autorité.

Traité du poème épique, p. 75

4. La narratologie contemporaine en germe chez Le Bossu?

Dans son Traité du poème épique, le Père Le Bossu aborde des

problèmes théoriques qui sont, actuellement encore, au centre
des préoccupations des narratologues. Il me paraît donc utile de
sortir du débat strictement polémique entre Marmontel et Le
Bossu afin de voir en quoi certaines conclusions de ce dernier
sont très proches des prises de position actuelles. Je reviendrai
rapidement sur trois points:

1. la distinction entre le personnage et sa fonction;
2. l'ordre de fabrication de la fable;
3. le choix de faits communs dans le processus d'invention de

la fable.



128 ÉTUDES DE LETTRES

4. 1. La distinction entre le personnage et le rôle

Dans sa Morphologie du conte9, Vladimir Propp constate, en
comparant entre eux une centaine de contes merveilleux russes,
que «ce qui change, ce sont les noms (et en même temps les
attributs) des personnages; ce qui ne change pas, ce sont leurs
actions, ou leurs fonctions» (p. 29). Ce constat de Propp — qui
fonde pour une grande part la narratologie moderne — tend à

confirmer l'opinion du Père Le Bossu pour qui il est nécessaire
de distinguer le héros en tant que personnage affecté d'un caractère

— les «noms» et les «attributs» de Propp — et le rôle qu'il
joue dans l'économie de la fable, c'est-à-dire la fonction au sens
de Propp: «Par fonction, nous entendons l'action d'un personnage,

définie du point de vue de sa signification dans le
déroulement de l'intrigue» (Morphologie du conte, p. 31).

Notons encore que c'est à partir de ce type de réflexion sur le

personnage et sa fonction que Greimas a imaginé son modèle
actantiel, en distinguant, pour sa part, trois entités différentes: la
fonction, Vactant, c'est-à-dire le personnage considéré sous
l'angle de son rôle narratif {sujet, objet de valeur, destinateur,
destinataire, adjuvant, opposant) et Y acteur envisagé du point de

vue figuratif, c'est-à-dire de ce qu'il est réellement dans le texte
(acteur humain ou élément matériel).

4.2. L'ordre de fabrication de la fable

Claude Simon10, dans son discours de réception du Nobel en
1986, défend une position bien proche de celle du Père Le Bossu
concernant le processus de fabrication d'une «fable» (ici, au sens
de récit fabuleux):

Selon le dictionnaire, la première acception du mot «fable» est
la suivante: «Petit récit d'où l'on tire une moralité». Une
objection vient aussitôt à l'esprit: c'est qu'en fait le véritable
processus de fabrication de la fable se déroule exactement à

l'inverse de ce schéma et qu'au contraire c'est le récit qui est

9. Vladimir Propp, Morphologie du conte, Paris: Le Seuil, 1965.
10. Claude Simon, Discours de Stockholm, Paris: Minuit, 1986, p. 16.



RHÉTORIQUE DU RÉCIT 129

tiré de la moralité. Pour le fabuliste, il y a d'abord une moralité
[...] et ensuite seulement l'histoire qu'il imagine à titre de
démonstration imagée, pour illustrer la maxime, le précepte
ou la thèse que l'auteur cherche par ce moyen à rendre plus
frappants.

Ce que Simon relève ici, et que montrait déjà Le Bossu, c'est
l'importance de la dimension pragmatique du récit, à savoir sa

fonction morale et sociale. En effet, un récit est plus qu'une simple

suite linéaire d'actions relatées, c'est un tout de sens construit

en vue d'une fin, d'un principe moral. Jean-Michel Adam11

met bien en évidence cet aspect quand il propose un modèle de la
structure élémentaire du récit qui dépasse les bornes du schéma

quinaire habituellement utilisé:

Séquence narrative

Pn 0 Pn 1 Pn 2 Pn 3 Pn 4 Pn 5

Résumé Orientation Complication (ré)Action Résolution Situation
et/ou (Situation (décl. 1) ou (décl. 2) finale
Entrée- initiale) Evaluation
préface (interne)

Pn Q.

Chute
ou
Evaluation
(externe)
«Morale»

Adam souligne que la structure «quinaire» — de Pn 1 à Pn 5

— ne représente que le «découpage aspectuel des moments de
tout procès: avant le procès Pn 1), début du procès Pn 2),
déroulement Pn 3), fin du procès Pn 4), après le procès

Pn 5)» et il insiste sur le «caractère indispensable de la
macroproposition finale: «Morale» (notée Pn £2)» (p. 272) Dans la
mesure où l'on admet que la fonction du récit est toujours — à

des degrés divers — de perpétuer l'ordre social et de justifier les

normes morales, il est important de mettre en évidence la
primauté de la Morale dans le processus de fabrication.

11. Jean-Michel Adam, Marie-Jeanne Borel, Claude Calame, Mondher
Kilani, Le Discours anthropologique, Paris: Klincksieck (Méridiens),
1990.



130 ÉTUDES DE LETTRES

4. 3. Le choix de faits connus dans l'invention de la fable

Nous avons vu plus haut que Le Bossu — à la suite d'Aristote
— définit le récit épique comme un agencement de faits — une
intrigue — composé en vue d'une instruction morale. Dans ses
préceptes concernant la composition du poème épique, il insiste
sur la nécessité de fonder l'Action sur des faits déjà connus, en
d'autres termes d'ancrer les événements dans un fonds mémoriel
commun à l'auteur et à son «public», afin de les rendre plus
vraisemblables. En effet, il affirme — manifestant ainsi une filiation

nettement aristotélicienne — que les faits bien connus,
qu'ils proviennent d'événements réels de l'Histoire ou de récits
traditionnels, sont plus facilement acceptés du public et par là-
même plus vraisemblables, donc plus persuasifs. Paul Ricœur12,
dans un chapitre de Temps et récit consacré à l'analyse de la
Poétique d'Aristote, constate effectivement que:

Si les poètes tragiques, à la différence des auteurs de comédie
qui se permettent de donner pour support à leurs intrigues des

noms pris au hasard, «s'en tiennent au nom des hommes
réellement attestés (génoménôn)» (51b 15), c'est-à-dire reçus de
la tradition, c'est que le vraisemblable — trait objectif — doit
être en outre persuasif (pithanon) (51 b 16) — trait subjectif.
La connexion logique du vraisemblable ne saurait donc être
détachée des contraintes culturelles de l'acceptable.

Temps et récit, t. I, p. 79

Ricœur développe cette idée de «contraintes culturelles» —
sorte de fonds commun à l'auteur et aux lecteurs — et affirme
ainsi qu'il existe un stade avant avant la mise en intrigue: «Si,
en effet, l'action peut être racontée, c'est qu'elle est déjà
articulée dans des signes, des règles, des normes: elle est dès
toujours symboliquement médiatisée» (Temps et récit, t. I, p. 91).
Selon Ricœur il existe donc une première phase, en amont du
texte, qu'il nomme «mimésis I» pour la distinguer de la mise en
intrigue proprement dite («mimésis II»), et qui a trait à la
précompréhension de l'agir humain. En effet, tout récit présuppose
une certaine familiarité avec le réseau conceptuel des actions,
c'est-à-dire des connaissances sur les buts de l'action, ses motifs,
ses agents, ses circonstances, ainsi que sur ses valeurs:

12. Paul Ricœur, Temps et récit, Paris: Le Seuil, 1983.



RHÉTORIQUE DU RÉCIT 131

En fonction des normes immanentes à une culture, les actions
peuvent être estimées ou appréciées, c'est-à-dire jugées selon
une échelle de préférence morale. Elles reçoivent ainsi une
valeur relative, qui fait dire que telle action vaut mieux que telle
autre. Ces degrés de valeur, attribués d'abord aux actions,
peuvent être étendus aux agents eux-mêmes, qui sont tenus
pour bons, mauvais, meilleurs ou pires.
Nous rejoignons ainsi, par le biais de l'anthropologie culturelle,

quelques unes des présuppositions «éthiques» de la
Poétique d'Aristote, que je puis ainsi rattacher au niveau de
mimésis I.

Temps et récit, 1.1, p. 94

5. Conclusions

Par mes brèves allusions à Propp, Ricœur et Simon, j'ai tenté
de montrer sur quels points précis les thèses du Père Le Bossu
coïncident avec certaines idées méthodologiques actuelles. Alors
que le renouveau des études sur la rhétorique ouvre de nouvelles
perspectives et que, plus particulièrement, la narratologie contemporaine

semble redécouvrir Aristote, on ne peut que s'étonner de
l'oubli dans lequel est tombé le Traité du Père Le Bossu. En
effet, sa filiation avec Aristote est évidente, et explicitement
signalée en de nombreux passages de son ouvrage; on peut même
affirmer avec H. Rigault (1856) que «la critique française du
XVIIe siècle explique Homère par Aristote et Aristote par le Père
Le Bossu» {Histoire de la querelle des Anciens et des Modernes,
p. 365). Si à la suite des attaques conjointes de Marmontel et de
Voltaire le Traité n'a plus jamais été publié — en dehors de la
récente réimpression de Volker Kapp — il serait peut-être temps
de s'intéresser de plus près aux théories poétiques du Père Le
Bossu en se penchant très attentivement sur les manuscrits
de ses écrits encore inédits conservés à la Bibliothèque Sainte-
Geneviève de Paris.

Françoise revaz


	Rhétorique du récit : un débat narratologique toujours actuel : Marmontel contre Le Bossu

