Zeitschrift: Etudes de Lettres : revue de la Faculté des lettres de I'Université de

Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1991)

Heft: 4

Artikel: Rhétorique du récit : un débat narratologique toujours actuel :
Marmontel contre Le Bossu

Autor: Revaz, Francois

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-870615

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-870615
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

RHETORIQUE DU RECIT

UN DEBAT NARRATOLOGIQUE TOUJOURS ACTUEL:
MARMONTEL CONTRE LE BOSSU

Le but de cet article est double; d’une part, rendre accessible de larges
extraits de deux textes importants: le Traité du poéme épique du Pére Le
Bossu (1675) et les Eléments de littérature de Marmontel (1787), d’autre
part, rendre compte des divergences d’opinion entre Marmontel et Le
Bossu autour de I’interprétation du poéme épique et de son mode de fabri-
cation. A 1’occasion, nous établirons quelques liens en amont (Aristote)
et en aval (narratologie contemporaine) en montrant a quel point la poé-
tique du Pére Le Bossu — encensée par les lettrés du XVII® siecle, puis
totalement négligée par la postérité — n’est pas dépourvue d’une certaine
actualité.

1. Le contexte du débat: la querelle des Anciens et des Modernes

Lorsque le Traité du poéme épique! du Pére Le Bossu est pu-
blié pour la premiere fois, en 1675, il est re¢u par la critique
littéraire comme un ouvrage important, faisant autorité en la
matiere. Or, bien que largement diffusées, ses théories sont loin
d’obtenir une adhésion totale. En effet, en proposant son inter-
prétation de 1’épopée antique, Le Bossu s’inscrit au coeur du
débat qui divise le monde littéraire de 1’époque: la querelle des
«Anciens» et des «Modernes». On sait que les Modernes, admi-
rateurs et défenseurs de la littérature du XVII® siecle, tentent de

1. Pere René LE Bossu, Traité du poéme épique, réimpression de 1’édi-
tion de 1714 avec une introduction de V. Kapp in Romanistik in Geschichte
und Gegenwart, Band 7, Hamburg: Helmut Buske, 1981.



114 ETUDES DE LETTRES

démontrer la suprématie des auteurs contemporains — Moli¢re,
Corneille, Racine, Bossuet, La Fontaine, etc. — sur les auteurs
de 1’ Antiquité. A leurs yeux 1’accumulation des connaissances et
le perfectionnement des techniques et des méthodes n’est pas le
seul apanage des sciences: dans le domaine des Belles-Lettres,
le progrés est également possible. A cette prise de position
viennent s’ajouter les attitudes religieuses des Modernes qui
jouent un role important dans la querelle. Ces derniers s’effor-
cent de valoriser le «merveilleux» chrétien au détriment de la
poésie paienne (voir, entre autres, la publication, en 1675, de
Clovis, une épo-pée chrétienne de Desmarets). Les partisans des
Anciens, au contraire, pronent la supériorité de modéles antiques
pourvus d’une valeur éternelle et universelle. L’enjeu véritable
des Anciens dans ce débat est certes moins de prouver la valeur
intrinseque des poetes antiques que de démontrer la nécessité
d’emprunter le merveilleux de 1’épopée a la seule mythologie.
En effet, ils considérent que le christianisme est déja en germe
dans la poésie et la pensée paiennes et qu’une lecture allégorique
des textes antiques permet d’en retrouver le sens caché. Boileau
lui-méme, dans un texte ou il tente de définir sa position dans la
querelle des Anciens et des Modernes, concede qu’«il n’est plus
question, a I’heure qu’il est, de savoir si Homere, Platon,
Cicéron, Virgile, sont des hommes merveilleux; c’est une chose
sans contestation, puisque vingt siécles en sont convenus: il
s’agit de savoir en quoi consiste ce merveilleux qui les a fait
admirer de tant de siecles» (Réflexions critiques sur quelques
passages du Rhéteur Longin, traité en XII réflexions, Réflexion
VII, 1694).

Le premier chapitre du Traité du poéme épique indique tres
clairement la prise de position du Pére Le Bossu en faveur des
Anciens:

CHAPITRE PREMIER
Dessein de tout I’ Ouvrage

Les Arts ont cela de commun avec les Sciences, qu’ils sont
comme elles fondés sur la raison, et que I’on doit s’y laisser
conduire par les lumieres que la Nature nous a données. Mais
les Sciences ne laissent point & ceux qui les trouvent, ou qui les
cultivent, la liberté de prendre d’autres guides que ces lumieres
naturelles; et les Arts, au contraire, dépendent en beaucoup de
choses, du choix et du génie de ceux qui les ont inventés les
premiers, ou qui y ont travaillé avec l’approbation la plus
générale de tout le monde.



RHETORIQUE DU RECIT 115

La Poétique est de cette nature: quoique la raison ait pu lui
prescrire, on ne peut nier que l’invention des Poetes, et le
choix qu’il leur a plu de faire, ne lui aient donné sa matiere et
sa forme. C’est donc dans les excellents Ouvrages des Anciens
qu’il faut chercher les fondements de cet Art, et nous devons
nous arréter & ceux a qui tous les autres ont cédé la gloire, ou
de 1’avoir le plus heureusement pratiqué, ou d’en avoir le plus
judicieusement ramassé et prescrit les regles.

Les Grecs et les Latins nous ont fourni des exemples de 1’un et
de 1’autre. Aristote et Horace ont laissé des Regles qui les ont
fait considérer de tous les Savants, comme les Maitres de
1’ Art Poétique; et les Poemes d’Homere et de Virgile sont, du
consentement de tous les Siecles, les modeles les plus achevés
qui aient jamais paru en ce genre d’écrire. De sorte, que si
jamais une juste et grande autorité a pu donner des lois et des
régles a un Art; on ne peut douter que ces quatre Personnes ne
I’aient eue toute entiere, en ce qui regarde 1I’Epopée; c’est de
cette seule espece de Poeme que nous parlerons ici.

Il est vrai que les hommes de notre temps peuvent avoir de
I’esprit comme en ont eu les Anciens, et que dans ces choses
qui dépendent du choix et de I’invention, ils peuvent avoir
aussi des imaginations justes et heureuses; mais ce serait
une injustice, de prétendre que les Regles nouvelles détruisent
celles de nos premiers Maitres, et qu’elles doivent faire con-
damner les ouvrages de ceux qui n’ont pu prévoir nos caprices,
ni s’accommoder au génie des personnes qui devaient naitre en
d’autres Siecles, et en d’autres Etats, sous une Religion bien
différente de la leur, et avec des mceurs, des coutumes, et des
langues qui n’y ont plus de rapport.

N’ayant donc pas entrepris cet Ouvrage pour former des Poétes
a la maniere d’aujourd’hui que je ne connais pas assez; mais
seulement pour me servir de fondement dans le dessein que j’ai
d’expliquer I’Enéide de Virgile; je ne dois point m’arréter a
tout ce que I’on aura inventé en ces derniers temps. Je ne me
persuaderai pas que ce qu'ont pensé quelques nouveaux
Auteurs, soit une raison universelle, et une notion commune,
que la Nature devait aussi avoir mise dans la téte de Virgile.
Mais laissant a la postérité a décider si ces nouveautés sont
bien ou mal imaginées, je m’arréterai seulement a ce que je
croirai trouver dans Homere, dans Aristote, et dans Horace. Je
les interpréterai les uns par les autres, et Virgile par tous les
trois, comme n’ayant qu’un méme génie, et une méme idée de
la Poésie Epique.
Traité du poéme épique, p. 1-3



116 ETUDES DE LETTRES

Marmontel n’attaque pas ce premier chapitre du Pere Le
Bossu. Dans ses Eléments de littérature?, il semble considérer la
querelle des Anciens et des Modernes comme peu pertinente et
certains textes des Modernes, notamment la Digression sur les
Anciens et les Modernes de Fontenelle et les Paralléles des
Anciens et des Modernes de Perrault, beaucoup trop polémiques:

Perrault, ses partisans et ses adversaires, ont tous eu tort dans
cette dispute; aux uns, c’est le bon golit qui manque; et aux
autres, la bonne foi.

Quelle pitié de voir, dans les Dialogues sur les Anciens et les
Modernes, opposer sérieusement Mézerai a Tite-Live et a
Thucydide, [...] de voir opposer 1’avocat Le Maitre a Cicéron
et 2 Démostheéne; Chapelain, Desmarets, Le Moine, Scudéri, a
Homeére et a Virgile; de voir déprimer [’ lliade et I’ Enéide, pour
exalter le Clovis, le Saint-Louis, 1’Alaric, la Pucelle; [...]

Il n’est pas étonnant, je 1’avoue, qu’un parallele si étrange ait
ému la bile aux zélateurs de 1’antiquité; mais aussi dans quel
autre exces ne sont-ils pas tombés eux-mémes? Une si bonne
cause avait-elle besoin d’€tre soutenue par des injures? Etait-ce
a la grossiereté pédantesque a venger le goit? [...]

En général, rien de plus imprudemment engagé que cette
fameuse dispute. On ne congoit pas méme aujourd’hui com-
ment elle put s’élever. N’avait-on pas vu du premier coup d’ceil
I’avantage prodigieux que ’un des deux partis devait avoir sur
I’autre? qu’en opposant toute [’antiquité depuis Homere
jusqu’a Tacite, au nouveau regne des lettres, depuis le Dante
jusqu’a Despréaux, on embrassait mille ans d’un c6té, et tout
au plus quatre cents ans de 1’autre? Et que pouvait-on

comparer?
Eléments de littérature, p. 132-34

Marmontel s’en prend, en revanche, trés violemment a deux
idées-clés du Traité: la lecture allégorique de la poésie antique et
le mode de fabrication de la fable3.

2. MARMONTEL, Eléments de littérature, in (Euvres complétes (1787),
t. IV et V, Genéve: Slatkine reprints, 1968.

3. Il faut prendre ici le terme de «fable» dans le sens de «composition
poétique».



RHETORIQUE DU RECIT 117

2. La question de la lecture allégorique

2. 1. Position du Pére Le Bossu

Le Bossu défend une lecture allégorique du poeme épique en
invoquant la maniere d’écrire des Anciens:

La différence la plus considérable que mon sujet me présente,
entre 1’éloquence des Anciens, et celle des derniers Siecles, est
que notre maniere de parler est simple, propre, et sans détour:
et que celle des Anciens était pleine de mysteres et d’allégo-
ries. La vérité était ordinairement déguisée sous ces inventions
ingénieuses, qui pour leur excellence portent le nom de Fables,

c’est-a-dire de paroles.
Traité du poéme épique, p. 4

L’hypotheése du Pére Le Bossu concernant le déguisement de
la vérité — ici, au sens de «moralité» — s’inscrit dans les pré-
supposés théoriques de 1’«allégorisme médiéval». En effet, 1’in-
terprétation allégorique repose sur 1'idée que la poésie antique
est ’expression d’une sagesse divine cachée: «D’abord les
Fables furent employées pour parler de la Nature divine en la
maniere qu’on la concevait alors. Cette grande matiére donna
aux premiers Poétes, le nom de Théologiens, et fit appeler la
Poésie le Langage des Dieux» (Traité du poéme épique, p. 4).
C’est au poete, en tant qu’initié des Dieux, qu’il incombe de
déchirer les voiles qui cachent la vérité aux yeux des hommes.
Le poete a donc un role éducatif a jouer et son but doit étre
autant d’instruire* que de divertir. On sait effectivement 1’impor-
tance que revét, dans 1’éducation classique, la lecture de la poé-
sie dont le contenu est censé avoir une valeur éthique. De fait, Le
Bossu caractérise bien 1’épopée comme un poeme a visée morale:

[...] Phomme étant le premier et le plus noble de tous les effets
que Dieu a produits, et n’y ayant rien de si propre aux Poetes,

4. Sous le terme d’«instruire» il faut comprendre non seulement la
transmission de préceptes moraux (valeur éthique), mais également la
transmission d’un savoir (valeur mathésique). Par exemple, Quintilien
affirmait qu’Homere connaissait toutes les sciences et on a méme prétendu
qu’il avait posé les bases de ’astronomie et de la philosophie en décrivant
le bouclier d’Achille (voir Ernst Robert CURrTIUS, La Littérature euro-
péenne et le Moyen Age latin, Paris: PUF, 1956, p. 332).



118 ETUDES DE LETTRES

ni de si grand usage, que cette matiere, ils [...] ont traité la
Doctrine des Mceurs de la méme maniere, que celle de la Divi-
nité et de la Nature. C’est de la Morale ainsi traitée, que 1’Art
a formé cette espece de Poeéme et de Fable qui porte le nom
d’Epopée.

Traité du poéme épique, p. 5

Historiquement, la valeur €thique de la poésie a ét€ I’objet de
nombreux débats. Par exemple, Platon proscrivait la poésie de sa
République idéale parce que, pensait-il, elle était nuisible sur le
plan éducatif, alors qu’Aristote lui attribuait une place parmi les
plus hautes activités de 1’esprit en lui reconnaissant une valeur
morale et philosophique. La question fondamentale, a I’époque,
était de savoir si, par exemple, Homeére enseignait la vérité et la
morale, dans la mesure ou les dieux de ses épopées étaient
habités par des passions bassement humaines et se commettaient
dans le vol et la tromperie. Le recours a 'interprétation allé-
gorique a précisément permis a ses partisans de prouver 1’aspect
éthique des récits antiques:

La pédagogie hellénistique a voulu tirer des poetes, et surtout
d’Homere, une morale en bonne et due forme. Les Stoiciens
ont joué ici un réle prépondérant: entre leurs mains, Homere
est devenu «le plus sage des poétes», un sage de type roman-
tique, dissimulant a dessein, sous le voile du mythe, toute une
doctrine précise dont I’exégese allégorique permettrait de
retrouver les lecons. Ulysse, symbole du sage, nous enseigne
par exemple, en échappant aux Sireénes, a fuir les tentations,
charnelles ou spirituelles... Cela n’allait pas sans puérilités:
quel que fiit le nombre des vers a tournure gnomique que ren-
fermaient les classiques et que multipliaient peut-étre des
interpolations bien intentionnées, trop de choses, chez le divin
Homere, choquaient le sens moral [...]. N’importe, on parvenait
toujours a lui faire flétrir le vice, punir I’'impiété, récompenser
la vertu. [...] il suffit de relire le naif traité que Plutarque a
consacré a «la maniere dont le jeune homme doit écouter les
poctes»: si Homere nous montre 1’adultere et impudique Péris,
oublicux du combat, rejoindre en plein jour Héléne sur sa
couche, c’est, n’en doutons pas, pour couvrir de honte un tel
dévergondage!>

5. Henri-Irénée MARROU, Histoire de |'éducation dans [ Antiquité,
Paris: Le Seuil, 1948, p. 254.



RHETORIQUE DU RECIT 119

L’interprétation allégorique de la poésie antique semble aussi
avoir été une facon de rapprocher la poésie de la philosophie ou,
du moins, de justifier la place du poéte face aux philosophes.
Ainsi Le Bossu constate-t-il que:

Quand [...] Aristote [...] dit, que la Poésie est plus grave que
I’Histoire, et que les Poétes sont plus Philosophes que les
Historiens, il ne le dit pas seulement pour vanter 1’excellence
de cet Art, mais pour en faire connaitre la nature. La Poésie,
dit-il, enseigne la Philosophie Morale, non en récitant seule-
ment comme un Historien, ce qu’a fait ou ce qu’a souffert
Alcibiade, c’est 1’exemple d’Aristote; mais en proposant ce
qu’une personne, a qui le Poete donne un nom tel qu’il lui
plait, a dii faire et dire vraisemblablement, ou nécessairement,
en une pareille occasion. C’est de cette sorte qu’elle sait, ou les
suites facheuses qu’ont ordinairement les desseins mal congus,
et les actions mauvaises; ou la récompense des bonnes actions,
et la satisfaction que l’on regoit d’un dessein formé par la
vertu, et conduit par la prudence. Ainsi dans I’Epopée, selon
Aristote, sous quelque nom que ce soit, les personnes et les
actions sont feintes, allégoriques, et universelles; et non histo-
riques et singuliéres.
Traité du poéme épique, p. 6-7

Le Bossu en conclut que «1’épopée est un discours inventé
avec art, pour former les mceurs par des instructions déguisées
sous les allégories d’une action importante» (Traité du poéme
épique, p. 11), ou encore, que «I’Epopée est une Fable agréable-
ment imitée sur une action importante, qui est racontée en Vers
d’une maniere vraisemblable et merveilleuse» (idem, p. 13). Il
précise aussi que «la Fable est un discours inventé pour former
les mceurs, par des instructions déguisées sous les allégories
d’une action» (idem, p. 23). Il justifie toutes ces affirmations en
prenant encore une fois Aristote a témoin:

Aristote dit que la Fable est la composition des choses. Deux
choses la composent en effet, comme ses deux parties essen-
tielles. L’une est la Vérité qui lui sert de fondement; et 1’autre
est la Fiction qui déguise allégoriquement cette vérité, et qui
lui donne la forme de Fable.

La Vérité est cachée; c’est le point de Morale que 1I’Auteur
veut enseigner.

Traité du poéme épique, p. 26



120 ETUDES DE LETTRES

2. 2. Critique de Marmontel

La premiere grande divergence entre Marmontel et Le Bossu
concerne le caractere allégorique de la «fable»: «Il n’est [...] pas
de I’essence de la fable d’€tre allégorique, il suffit qu’elle soit
morale; et c’est ce que le P. Le Bossu n’a pas vu assez nette-
ment» (Eléments de littérature, p. 537). Si Marmontel accorde
volontiers au Pére Le Bossu la visée morale de la poésie:
«Comme le but de la poésie est de rendre, s’il est possible, les
hommes meilleurs et plus heureux, un poete doit sans doute avoir
égard, dans le choix de son action, a I’influence qu’elle peut
avoir sur les meeurs» (Eléments de littérature, p. 537-38), il
refuse de voir des vérités cachées dans toutes les fables et
conteste par 1a méme la lecture allégorique que le Pere Le Bossu
applique aux poc¢mes épiques:

Que de 'exemple d’une action épique, il y ait quelque vérité
morale a déduire (ce qui arrive naturellement sans que le poete
y ait pensé), le Pere Le Bossu en infére que la fable du poéme
épique est une allégorie, un apologue. [...] Plutarque a raison
de comparer les fictions poétiques aux feuilles de vigne sous
lesquelles le raisin doit étre caché; mais toutes les fois que le
sujet en lui-méme a son utilité morale, c’est un raffinement
puéril que d’y chercher un sens mystérieux.

Eléments de littérature, p. 94

Dans la rubrique consacrée a la «Moralité», Marmontel
poursuit sa critique:

Le Bossu veut que [le] poeme, pour étre moral, soit composé
comme 1’apologue. [...] Homere serait, je crois, bien surpris
d’entendre comme on lui fait composer ses po¢mes. Aristote
ne le serait pas moins du sens qu’on donne a ses lecons. «La
fable, dit ce philosophe, est la composition des choses.» «Or
deux choses composent la fable, dit Le Bossu, la vérité qui
lui sert de fondement, et la fiction qui déguise la vérité et
qui lui donne la forme de fable.» Aristote n’a jamais pensé
a ce déguisement. Il ne veut pas que la fable enveloppe la
vérité; il veut qu’elle I'imite. Ce n’est donc pas dans 1’allé-
gorie, mais dans 1’imitation, qu’il en fait consister 1’essence.
Le propre de 1’allégorie est que 1’esprit y cherche un autre
sens que celui qu’elle présente. Or dans la querelle d’Achille
et d’Agamemnon, le sens littéral et simple nous satisfait aussi
pleinement que dans la guerre civile entre César et Pompée. Le
sens moral de 1’Odyssée n’est pas plus mystérieux: il est direct,



RHETORIQUE DU RECIT 121

immédiat, aussi naturel enfin que dans un exemple tiré de 1’his-
toire; et I’absence d’Ulysse prise a la lettre, a toute sa moralité.
La peine inutile que Le Bossu s’est donnée pour appliquer son
principe a I’Enéide, aurait di I’en dissuader. Qui jamais, avant
lui, s’était avisé de voir dans 1’action de ce poeme «l’avantage
d’un gouvernement doux et modéré sur une conduite dure,
sévere, et qui n’inspire que la crainte?» Voila ou conduit I’es-
prit de systeme. On s’apercoit que 1’on s’égare, mais on ne
veut pas reculer.
Eléments de littérature, p. 722-23

Ce que Marmontel conteste ici c’est la recherche systématique
du Peére Le Bossu d’un sens caché. Pour sa part, il considere
plutdt que «tantdt la fable renferme une vérité cachée, comme
dans 1’/liade; tantdt elle présente directement des exemples per-
sonnels et des vérités toutes nues, comme dans le Télémaque»
(Eléments de littérature, p. 537). Au travers des critiques adres-
sées au Pere Le Bossu Marmontel vise a révoquer une facon
d’expliquer les textes qui n’est plus guere de mise au dix-
huitieme siecle.

3. La question de 'invention de la Fable

3. 1. Position du Pére Le Bossu

Le Bossu définit le poéme épique comme un agencement de
faits — une Fable — en vue d’une instruction morale. La
distinction qu’il pose entre la «Vérité», c¢’est-a-dire la morale de
la fable, et la «Fiction», c’est-a-dire l’action qui, tout en la
déguisant, sert a 1’illustrer, ’améne a concevoir un ordre de
fabrication de la fable bien particulier:

Maniére de faire une Fable

La premiere chose par ou I’on doit commencer pour faire une
Fable, est de choisir 1’instruction et le point de Morale qui
lui doit servir de fond, selon le dessein et la fin que 1’on se
propose.

Je veux, par exemple, exhorter deux fréres ou d’autres per-
sonnes qui ont quelque bien en commun, a demeurer toujours
unis ensemble pour le conserver. Voila la fin de la Fable, et la
premicre chose que j’ai dans la pensée.



122 ETUDES DE LETTRES

Pour cet effet, j’entreprends de leur bien imprimer dans 1’esprit
cette maxime, Que la mauvaise intelligence ruine les familles
et toutes sortes de sociétés. Cette maxime que je choisis, est le
point de Morale et la vérité qui sert de fond a la Fable que je
veux faire.

Il faut ensuite réduire cette vérité morale en action, et en
feindre une générale et imitée sur les actions singulieres et
véritables de ceux qui se sont ruinés par leur mauvaise intelli-
gence. Je dis donc, que quelques personnes étaient unies en-
semble pour conserver un bien qui leur appartenait en commun.
Elles se brouillent les unes avec les autres, et cette division les
abandonne sans défense a un Ennemi qui les ruine.

Voila le premier plan d’une Fable. L’action, que ce récit pré-
sente, a quatre conditions. Elle est universelle, elle est imitée,
elle est feinte, et elle contient allégoriquement une vérité mo-
rale. Ce plan comprend donc les deux parties essentielles qui
composent la Fable, je veux dire, la Vérité et la Fiction. Tout
cela est commun a toutes sortes de Fables.

Traité du poéme épique, p. 27-28

Apres avoir affirmé la primauté de la Morale dans le processus
de fabrication de la Fable, Le Bossu insiste sur 1’obligation pour
le poete d’imaginer une Action «générale». En effet, c’est grace
a son caractere d’universalité que 1’on peut déduire une instruc-
tion morale de la fable, c’est-a-dire un savoir sur ce que I’on doit
vraisemblablement, ou nécessairement, faire dans tel ou tel cas.
Pour Le Bossu la notion de vraisemblance de [’action est pri-
mordiale, ce qui explique pourquoi il insiste sur la nécessité de
fonder ’action des récits épiques sur des faits déja connus, donc
acceptables, et par 1a méme plus persuasifs. Peu importe au Pere
Le Bossu que les personnages soient réels ou fictifs: s’ils sont
fictifs, mais issus de récits traditionnels, 1’effet instructif vient
du plaisir que le «public» éprouve a reconnaitre quelque chose de
familier, s’ils sont tirés de 1’Histoire, le fait méme qu’ils aient
réellement existé rend [’action plus vraisemblable. Un autre
élément important relevé par Le Bossu est la nécessité de bien
distinguer le héros en tant que personnage affecté d’un caractére
et le role qu’il joue dans le déroulement de la fable. En effet, une
fois le plan de 1’action générale établi, le poéte doit «chercher
dans 1’Histoire, ou dans les Fables connues, les noms de quel-
ques personnes, a qui une action pareille soit arrivée vérita-
blement ou vraisemblablement» (Traité du poéme épique, p. 27).



RHETORIQUE DU RECIT 123

On comprend mieux pourquoi il est important pour Le Bossu
d’imaginer d’abord un arrangement de faits avant de nommer et
caractériser des personnages. Dans sa conception de 1’invention
poétique, les personnages ne sont que les «supports» de 1’action,
ils jouent un role défini a I’avance par le pocte. Des lors, peu
importe que les personnages viennent effectivement de 1’«His-
toire» ou plutdt de la «Fable», c’est-a-dire de la fiction, I’essen-
tiel c’est leur fonction. Le Pére Le Bossu se réfere explicitement
a Aristote pour justifier cette conception de I’invention du poe¢me

épique:

Ce que c’est que la Fable Epique selon Aristote

Ce que nous avons dit de la Fable est encore plus manifeste
dans la manicre, et dans 1’ordre qu’Aristote prescrit pour dres-
ser le plan d’une Action Epique. Il n’ordonne pas de chercher
d’abord dans 1’Histoire quelque grande Action, et quelque
Personne Héroique; mais il ordonne au contraire, de faire une
Action générale, qui ne soit d’aucun particulier, d’imposer les
Noms aux Personnes apres cette premiere Fiction; et de former
ensuite les Episodes.

Pour mieux concevoir sa pensée, il faut voir ce qu’il entend par
une action générale, et par une action particuliere. I/ y a cette
différence, dit-il, entre le Poéte et I’ Historien, que ['un écrit ce
qui s’est fait, et I'autre compose les choses, telles qu’elles ont
dii étre. C’est pour cela que la Poésie est plus grave et plus
morale que I'Histoire; parce que la Poésie dit les choses gé-
nérales, et I’Histoire rapporte les singuliéres. Une chose géné-
rale est ce qui a dii étre dit, ou étre fait vraisemblablement ou
nécessairement; et c’est a quoi le Poéte doit prendre garde,
lorsqu’il impose des Noms a ses Personnages. Une chose
singuliére est ce qu’ Alcibiade a fait, ou ce qu’il a souffert.

[...]

Concluons donc, qu’Homere et Aristote sont parfaitement
d’accord ensemble pour la pratique et pour les préceptes;
qu’Homere n’avait point d’autre dessein que de former agréa-
blement les meeurs de ses Citoyens, en leur proposant, comme
dit Horace, ce qui est utile ou pernicieux, ce qui est honnéte,
ou ce qui ne l’est pas: mais qu’il n’a entrepris de raconter
aucune Action particuliere d’Achille ou d’Ulysse. Il a fait la
Fable et le dessein de ses Poémes, sans penser a ces Princes; et
ensuite, il leur a fait 1’honneur de donner leurs noms aux Héros
qu’il avait feints.

[...]



124 ETUDES DE LETTRES

C’est donc s’éloigner des préceptes d’ Aristote, et de la pratique
d’Homere, et corrompre la nature de la Fable Epique, aussi
bien que des Fables communes, que de commencer par cher-
cher un Héros dans I’Histoire, et d’entreprendre de raconter
une Action qu’il aura faite.

[...]

L’on dira toujours que le Poéme Epique est une Fable, c’est-
a-dire, non le récit de I’Action de quelque Héros, pour former
les mceurs sur son exemple: mais au contraire, un discours
inventé pour former les meeurs par le récit d’une Action feinte,
et décrite a plaisir, sous le nom emprunté d’une Personne
illustre, dont on fait choix, aprés avoir dressé le Plan de
I’ Action, qu’on lui attribue.

Traité du Poéme épique, p. 61-75

Ce que Le Bossu tente de montrer ici c’est la subordination,
chez Aristote, du caractére a 1’action. En effet, dans La Poé-
tique®, Aristote explique que c’est la composition de ’action par
le poete qui détermine les caracteres, et non l'inverse, d’ou le
précepte d’imaginer d’abord une action et d’ensuite donner des
noms. De fait, Aristote définit la tragédie, ou 1’épopée, non pas
comme «représentation d’hommes», c’est-a-dire de caractéres,
mais comme «représentation d’actions», c’est-a-dire «d’hommes
qui agissent»:

En effet la tragédie est représentation non d’hommes mais
d’action, de vie et de bonheur (le malheur aussi réside dans
I’action), et le but visé est une action, non une qualité; or,
c’est d’apres leur caractére que les hommes ont telle ou telle
qualité, mais d’aprés leurs actions qu’ils sont heureux ou
I’inverse. Donc ils n’agissent pas pour représenter des carac-
teres, mais c’est au travers de leurs actions que se dessinent
leurs caracteres.
La Poétique, 50a 16-50a 22

3. 2. Critique de Marmontel

Marmontel s’oppose au Pere Le Bossu a propos du processus
de fabrication de la fable: «Le P. Le Bossu veut que le sujet du

6. ARISTOTE, La Poétique, tr. R. Dupont-Roc et J. Lallot, Paris: Le Seuil,
1980.



RHETORIQUE DU RECIT 125

poéme épique soit une vérité morale, présentée sous le voile de
I’allégorie, en sorte qu’on n’invente la fable qu’aprés avoir choi-
si la moralité, et qu’on ne choisisse les personnages qu’apres
avoir inventé la fable. Cette idée creuse, présentée comme une
regle générale, ne mérite pas méme d’€tre combattue» (Eléments
de littérature, p. 489). 1l conteste qu’il faille d’abord imaginer
abstraitement une morale, pour ensuite seulement 1’illustrer. Il
estime plutot qu’il y a des sujets qui s’offrent tout naturellement
au poete et qu’il n’existe en aucune fagon d’ordre canonique
pour inventer une fable. De méme, il considére comme «une
régle chimérique» d’inventer la fable, c’est-a-dire 1’agencement
des actions, avant de nommer et de caractériser les personnages:
«assurément ce n’est pas ainsi qu’Homere et Virgile ont congu
I’idée et le plan de leurs poemes» (Eléments de littérature, p.94).

Dans sa rubrique consacrée a 1’«Invention poétique», Mar-
montel défend son point de vue en «dialoguant» avec le Pére Le
Bossu, soit qu’il le cite explicitement, soit qu’il fasse implici-
tement référence a ses théories, en termes peu flatteurs (voir, ci-
dessous, 1’allusion aux regles «frivoles et puérilement importu-
nes»). Les paragraphes suivants, parmi les plus polémiques a
I’égard du Pére Le Bossu, tendent trés clairement a le ridiculiser
aux yeux du lecteur:

Un poéme est une machine dans laquelle tout doit étre combiné
pour produire un mouvement commun. [...] On n’a donc pas
inventé un sujet, lorsqu’on a trouvé quelques pieces de cette
machine, mais lorsqu’on a le syst¢éme complet de sa composi-
tion et de ses mouvements.

Il faut avoir éprouvé soi-méme les difficultés de cette premiére
disposition, pour sentir combien sont frivoles et puérilement
importunes ces regles dont on étourdit les poetes, d’inventer la
fable avant les personnages, et de généraliser d’abord son
action avant d’y attacher les circonstances particulieres des
temps, des lieux, et des personnes.

Il est certain que, s’il se présente aux yeux du poete une fable
anonyme qui soit intéressante, il cherchera dans 1’histoire une
place qui lui convienne, et des noms auxquels 1’adapter; mais
fallait-il abandonner le sujet de Cinna, de Brutus, de la mort de
César, parce qu’il n’y avait a changer ni les noms, ni 1’époque,
ni le lieu de la scéne? Il est tout simple que les sujets comiques
se présentent sans aucune circonstance particuliere de lieu, de
temps, et de personne; mais combien de sujets héroiques ne
viennent dans 1’esprit du poete qu’a la lecture de I’histoire?



126 ETUDES DE LETTRES

Faut-il, pour les rendre dignes de la poésie, les dépouiller des
circonstances dont on les trouve accompagnés? Je veux croire
possible, avec Le Bossu, qu'Homeére, comme La Fontaine,
commenca par inventer la moralité de ses poémes, et puis
I’action, et puis les personnages. Mais supposons que, de son
temps, on siit par tradition qu’au siege de Troie les héros de la
Grece s’étaient disputé une esclave, qu’un sujet si vain les
avait divisés, que 1’armée en avait souffert, et que leur récon-
ciliation avait seule empéché leur ruine; supposons qu’Homere
se fht dit a lui-méme: Voila comme les peuples sont punis des
folies des rois; il faut faire de cet exemple une lecon qui les
étonne. Si c’était ainsi que lui flt venu le dessein de 1’/liade,
Homere en serait-il moins poéte? 1’/liade en serait-elle moins
un poéme, parce que le sujet n’aurait pas été congu par ab-
straction et dénué de ces circonstances? En vérité les arts de
génie ont assez de difficultés réelles, sans qu’on leur en fasse
de chimériques. Il faut prendre un sujet comme il se présente,
et ne regarder qu’a I'effet qu’il est capable de produire. Inté-
resser, plaire, instruire, voila le comble de I’art; et rien de tout
cela n’exige que le sujet soit inventé de telle ou telle fagon.

Eléments de littérature, p. 660-61

Dans cette critique, Marmontel manifeste une incompréhen-
sion du principe de fabrication de la Fable énoncé par Le Bossu.
En effet, si ce dernier insiste sur la primauté de la Morale et de la
fonction des personnages sur le détail des caracteres et des cir-
constances c’est parce qu’il estime que seule une «Action géné-
rale» peut avoir un effet instructif et persuasif’?. Or, Marmontel
en déduit que Le Bossu refuse toute référence «historique»,
toutes circonstances réellesd. Cette interprétation hétive est
démentie en de nombreux passages du Traité ou Le Bossu
montre, au contraire, qu’il est tout a fait possible d’emprunter
des Noms et des circonstances réelles:

7. Cf. «L’Action Poétique n’est donc ni singuliére ni historique, mais
générale et allégorique: ce n’est point ce qu’Alcibiade a fait, mais c’est en
général ce que quelqu’un a dii faire en cette occasion» (Traité du poéme
épique, p. 62).

8. Cf. dans I’extrait ci-dessus: «fallait-il abandonner le sujet de Cinna,
de Brutus, de la mort de César, parce qu’il n’y avait a changer ni les noms,
ni I’époque, ni le lieu de la scéne? [...] Faut-il, pour les rendre dignes de la
poésie, [...] dépouiller [les sujets] des circonstances dont on les trouve
accompagnés? 1’Iliade en serait-elle moins un poeme, parce que le sujet
n’aurait pas été congu par abstraction et dénué de ces circonstances?»



RHETORIQUE DU RECIT 127

[...] si ceux dont on emprunte les noms, ont fait quelques
Actions connues; le meilleur est de s’en servir, et d’accom-
moder ces circonstances véritables au fond de la Fable, et au
dessein du Pocte; d’en remplir les Episodes; et d’en tirer tous
les avantages possibles selon les regles de 1’ Art. Cette conduite
rend 1’Action feinte beaucoup plus vraisemblable, et peut mé-
me la faire rentrer dans la vérité de 1’Histoire. Aussi, Aristote
a-t-il dit, que le Pocte en donnant des noms particuliers aux
Personnes que d’abord il avait faites générales, doit avoir en
vue de rendre la Fiction vraisemblable.

Traité du poéme épique, p. 64-65

voire méme, a l’occasion, de prendre pour sujet d’une Fable
I’action réelle d’un personnage historique:

Il se peut faire aussi que quelque Personne de 1’Histoire four-
nisse a un Auteur de belles imaginations, et une Morale aussi
juste que celle qu'Homere a enseignée. Et en ce cas, le Poete
ne ferait rien contre son Art, en accommodant toute sa Morale
a 1’Action. Mais pour cette heureuse et rare aventure, les régles
ordinaires ne perdraient rien de leur justesse, ni de leur

autorité. . .
Traité du poéme épique, p. 75

4. La narratologie contemporaine en germe chez Le Bossu?

Dans son Traité du poéme épique, le Pére Le Bossu aborde des
problemes théoriques qui sont, actuellement encore, au centre
des préoccupations des narratologues. Il me parait donc utile de
sortir du débat strictement polémique entre Marmontel et Le
Bossu afin de voir en quoi certaines conclusions de ce dernier
sont trés proches des prises de position actuelles. Je reviendrai
rapidement sur trois points:

1. la distinction entre le personnage et sa fonction;

2. I’ordre de fabrication de la fable;

3. le choix de faits communs dans le processus d’invention de
la fable.



128 ETUDES DE LETTRES

4. 1. La distinction entre le personnage et le réle

Dans sa Morphologie du conte®, Vladimir Propp constate, en
comparant entre eux une centaine de contes merveilleux russes,
que «ce qui change, ce sont les noms (et en méme temps les
attributs) des personnages; ce qui ne change pas, ce sont leurs
actions, ou leurs fonctions» (p. 29). Ce constat de Propp — qui
fonde pour une grande part la narratologie moderne — tend a
confirmer 1’opinion du Pére Le Bossu pour qui il est nécessaire
de distinguer le héros en tant que personnage affecté d’un carac-
tere — les «noms» et les «attributs» de Propp — et le role qu’il
joue dans 1I’économie de la fable, c’est-a-dire la fonction au sens
de Propp: «Par fonction, nous entendons 1’action d’un person-
nage, définie du point de vue de sa signification dans le dérou-
lement de I’intrigue» (Morphologie du conte, p. 31).

Notons encore que c’est a partir de ce type de réflexion sur le
personnage et sa fonction que Greimas a imaginé son modéle
actantiel, en distinguant, pour sa part, trois entités différentes: la
fonction, 'actant, c’est-a-dire le personnage considéré sous
I’angle de son rdle narratif (sujet, objet de valeur, destinateur,
destinataire, adjuvant, opposant) et I’acteur envisagé du point de
vue figuratif, c’est-a-dire de ce qu’il est réellement dans le texte
(acteur humain ou élément matériel).

4.2. L'ordre de fabrication de la fable

Claude Simonl!?, dans son discours de réception du Nobel en
1986, défend une position bien proche de celle du Pere Le Bossu
concernant le processus de fabrication d’une «fable» (ici, au sens
de récit fabuleux):

Selon le dictionnaire, la premiere acception du mot «fable» est
la suivante: «Petit récit d’ou 1’on tire une moralité». Une ob-
jection vient aussitdt a I’esprit: c’est qu’en fait le véritable
processus de fabrication de la fable se déroule exactement a
I’inverse de ce schéma et qu’au contraire c’est le récit qui est

9. Vladimir Propp, Morphologie du conte, Paris: Le Seuil, 1965.
10. Claude SiMON, Discours de Stockholm, Paris: Minuit, 1986, p. 16.



RHETORIQUE DU RECIT 129

tiré de la moralité. Pour le fabuliste, il y a d’abord une moralité
[...] et ensuite seulement I’histoire qu’il imagine a titre de
démonstration imagée, pour illustrer la maxime, le précepte

~

ou la thése que 1’auteur cherche par ce moyen a rendre plus
frappants.

Ce que Simon reléve ici, et que montrait déja Le Bossu, c’est
I’importance de la dimension pragmatique du récit, 2 savoir sa
fonction morale et sociale. En effet, un récit est plus qu’une sim-
ple suite linéaire d’actions relatées, c’est un tout de sens cons-
truit en vue d’une fin, d’un principe moral. Jean-Michel Adam!!
met bien en évidence cet aspect quand il propose un modele de la
structure élémentaire du récit qui dépasse les bornes du schéma
quinaire habituellement utilisé:

Séquence narrative

o . O o o -

1 1

1 ]

1 ]

' "

: I | :
Pn O Pn1 Pn2 Pn 3 Pn 4 Pn 5 Pn Q
Résumé Orientation Complication (ré)Action Résolution Situation Chute
et/fou (Situation  (décl. 1) ou (décl. 2) finale ou
Entrée- initiale) Evaluation Evaluation
préface (interne) (externe)

«Morale»

Adam souligne que la structure «quinaire» — de Pn1 a Pn 5
— ne représente que le «découpage aspectuel des moments de
tout proces: AVANT le proces (= Pn 1), DEBUT du proces (= Pn 2),
DEROULEMENT (= Pn 3), FIN du proces (= Pn 4), APRES le proces
(= Pn 5)» et il insiste sur le «caractere indispensable de la macro-
proposition finale: «Morale» (notée Pn Q)» (p. 272) Dans la
mesure ou 1’on admet que la fonction du récit est toujours — a
des degrés divers — de perpétuer 1’ordre social et de justifier les
normes morales, il est important de mettre en évidence la
primauté de la Morale dans le processus de fabrication.

11. Jean-Michel ADAM, Marie-Jeanne BOREL, Claude CALAME, Mondher
KiLaNI, Le Discours anthropologique, Paris: Klincksieck (Méridiens),
1990.



130 ETUDES DE LETTRES

4. 3. Le choix de faits connus dans l'invention de la fable

Nous avons vu plus haut que Le Bossu — a la suite d’ Aristote
— définit le récit épique comme un agencement de faits — une
intrigue — compos€ en vue d’une instruction morale. Dans ses
préceptes concernant la composition du poeme €pique, il insiste
sur la nécessité de fonder 1’Action sur des faits déja connus, en
d’autres termes d’ancrer les événements dans un fonds mémoriel
commun a [’auteur et a son «public», afin de les rendre plus
vraisemblables. En effet, il affirme — manifestant ainsi une filia-
tion nettement aristotélicienne — que les faits bien connus,
qu’ils proviennent d’événements réels de 1’Histoire ou de récits
traditionnels, sont plus facilement acceptés du public et par la-
méme plus vraisemblables, donc plus persuasifs. Paul Ricceur!2,
dans un chapitre de Temps et récit consacré a 1’analyse de la
Poétique d’ Aristote, constate effectivement que:

Si les poetes tragiques, a la différence des auteurs de comédie
qui se permettent de donner pour support a leurs intrigues des
noms pris au hasard, «s’en tiennent au nom des hommes réel-
lement attestés (génoménon)» (51 b 15), c’est-a-dire recus de
la tradition, c’est que le vraisemblable — trait objectif — doit
étre en outre persuasif (pithanon) (51 b 16) — trait subjectif.
La connexion logique du vraisemblable ne saurait donc étre
détachée des contraintes culturelles de 1’acceptable.

Temps et récit, t. 1, p. 79

Ricceur développe cette idée de «contraintes culturelles» —
sorte de fonds commun a 1’auteur et aux lecteurs — et affirme
ainsi qu’il existe un stade AVANT avant la mise en intrigue: «Si,
en effet, 1’action peut €tre racontée, c’est qu’elle est déja arti-
culée dans des signes, des regles, des normes: elle est dés tou-
jours symboliquement médiatisée» (Temps et récit, t. 1, p. 91).
Selon Ricceur il existe donc une premiere phase, en amont du
texte, qu’il nomme «mimésis I» pour la distinguer de la mise en
intrigue proprement dite («mimésis II»), et qui a trait a la pré-
compréhension de 1’agir humain. En effet, tout récit présuppose
une certaine familiarité avec le réseau conceptuel des actions,
c’est-a-dire des connaissances sur les buts de 1’action, ses motifs,
ses agents, ses circonstances, ainsi que sur ses valeurs:

12. Paul RICEUR, Temps et récit, Paris: Le Seuil, 1983.



RHETORIQUE DU RECIT 131

En fonction des normes immanentes a une culture, les actions
peuvent étre estimées ou appréciées, c’est-a-dire jugées selon
une échelle de préférence morale. Elles recoivent ainsi une va-
leur relative, qui fait dire que telle action vaut mieux que telle
autre. Ces degrés de valeur, attribués d’abord aux actions,
peuvent étre étendus aux agents eux-mémes, qui sont tenus
pour bons, mauvais, meilleurs ou pires.

Nous rejoignons ainsi, par le biais de 1’anthropologie cultu-
relle, quelques unes des présuppositions «éthiques» de la Poé-
tigue d’Aristote, que je puis ainsi rattacher au niveau de
mimésis 1.

Temps et récit, t. 1, p. 94

S. Conclusions

Par mes breves allusions a Propp, Ricceur et Simon, j’ai tenté
de montrer sur quels points précis les theses du Pere Le Bossu
coincident avec certaines idées méthodologiques actuelles. Alors
que le renouveau des études sur la rhétorique ouvre de nouvelles
perspectives et que, plus particulierement, la narratologie contem-
poraine semble redécouvrir Aristote, on ne peut que s’étonner de
I’oubli dans lequel est tombé le Traité du Pére Le Bossu. En
effet, sa filiation avec Aristote est évidente, et explicitement
signalée en de nombreux passages de son ouvrage; on peut méme
affirmer avec H. Rigault (1856) que «la critique francaise du
XVII¢ siecle explique Homere par Aristote et Aristote par le Pere
Le Bossu» (Histoire de la querelle des Anciens et des Modernes,
p. 365). Si a la suite des attaques conjointes de Marmontel et de
Voltaire le Traité n’a plus jamais été publié — en dehors de la
récente réimpression de Volker Kapp — il serait peut-étre temps
de s’intéresser de plus prés aux théories poétiques du Pere Le
Bossu en se penchant trés attentivement sur les manuscrits
de ses écrits encore inédits conservés a la Bibliothéque Sainte-
Genevieve de Paris.

Frangoise REVAZ



	Rhétorique du récit : un débat narratologique toujours actuel : Marmontel contre Le Bossu

