
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1991)

Heft: 4

Artikel: Étude rhétorique du nouveau testament : réflexions sur le genre
épidictique

Autor: Schoeni, Marc

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870614

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870614
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÉTUDE RHÉTORIQUE DU NOUVEAU TESTAMENT:

RÉFLEXIONS SUR LE GENRE ÉPIDICTIQUE

Je propose de définir la rhétorique comme une méta-théorie de la
dimension pragmatique de tout discours. La critique rhétorique applique
des modèles anciens et modernes, pour saisir les stratégies mises en oeuvre
dans le discours. Parmi les catégories traditionnelles, celle des genres
rhétoriques me semble opératoire, à condition d'en saisir le caractère
fonctionnel et de postuler une bipartition entre l'agonistique (judiciaire et
délibératif) et l'épidictique (présent de l'énonciation, communion de
valeurs). La lettre de Paul aux Romains se révèle comme un discours en
tension, qui dérive de l'épidictique vers l'agonistique; cette tension même
aide à comprendre le paradoxe de l'épidictique, à la fois présence du Logos
et échec de cette présence.

Le paysage exégétique actuel de la discipline du Nouveau
Testament apparaît comme un vaste chantier débordant d'activité,

mais quelque peu chaotique, traversé de chemins anciens
et nouveaux qui se multiplient, tant sont vives les interrogations
méthodologiques. Au règne incontesté de l'historico-critique a
succédé la vogue des lectures synchroniques, structuralistes
notamment, avec un apport important de la sémiotique greimas-
sienne. Ces méthodes ont donné naissance à une deuxième
génération de lectures synchroniques, incluant notamment la
rhétorique et la pragmatique, mais aussi la «perspective du
lecteur» (reader response). Ces nouvelles approches se caractérisent

par une volonté d'ouvrir le texte à l'événement sémiotique

qui le précède et le suit (production et réception) et donc à



88 ÉTUDES DE LETTRES

l'inscrire dans une dynamique où la dichotomie entre diachronie
et synchronie peut être finalement dépassée. La critique rhétorique,

notammment, comporte une dimension intratextuelle
(stratégies internes du texte) autant qu'extratextuelle (contexte de
communication). Ceci présente à la fois un avantage et un
inconvénient. Avantage dans la mesure où les approches
rhétoriques peuvent servir de pont entre les méthodes littéraires
synchroniques et les méthodes historico-critiques traditionnelles
en exégèse biblique, et peut-être même (soyons utopiques) rétablir

la communication entre les tenants des unes et des autres.
L'inconvénient, c'est que la rhétorique constituant un faisceau
d'approches plutôt qu'une méthodologie bien délimitée, chacun a
tendance à se forger sa méthode selon sa formation antérieure;
les clivages entre «historico-critiques» et «littéraires» (ou sémio-
ticiens) ont alors tendance à se reproduire sous la vague appellation

commune d'«analyse rhétorique». Il est donc urgent de se

reposer la question de la définition et du champ de la rhétorique.

1. Définition et champ de la rhétorique

1. 1. Ce qu'elle n'est pas

La rhétorique ne se réduit pas à une stylistique des figures, ni
à une étude des procédés de style qui sortent de l'usage ordinaire
de la langue. Les opposants et les sceptiques nous disent souvent
qu'une analyse rhétorique peut se révéler fructueuse quand on
étudie des textes aux qualités littéraires évidentes, utilisant les
procédés rhétoriques classiques. Quoi de plus beau que d'analyser

dans ce sens des textes à haute densité stylistique? Mais les
livres du Nouveau Testament, à l'exception de quelques fleurons
comme l'épître aux Hébreux, n'auraient aucune prétention de ce
type1. Cet argument reflète une perception de la rhétorique qui

1. Réaction perceptible chez George A. Kennedy dans sa recension du
livre de Vernon K. Robbins, Jesus the Teacher, Rhetorica, 4 (1986), p. 67-
72. Réaction d'autant plus surprenante que Kennedy est l'auteur de New
Testament Interpretation through Rhetorical Criticism (Chapel Hill:
University of Carolina Press, 1984), qui prône une application large de la
méthode rhétorique (méthode d'ailleurs insuffisamment profilée, à mon
sens, et trop liée aux canons de la rhétorique classique; ceci explique peut-
être cela).



RÉFLEXIONS SUR LE GENRE ÉPIDICTIQUE 89

fut courante dans notre culture depuis le Moyen-Age jusqu'au
début de ce siècle, et que Genette a baptisée «la rhétorique
restreinte2». Lorsque la rhétorique en est ainsi réduite au style et
plus particulièrement aux figures, on oublie qu'elle est au cœur
du fonctionnement du langage humain, jusque dans la conversation

quotidienne. Tout le monde fait de la rhétorique, comme M.
Jourdain faisait de la prose. Voyons donc comment nous pouvons
redéfinir aujourd'hui le champ de la rhétorique.

1. 2. La définition aristotélicienne

Pour nous entendre sur une définition de la rhétorique, il nous
faut d'abord remonter à Aristote, dont je reproduis ici un passage
bien connu de la Rhétorique:

Admettons donc que la rhétorique est la faculté de découvrir
par des moyens théoriques ce qui, dans chaque cas, se prête à

la persuasion. Aucun autre art n'a cette fonction. En effet, chacun

des autres est, selon son objet, propre à l'enseignement et
à la persuasion, ainsi la médecine concernant les états de santé
et de maladie, la géométrie concernant les variations de
grandeurs, l'arithmétique concernant les nombres, et de même pour
les autres arts et sciences. Par contre, la rhétorique semble
avoir, pour ainsi dire, la faculté de découvrir par des moyens
théoriques ce qui, à propos de toute donnée, est persuasif. Voilà
pourquoi nous affirmons que son art ne se rapporte pas à quelque

genre propre et distinct3.

2. Gérard Genette, «La Rhétorique restreinte», Communications 16

(1970), p. 158-71, repris dans son Figures III, Paris: Seuil, 1972, p. 21-40.
3. Aristote, Rhétorique, éd. et tr. M. Dufour, Paris: Les Belles

Lettres, 1967. êorto Si) priTopiKi) Svvapiç nepi ëKaorou roß decopfjcraL

to èuSexôpeuou mOauôv. toûto yàp ovSeptâç èrépaç éarl réxuqç
ëpyow tûv yàp àXXcov étcda-rq nepi to aùrrj vnoKeLpeuôu èoTtv
SiSaoKaXua) Kai neioTticrj, otou larpua) nepi vyteiucSu Kai uoaepüv
Kai yewpeTpia nepi rd avpßeßr/KOTa naOq tolç peyédem Kai
âpLdprjTLKTj nepi àpLdpûu, ôpoLcjç Sè Kai ai Xoinai Ttou TexutHu kol
èmanqpûw q Sè ppTopua) nepi tov SodéuToç d>ç elneîu SoKeî
SvuaadaL dewpeîu to mdavôu, Bio Kai <papev avTt)v où nepi tl yéuoç
ÏSlov âcf)û)pL(jpLéi>ov ëxetv to TexvtKÔv. (1,2, 1355b 25-34; j'ai modifié la
traduction là où je l'ai estimé nécessaire.)



90 ÉTUDES DE LETTRES

A la suite d'Aristote, la rhétorique est communément définie
comme l'art de la persuasion. Mais formulée de la sorte, cette
définition est quelque peu restrictive et prête à confusion. La
confusion provient de ce que lorsqu'on dit «persuasion», on
pense tout de suite aux techniques d'influence du comportement,
bref au pouvoir sur autrui; et même pour beaucoup de gens,
«rhétorique» rime avec «manipulation» plus encore qu'avec
«persuasion»! Or, il est clair qu'Aristote entendait le terme de
«persuasion» dans un sens assez large pour englober les discours
cérémoniels qui ne visent pas à modifier les idées et les
comportements des auditeurs, mais à renforcer les valeurs de la
communauté. Le terme de «persuasion», dans sa connotation
actuelle, est donc trop restrictif.

1.3. Persuader l convaincre

Perelman4 élargit considérablement le champ de la rhétorique
en y incluant deux fonctions fondamentales: «persuader»
lorsqu'il s'agit de modifier la pensée ou le comportement, «convaincre»

lorsqu'il s'agit de renforcer l'adhésion à des convictions ou
à des valeurs déjà partagées. Fait significatif, Perelman range la
fonction pédagogique dans la seconde catégorie, et il accorde à

l'enseignement une place de choix parmi les activités rhétoriques5.

Est rhétorique, selon lui, tout ce qui vise à perpétuer ou à

transformer des valeurs et des comportements en usant de

l'argumentation.

1. 4. Persuasion / identification

En privilégiant l'argumentation, Perelman se situe dans une
tradition néo-aristotélicienne, qui identifie la rhétorique à l'étude
et à l'utilisation des moyens rationnels de persuasion langagière.
Mais d'autres théoriciens modernes ont cherché à intégrer les
registres symbolique et affectif à leur définition de la rhétorique.
La théorie rhétorique du critique littéraire et philosophe améri-

4. Chaïm Perelman et Lucie Olbrechts-Tyteca, Traité de l'argumentation.

La Nouvelle Rhétorique, Bruxelles: Editions de l'Université, 19704

(1958), p. 34-40.
5. Traité de l'argumentation, p. 62-72.



RÉFLEXIONS SUR LE GENRE ÉPIDICTIQUE 91

cain Kenneth Burke6 me paraît particulièrement intéressante à

cet égard. Selon lui, la rhétorique est le produit du jeu constant
qui s'instaure, dans toute société d'êtres humains producteurs de

symboles, entre communion et distance, attirance et répulsion,
union et division, autrement dit le jeu dialectique de l'identité et
de l'altérité; dans cet espace, la rhétorique apparaît avant tout
comme un réseau de stratégies plus ou moins institutionnalisées
de persuasion et d'identification1. Le terme de «persuasion» perd
sa connotation d'exercice unilatéral d'un pouvoir, d'une violence
verbale, lorsqu'il est ainsi institué dans un rapport dialectique
avec celui d'«identification».

La définition de Burke élargit le champ de la rhétorique bien
au-delà de la fonction argumentative pour englober les effets
rhétoriques de toute manifestation langagière, voire même de
toute production de signes. Burke considère le champ entier de la
sémiosis comme participant du principe rhétorique. La rhétorique
ne se distingue plus de la poétique que par l'importance donnée à

l'élément de Y adresse, celle-ci étant comprise au sens le plus
large: à soi-même, à un auditoire déterminé ou indéterminé, avec
tous les modes et les degrés de participation active ou passive8.
Cet élément de l'adresse est ce qui ouvre le discours au-delà de
lui-même, dans la mesure où il médiatise une situation qui lui est
extérieure. Est ainsi exclue du champ de la rhétorique toute
considération purement réflexive du langage, toute perspective
immanente ou esthétisante du texte9. Pouvant s'appliquer à tous
les textes, y compris les textes narratifs10, l'analyse rhétorique

6. Parmi ses nombreux ouvrages, le plus important à ce sujet est son
A Rhetoric of Motives, Berkeley/Los Angeles: Univ. of California Press,
19692 (1950); à signaler aussi son A Rhetoric of Religion. Studies in
Logology (Berkeley: Univ. of California Press, 19702) ainsi que le chapitre
intitulé «Rhetoric and Poetics» dans son Language as Symbolic Action
(Berkeley: Univ. of California Press, 1966), p. 295-307.

7. Voir Rhetoric of Motives, p. 19-46.
8. «Its [de la rhétorique] nature as addressed»: l'expression revient en

tout cas deux fois chez Burke (Rhetoric of Motives, p. 38 et 45, cf. «the
function of language as addressed», p. 44).

9. Sur la rhétorique comme déni principiel de l'autonomie du langage,
voir Burke, Rhetoric of Motives, p. 27-31, 43-46.

10. A. Kibedi-Varga aborde de manière approfondie ce problème de la
rhétorique des textes narratifs dans son article «L'Histoire de la rhétorique
et la rhétorique des genres», Rhetorica, 3 (1985), p. 201-21, où il tente de
définir les champs respectifs de la rhétorique et de la poétique. Il maintient



92 ÉTUDES DE LETTRES

fonde sa spécificité dans la recherche des processus d'identification

et de persuasion, ouverts et cachés, adressés à un auditoire
qui déborde ses représentations dans le texte. Processus qui
englobent pour une large part l'argumentation, mais qui ne s'y
laissent pas réduire: les métaphores poétiques, les récits en forme
de paraboles, ou les jeux de résonances symboliques (dont le
quatrième Evangile use à profusion) peuvent être tout aussi
rhétoriques qu'une argumentation de type paulinien. Leur caractère
rhétorique est déterminé par leur rapport à un auditoire.

1.5. La rhétorique: une méta-théorie du discours comme action

En fin de compte, la rhétorique englobe dans son champ tout
ce qui a trait au discours humain sous toutes ses formes — toute
la sémiosis. C'est là l'élément-clé de la définition aristotélicienne

citée en 1. 2.: «La rhétorique est la faculté de découvrir
par des moyens théoriques ce qui, dans chaque cas, se prête à la
persuasion». Pour Aristote, la rhétorique est une sorte de méta-
théorie de la dimension pragmatique du discours, que cette
dernière soit interne au discours (le discours comme action) ou
externe en termes de finalité (l'action que vise à produire le
discours). C'est donc une méta-théorie de caractère transdisciplinaire11,

orientée vers l'action. C'est dire qu'on ne peut
délimiter la rhétorique par rapport à sa méthode ou à son champ
d'application, mais uniquement par rapport à son axe de
questionnement: comprendre, en vue de la pratique ou de l'analyse du
discours, les processus de persuasion/ identification en ce qu'ils
visent un auditoire dont l'existence empirique, hors langage, peut
prendre les formes les plus variées.

la distinction fondamentale entre texte narratif et texte argumentatif, tout
en soulignant que c'est là une question de facteurs dominants, car il y a

dans toute narration un élément argumentatif, même s'il n'est pas explicite;
inversement, on pourrait avancer qu'il y a dans tout texte argumentatif un
élément de narrativité, comme je le suggère dans la suite de cet article (3.
3. 6) à propos de certains procédés propres aux discours épidictiques,
considérations que l'Ecole de Paris globalise à l'ensemble des textes. Voir
aussi le texte déjà mentionné de Burke, «Rhetoric and Poetics».

11. Voir l'article de Michael J. Hyde et Craig R. Smith, «Hermeneutics
and Rhetoric: A Seen But Unobserved Relationship», Quarterly Journal of
Speech, 65 (1979), p. 347-63, qui s'inscrit dans une perspective
phénoménologique inspirée essentiellement de Gadamer.



RÉFLEXIONS SUR LE GENRE ÉPIDICTIQUE 93

2. Quelques présupposés théoriques

2.1. Texte et hors-texte

L'intérêt nouveau porté aux textes dans le cadre de la
sémiotique autant que de la linguistique textuelle12 présuppose
que l'on ait dépassé la dichotomie traditionnelle entre fond et
forme. Il ne s'agit pas de discerner un contenu dont la forme du
texte ne représenterait que l'habillage extérieur. Forme et contenu,

bien qu'autonomes (le postulat saussurien de l'arbitraire du
signe garde sa validité), sont inextricablement liés; le sens du
texte doit être appréhendé comme une interaction dynamique de
l'un et de l'autre.

La correspondance entre formes et effets de sens n'est cependant

pas linéaire. L'autonomie du sens par rapport à la forme
tient au rapport dialectique entre le dit et le non-dit dans lequel il
s'origine. La mise en forme du sens qu'opère le langage masque
et révèle tout à la fois, tel un vêtement13. Le dit redouble une
partie du sens (tout langage est redondant), tout en en occultant

une autre. Si la plupart des textes ne sont pas d'obscures
énigmes, c'est qu'ils répondent à des codes qui permettent au
lecteur de reconstituer le non-dit sans difficulté, sans même s'en
rendre compte. Lire critiquement un texte, c'est s'interroger sur
les codes qui régissent notre anticipation du sens, et les confronter

sans complaisance à la mise en forme par le texte de ses

propres codes. Toute résistance du texte constitue un nœud
critique de la lecture.

12. En allemand Textlinguistik (le terme français n'est pas encore très
usité). La linguistique textuelle part du postulat que l'unité de base de la
langue est le texte et non l'énoncé; le texte, quelle que soit sa longueur
(d'une interjection à un roman-fleuve), constitue une structure sui generis,
qui n'est pas équivalente à la somme de ses énoncés. Voir Paul Ricœur, Du
texte à l'action. Essais herméneutiques II, Paris: Seuil, 1986, p. 107-10;
Roland Harweg, «Textanfänge», Orbis, 17 (1968), p. 453-88; Michael A.
K. Halliday, Language as Social Semiotic, London: Edward Arnold, 1978,
p. 135-37; Umberto Eco, Lector in fabula, Paris: Grasset, 1985 (italien:
Milan: Bompiani, 1979), notamment le deuxième chapitre, p. 32-63; et
Folker Siegert, Argumentation bei Paulus gezeigt an Rom 9-11, Tübingen:
Mohr, 1985, p. 98-100.

13. La métaphore du vêtement, que Burke développe à propos du langage
(Rhetoric of Motives, p. 118-23), constitue l'une de ses meilleures pages.



94 ÉTUDES DE LETTRES

Le texte ne saurait donc être un témoignage transparent
d'événements passés ou d'une vérité intemporelle; en tant que forme
et contenu, il est opaque, c'est-à-dire qu'il porte en lui sa propre
autonomie, qu'il se reflète lui-même au travers de ses structures.
La pragmatique linguistique rend compte de cette non-transparence

des textes en posant le postulat fondamental selon lequel
c'est en se reflétant elle-même ainsi que sa relation à ses utilisateurs

que la langue opère la référence au monde extérieur. Un
texte ne renvoie jamais directement aux conditions de sa production.

On dit que «le style, c'est l'homme», mais le style, c'est
aussi la situation du texte et c'est aussi les lecteurs; de plus, il
livre une représentation de son auteur, pas l'auteur empirique lui-
même14.

C'est cette opacité de la langue par rapport au réel qui fait
que lorsqu'on parle de situation en rhétorique, il ne s'agit pas
d'une situation historique mais d'une situation de communication.

Le concept de communication recouvre ici non seulement
les échanges verbaux ou écrits, mais aussi tout acte signifiant,
tout événement médiatisé par une quelconque symbolisation de

la part des protagonistes du discours.
Texte et hors-texte sont donc à distinguer rigoureusement,

mais sans exclusion de l'un ou de l'autre. Le texte, par son in-
complétude même, ouvre au dire de l'appropriation et au faire de

l'action éthique. C'est dans cette jointure entre texte et hors-texte
que vient se lover la critique rhétorique. Plus que toute autre
méthode, celle-ci nous oblige à prendre en compte l'ouverture du
texte sur un monde de signes, une sémiosis, qui le dépasse, et qui
est, selon l'expression de Peirce reprise par Eco, illimitée15. Le
texte s'inscrit dans un processus continu de production de signes
qui le précède et le suit.

Une articulation entre synchronie et diachronie s'impose donc.
Le texte doit d'abord être examiné sous l'angle synchronique,
et dans le cas d'un texte écrit, une analyse minutieuse est de

rigueur, justement parce que les seules traces de l'acte rhétorique

14. Cf. la théorie polyphonique d'Oswald Ducrot: «Esquisse d'une théorie

polyphonique de l'énoneiation», in Le Dire et le Dit, Paris: Minuit,
1984, p. 171-233. Cela rejoint le postulat de départ de Siegert dans son
analyse de Rm 9-11: non pas rechercher la pensée de l'homme Paul qui se

profilerait derrière les textes, mais comprendre ses lettres comme des
textes adressés {Argumentation bei Paulus, p. 1).

15. Voir Eco, Lector in fabula, p. 32.



RÉFLEXIONS SUR LE GENRE ÉPIDICTIQUE 95

passé — et le seul potentiel d'actes rhétoriques à venir — sont
cristallisés dans les structures internes du texte. Mais ensuite, le
texte doit être ouvert sur la situation de discours antérieure, qu'il
reflète, et sur la situation de discours postérieure, qu'il appelle
— autrement dit, nous nous situons là en diachronie. En amont,
une lecture rhétorique se mettra en quête de la situation de
communication initiale, dans laquelle le texte s'insère tout en la
modifiant. En aval, elle cherchera à discerner en quoi le déploiement

des lectures au cours de l'histoire est lui-même producteur
d'un discours continu, un «discours sur le discours», processus
rhétorique dans lequel nous sommes nous-mêmes impliqués. Il
n'y a donc pas d'accès direct à la situation de communication
initiale; celle-ci est comme réfractée à travers nos propres
situations rhétoriques et la tradition dans laquelle elles s'inscrivent16,
même si la préservation d'un texte qui résiste à ses interprétations

successives permet de prendre une distance critique par
rapport à notre tradition.

2.2. La question des modèles

Les réflexions herméneutiques de ces dernières années nous
ont montré que nul ne saurait se passer de modèles théoriques,
sauf à reprendre des modèles inconscients, non problématisés
dans une démarche critique. Mais quel type de modèle sera
adéquat au champ et à la visée de la lecture rhétorique? Pour
permettre l'ouverture à la singularité du texte, sans pour autant faire
preuve de naïveté face à la langue et au code, je suggère d'avoir
recours à des modèles heuristiques évolutifs, sujets à révision
constante.

Plus précisément, l'analyse rhétorique postule une situation de
communication qui, bien que d'ordre sémiologique et non pas
événementiel, n'est cependant pas immanente au texte; elle est ce
qui appelle le texte à l'existence, et à quoi le texte renvoie. Pour
la reconstruire, l'analyse aura recours à tout un appareil de
catégories métalinguistiques généralisantes: situation rhétorique,
genre rhétorique, etc. Le rhétoricien se trouve confronté à toute
une taxinomie touffue et complexe, héritée de la tradition
classique; avant d'en reprendre des éléments, il devra se demander si

16. Pour une théorie rhétorique de la tradition, voir l'article déjà cité de
Hyde et Smith (n. 11).



96 ÉTUDES DE LETTRES

ceux-ci sont opératoires. Il ne se gênera pas de modifier profondément

la définition de certaines catégories en fonction du corpus

qu'il se donne à analyser. C'est ce que je ferai tout à l'heure
avec la taxinomie antique des genres rhétoriques. Le va-et-vient
constant entre texte étudié et métalangage fera de ce dernier un
outil souple et adaptable. C'est ainsi que la rhétorique moderne,
en renouant avec la tradition rhétorique de l'Antiquité, l'a en
même temps transformée.

L'analyse rhétorique de textes anciens pose la question de la
connaissance des codes culturels sous-jacents qui conditionnent
le fonctionnement rhétorique du texte. Ceux-ci nous échappent
dans une large mesure. Les traités de rhétorique ancienne ne
nous font pas revivre le bain culturel hors duquel ils nous
apparaissent comme une réglementation maniaque de la parole17. Pris
tels quels, ils peuvent constituer, tout autant que des théories
modernes, un métalangage figé qui, appliqué au texte, devient un
lit de Procuste. C'est pourquoi il faut étudier leurs relations avec
les productions rhétoriques effectives de l'époque, en particulier
celles qui sont comparables aux textes bibliques analysés; c'est
là que nous trouverons l'instance critique à même de vérifier le
caractère opératoire des catégories antiques pour l'étude des
textes. Malgré tout, notre compréhension des codes culturels de

l'Antiquité restera au mieux très partielle. C'est pourquoi un
autre va-et-vient est nécessaire: nous devons aussi travailler en
interaction avec la théorisation moderne de la rhétorique, ne
serait-ce que parce qu'elle éclaire des procédés qui étaient pratiqués

dès les temps anciens sans être codifiés dans un
métalangage.

Dans la troisième partie de cet article, je vais essayer de clarifier

la fonction heuristique de certaines catégories modernes de

l'analyse rhétorique, comme des relectures possibles, au travers
des réflexions récentes, de certains cadres essentiels de la théorie
rhétorique de l'Antiquité. Je m'étendrai particulièrement sur le
statut à accorder aux genres rhétoriques, dans le but spécifique
de m'interroger sur la pertinence pour l'analyse interprétative de
la troisième catégorie, le genre épidictique.

17. Voir l'indispensable article de Roland Barthes, «L'Ancienne Rhétorique.

Aide-mémoire», Communications, 16 (1970), p. 172-229 (repris dans
L Aventure sémiologique, Paris: Seuil, 1984, p. 85-165), qui pose la question

de la fonction socio-sémiotique réelle des catégories rhétoriques de
l'Antiquité.



RÉFLEXIONS SUR LE GENRE ÉPIDICTIQUE 97

3. Les instruments d'analyse

3. 1. Les cinq parties de la rhétorique

Les Anciens divisaient l'art rhétorique en cinq parties (les
partes oratoriae): Vinventio, la dispositio, Yelocutio, la memoria
et Yactio1*, termes que je propose de traduire respectivement par
stratégie, structuration, formulation, mémorisation, performance
(je justifierai plus tard l'emploi de ces équivalents). Les deux
dernières parties se rapportent respectivement à la mémorisation
et à l'énonciation effective du discours; elles n'entrent donc pas
en ligne de compte dans la production d'un texte écrit. Seules les
trois premières nous intéressent au niveau de l'analyse rhétorique
de l'écrit.

Présentes avant tout dans les manuels qui enseignaient la praxis

(l'art) rhétorique, les partes oratoriae sont des catégories de
la production et non pas de Y interprétation des textes. Mais dans
la mesure où la théorie littéraire contemporaine nous a montré
que le travail interprétatif est un travail de ré-écriture, de production

de sens, la meilleure manière de pénétrer dans un texte est
de retracer son parcours générateur19.

3. 1. 1. L'inventio est le stade de la conception du texte: évaluation

de la situation, des lieux respectifs de l'orateur et de l'auditoire,

choix du genre, premier balisage du parcours argumentatif
(principaux lieux, principaux arguments20). On peut la résumer
par le terme moderne de stratégie: un manque, un besoin, une
«exigence21» appelant de ma part une prise de parole, je cherche

18. Cette division en cinq parties de l'art oratoire est discutée longuement

par Quintilien (Institution oratoire, III, 3; éd. et tr. J. Cousin, Paris:
Les Belles Lettres, 1976); Cicéron l'expose clairement et succinctement
dans son petit «catéchisme rhétorique» que constituent les Divisions de
l'art oratoire (I, 3-III, 9; éd. et tr. H. Bornecque, Paris: Les Belles Lettres,
I9602). Le meilleur exposé moderne de ces partes oratoriae est certainement

celui de Roland Barthes («L'Ancienne Rhétorique»).
19. C'est là l'essentiel de la démarche de G. A. Kennedy {New Testament

Interpretation through Rhetorical Criticism).
20. Cicéron, Divisions I, 2-V, 15; Barthes, «L'Ancienne Rhétorique»,

p. 198.
21. Le terme est de Lloyd F. Bitzer, «The Rhetorical Situation», Philosophy

and Rhetoric, 1 (1968), p. 1-14, et surtout p. 4-6.



98 ÉTUDES DE LETTRES

d'abord à déterminer où je suis situé et où est situé le «tu» ou le
«vous» auquel je m'adresse, pour découvrir le lieu et le mode de
la rencontre que je vise, ainsi que le chemin pour y parvenir.

3. 1. 2. La dispositio est le stade de la structuration du texte:
structuration active découlant directement de la stratégie évoquée
ci-dessus, et non pas simple application d'une grille préétablie22.
Les fixités de la convention jouent bien entendu un rôle important

dans cette structuration, surtout dans le genre judiciaire,
discours institutionnalisé par excellence. La chose est déjà moins
nette pour le délibératif, où la présence de certaines parties est
fonction de l'enjeu et de la situation23; quant à l'épidictique, il a

ses règles propres, stéréotypées en ce qui concerne l'éloge, très

peu codifiées en ce qui concerne les autres types de discours
épidictiques.

3.1.3. La troisième étape, Velocutio, pourrait être rendue par
formulation, si l'on entend par là non pas la mise en forme
exacte de ce qui va être dit (il y a toujours une part d'improvisation

dans le discours antique), mais une «mise en formules»,
un travail sur les figures, sur les phrases choc, sur les transitions
et articulations du texte en devenir. Ce troisième stade étant la
mise en œuvre du premier, les théoriciens de l'Antiquité hésitent
à traiter des figures sous cette tête de chapitre ou sous celle de
Vinventio24.

22. Ce point est particulièrement bien souligné par Barthes, «L'Ancienne
Rhétorique», p. 197.

23. Cf. Cicéron, Divisions, IV, 13; Quintilien, III, 8, 10-11; ce dernier
n'énumère la disposition classique exordiom-narratio-probatio-refutatio-
peroratio qu'une fois parvenu au genre judiciaire, qu'il traite en dernier
(III, 9, 1).

24. Cicéron simplifie le problème en fusionnant pratiquement Vinventio
et Velocutio {Divisions I, 3-VII, 24), tout en les distinguant au niveau
théorique par la dichotomie entre res et verba: Vinventio se rapporte aux res,
c'est-à-dire aux événements, aux situations, aux idées, aux lieux communs
et aux arguments, tandis que Velocutio se rapporte aux verba qui les expriment.

Mais Cicéron souligne combien les deux s'interpénétrent dans la
pratique oratoire. Cf. Quintilien III, 3, 1, ainsi que Barthes, «L'Ancienne
Rhétorique», p. 198.



RÉFLEXIONS SUR LE GENRE ÉPIDICTIQUE 99

3.1.4. A ces trois étapes principales on pourrait ajouter, pour
les textes écrits, celle de la mise en écriture ou inscription, dont
la réflexion moderne sur l'écriture et le langage a montré toute
l'importance. L'inscription permet la relecture, et même lorsque,
dans le cas de la lettre antique, on considère l'écrit comme un
succédané de la communication orale, le simple fait de passer par
le medium écrit ouvre à une récurrence infinie de l'acte rhétorique.

Ceci est d'autant plus vrai des lettres de Paul, dont on
découvre à plusieurs indices que le caractère écrit est constitutif
de la démarche de l'apôtre, indépendamment de toute impossibilité

matérielle pour lui d'être présent avec ses destinataires25.
Si l'art oratoire vit de la présence de l'orateur, présence vive
qu'intensifie justement Vactio, l'art rhétorique de l'écriture, y
compris de l'écriture épistolaire tant pratiquée dans l'Antiquité,
s'institue en régime d'absence, il est la marque même de la
finitude de celui qui, dans telle ou telle circonstance, ne peut
plus être orateur, et qui doit mourir à sa parole en la gravant pour
qu'elle soit lue par quelqu'un d'autre.

3.1.5. Stratégie, structuration, formulation, inscription: voilà
donc les principales étapes de la production du texte. La
recherche de la formulation et de la structuration ne requiert pas
d'autres catégories que les procédés et figures de la rhétorique
classique, avec les apports de la linguistique textuelle moderne.
La détermination de la stratégie rhétorique exige par contre que
l'on mette en œuvre des catégories spécifiques, assez rigoureuses
pour opérer des distinctions fines entre ce qui est verbalement
explicite, ce qui est implicite, et ce qui relève d'une activité
extralinguistique, et assez souples pour rendre compte des
processus de communication et des jeux subtils de la présence et de
l'absence qui se jouent aux frontières de l'acte linguistique.

25. Benoît Standaert, dans son article sur la rhétorique de l'épître aux
Galates paru dans les Cahiers Bibliques de Foi et Vie, 24 (1985), p. 28-40,
souligne particulièrement ce point par rapport à Ga 4, 20 (p. 39), en guise
de correctif à l'article de Robert W. Funk, «The Apostolic Parousia: Form
and Significance», in Christian History and Interpretation. Studies
Presented to John Knox, éd. W. R. Farmer et R. R. Niebuhr, Philadelphia:
Fortress, 1967, p. 249-68 (repris in R. W. Funk, Parables and Presence.
Philadelphia: Fortress, 1982, p. 81-102), qui explore en détail la structure
épistolaire des lettres pauliniennes.



100 ÉTUDES DE LETTRES

3. 2. La situation rhétorique

Une première catégorie globale est celle de situation
rhétorique26: elle est une reprise moderne simplifiée des staseis ou
status causae de l'Antiquité27. La situation rhétorique est la
manière dont l'orateur pose, explicitement ou implicitement, la
situation de communication dont «l'exigence28» est à l'origine de
l'acte de parole. Pour bien profiler l'analyse, je propose de
distinguer trois niveaux situationnels: au départ, il y a la situation
historique d'ensemble, complexe et multiforme. Cette situation
n'intéresse le rhétoricien que dans la mesure où elle advient à

une forme ou une autre d'expression symbolique. J'appelle
situation de communication la situation d'un groupe d'interlocuteurs

telle qu'elle est médiatisée par la sémiosis, et
particulièrement par le langage. Cette situation est constituée d'un
faisceau d'expressions multiples et contradictoires. L'orateur qui
se contenterait de reproduire dans son discours la situation de
communication ne réussirait qu'à faire résonner un écho de plus
dans le concert indifférencié des voix de la communauté. Toute
prise de parole amène immanquablement à orienter la situation
de communication, à la cristalliser, à la poser dans des termes
particuliers et forcément réducteurs. Cette situation construite
par le texte, c'est ce que j'appelle situation rhétorique. La
situation rhétorique est le réseau des relations entre locuteur(s)
et auditeur(s), entre les visées des uns et les attentes des autres,
telles qu'elles sont cristallisées dans le discours.

3.3. Les genres rhétoriques

3.3.1. La mise en forme de la situation rhétorique s'effectue
par le choix du genre rhétorique. La rhétorique classique, depuis
Aristote, distingue trois genera dicendi: le judiciaire, le délibé-
ratif et l'épidictique29. La taxinomie des genres rhétoriques ne se

26. La situation rhétorique a été définie par Bitzer dans l'article cité plus
haut («The Rhetorical Situation»), Je reprends le terme en en modifiant
quelque peu la définition.

27. Voir Quintilien, III, 5, 5-6, 104; Barthes, «L'Ancienne Rhétorique»,
p. 211.

28. L'expression est de Bitzer («The Rhetorical Situation»),
29. Aristote, Rhétorique I, 1358b.



RÉFLEXIONS SUR LE GENRE ÉPIDICTIQUE 101

situe pas sur le même plan que celle des genres littéraires. Un
genre littéraire est une organisation particulière de la forme du
texte, selon des codes culturels qui la déterminent de manière
plus ou moins fixe. Cette configuration de la forme est un donné
antécédent au texte, une contrainte d'écriture avec laquelle l'auteur

joue plus ou moins librement, et qui peut paradoxalement
être le lieu d'un regain de créativité30. Articulé sur la situation
rhétorique, le genus dicendi constitue quant à lui une gestion
particulière de l'argumentation; il se définit donc par sa fonction
sémantique et pragmatique, indépendamment de la forme dans
laquelle il s'objective. Aristote souligne bien qu'il s'agit là de
fonctions dominantes qui peuvent intégrer des formes très
différentes31; les paramètres qui lui servent à caractériser les genres
rhétoriques sont tous de nature fonctionnelle (je les préciserai
plus loin). Si chez les rhéteurs qui ont appliqué dans leurs manuels

ces catégories fondamentales d'Aristote, les critères formels
sont mêlés aux critères fonctionnels, cela est dû au caractère
institutionnalisé des situations dans lesquelles l'orateur public
avait à intervenir dans l'Antiquité: le tribunal pour le judiciaire,
l'assemblée politique pour le délibératif, la célébration cultuelle,
festive ou funèbre, pour l'épidictique. C'est pourquoi dans la
pratique, les genres rhétoriques ont été traités commes des genres
littéraires, et leur champ d'application limité à un type particulier
de productions linguistiques, les discours publics. Aujourd'hui,
ou bien l'on conserve aux genres rhétoriques cette définition
restreinte et on les considère comme une classe particulière de

genres littéraires, qui sont les genres oratoires; ou bien l'on
reprend, en la réinterprétant, la définition fondamentale qu'en
donne Aristote, et on les considère non pas comme des genres
mais comme des fonctions de l'argumentation, dont la valeur est
avant tout heuristique pour qui cherche à comprendre ce qui se

passe quand les humains mettent en place des stratégies d'identification

et de persuasion. C'est le second parti que j'ai choisi;
c'est d'ailleurs la seule utilisation légitime de ces catégories dans

30. Cf. l'article déjà cité de Kibedi-Varga («L'Histoire de la rhétorique»),
ainsi que l'article de Kathleen Jamieson, «Antecedent Genres as a Rhetorical

Constraint», Quarterly Journal of Speech, 61 (1975), p. 406-15.
31. Rhétorique, I, 1358b (fin)-1359a (début).



102 ÉTUDES DE LETTRES

l'étude de la Bible, qui ne contient aucun discours au sens strict
du terme, toutes les parties oratoires étant intégrées dans des
textes de genres différents32.

3.3.2. Voici un tableau synoptique des critères déterminant
les trois genres rhétoriques selon Aristote33: le rôle de l'auditoire,

la visée du discours, le temps du discours (à ne pas
confondre avec le temps grammatical) et le sème récapitulatif ou
structure sémantique fondamentale récapitulant les divers
signifiés du texte:

AUDITOIRE

JUDICIAIRE juge (kritês)

DÉLIBÉRATIF juge (kritês)

ÉPIDICTIQUE spectateur
(theôros)

VISÉE

accusation/
défense

persuasion/
dissuasion

éloge/blâme

TEMPS SÈME RÉCAP.

passé juste/injuste

futur utile/nuisible

présent beau/laid ou

bon/honteux

La question la plus ardue est celle de la place de la troisième
catégorie, de l'épidictique, dans le schéma aristotélicien. Dans
l'Antiquité, le judiciaire et le délibératif avaient chacun son rôle
institutionnel bien défini, à côté de quoi l'épidictique était un
peu traité comme un genre «fourre-tout34». C'est pourquoi l'on
rencontre deux définitions de l'épidictique qui sont en constante
tension dans les manuels antiques: une définition étroite le réduisant

à l'éloge (y compris l'éloge funèbre) et au panégyrique, et

32. C'est l'argument principal de Bruce C. Johanson pour rejeter l'utilisation

des genera dicendi dans l'analyse des textes néo-testamentaires (To
All the Brethren. A Text-linguistic and Rhetorical Approach to I Thessalo-
nians, Stockholm: Almqvist & Wiksell, 1987, p. 39-42); si la critique
adressée à Kennedy (New Testament Interpretation through Rhetorical
Criticism) est pertinente, dans la mesure où ce dernier universalise ces

genres en les transposant tels quels, caractéristiques formelles liées au
contexte oratoire incluses, il est néanmoins possible de les universaliser en
les réinterprétant.

33. Rhétorique, I, 1358b.
34. Cf. Kennedy, New Testament Interpretation through Rhetorical Criticism,

p. 73-77; Johanson, To All the Brethren, p. 40.



RÉFLEXIONS SUR LE GENRE ÉPIDICTIQUE 103

une définition large n'obéissant la plupart du temps à aucun
paramètre conséquent. Par son schème fonctionnel, Aristote a en
quelque sorte sauvé la définition large du flou qui la caractérise
chez les autres auteurs. Mais lui aussi balance entre les deux
définitions: seuls l'éloge et l'oraison funèbre ont pour visée
l'éloge et le blâme, voire pour sème récapitulatif le beau et le
laid (quoique, si l'on tient compte du sens des mots grecs kalon
et aischron, qui relèvent aussi bien de l'éthique que de l'esthétique35,

ils peuvent être intégrés, comme nous le verrons plus
loin, à une définition large).

3. 3. 3. Il nous faut pourtant rechercher, par-delà ces apories,
les indications qui, chez Aristote, nous permettront de mieux
profiler les critères fonctionnels pour une définition de l'épidic-
tique. En fait, seul un schéma bipartite (judiciaire et délibératif
d'un côté, épidictique de l'autre), plutôt que tripartite, est à

même de rendre compte de l'épidictique en tant que fonction de
l'argumentation. Je relèverai dans le schéma aristotélicien deux
indices qui vont dans le sens d'une bipartition36: un indice clair,
la caractérisation de l'auditoire comme theôros dans le cas de

l'épidictique et comme kritês dans le cas des deux autres types
de discours; un indice moins évident mais significatif, celui de la
distorsion entre les temps attribués au judiciaire et au délibératif
et le temps attribué à l'épidictique. En effet, contrairement au
passé du judiciaire et au futur du délibératif, le présent de
l'épidictique ne se rapporte pas au temps auquel renvoie le discours
— le temps du dit, ou de l'énoncé — mais au temps de l'énon-
ciation du discours — le temps du dire. Mettre le présent de

l'épidictique sur le même plan que les temps du judiciaire et du
délibératif reviendrait à affirmer que le discours épidictique fait
essentiellement référence à des événements présents, ce qui n'est
manifestement pas le cas: par exemple, l'éloge d'une personne se
dit généralement au passé (c'est une narration biographique sur

35. Cicéron (Divisions, XXI, 70) prend bien soin d'opérer la double
traduction en latin.

36. Le balancement entre une bipartition et une tripartition n'est d'ailleurs

pas le fait du seul Aristote. On le retrouve encore plus nettement chez
Cicéron, qui tire les trois genres d'une première division en deux du champ
des causae (Divisions, III, 10 et XX, 69). Cf. Quintilien: «... ut causarum
quidem genera tria sint, sed ea tum in negotiis, tum in ostentatiorie posita»
(III, 4, 14).



104 ÉTUDES DE LETTRES

le plan littéraire), et même obligatoirement dans le cas de l'éloge
funèbre. Mais compte tenu du fait qu'un discours épidictique est
prononcé le plus souvent dans le cadre d'une célébration
communautaire, ne pourrait-on pas considérer le présent dont parle
Aristote comme le présent de l'énonciation du discours?37 Le
discours épidictique serait alors envisagé comme un événement
de communication qui vaut autant, sinon plus, par la participation

de l'auditoire à l'énonciation que par le contenu référentiel
de l'énoncé. On se situerait alors sur un autre plan que les temps
du judiciaire et du délibératif, ces derniers renvoyant à des
événements passés ou des perspectives futures en position
d'écart par rapport au temps de l'énonciateur; le discours vise
alors une action extérieure à lui-même, dont l'accomplissement
doit être le fait des auditeurs dans ce temps distinct de celui de
l'énonciation. Le discours épidictique, par contre, est réalisé —
ou faillit à sa réalisation — par le fait même de son énonciation.
Cette différence entre les deux niveaux de temporalité peut être
considérée comme la transposition, sur un plan global et en
structure profonde, de la distinction, énoncée par Austin38 et
reprise par Benveniste39, entre acte de langage constatif et acte
de langage performatif40.

3.3.4. Je distinguerai donc, à la suite d'Aristote, deux
grandes fonctions argumentatives: une fonction agonistique (du
grec agôn, lutte, combat, fréquemment utilisé par les Anciens
pour désigner un discours), subdivisée en fonctions judiciaire et
délibérative, et une fonction épidictique. Ces deux fonctions
seront décrites grâce à la réinterprétation remarquable qu'en

37. Cette lecture d'Aristote est proposée par Burke, Rhetoric of Motives,
p. 71.

38. John Langshaw Austin, How to Do Things with Words, Oxford:
Clarendon Press, 19752 (1962), p. 1-11 (trad, française Quand dire, c'est
faire, par G. Lane, Paris: Seuil, 1970).

39. Emile Benveniste, Problèmes de linguistique générale, Paris:
Gallimard, 1966,1, p. 269-76.

40. La transposition est tentée par Walter H. Beale, «Rhetorical Performative

Discourse: A New Theory of Epideictic», Philosophy and Rhetoric,
11 (1978), p. 221-46; il s'agit bien d'une transposition au niveau d'un
discours qui est plus que la somme de ses énoncés, lesquels sont souvent
performatifs dans le délibératif (importance de l'impératif); mais la
différence est au niveau du dire (l'énonciation) et non pas du dit (les
énoncés).



RÉFLEXIONS SUR LE GENRE ÉPIDICTIQUE 105

offre Perelman: selon le philosophe belge, la fonction agonis-
tique relève du persuader et présuppose un écart à combler entre
orateur et auditoire, tandis que la fonction épidictique relève du
convaincre, que Perelman définit comme le renforcement des
valeurs communes à l'orateur et à l'auditoire41. Dans l'acte de
persuader, l'orateur se situe ailleurs que son auditoire, qu'il
cherche à attirer vers son lieu; dans l'acte de convaincre, l'orateur

se situe avec son auditoire, dont il se fait le porte-parole
pour en exprimer le consensus. Expression d'un consensus qui
peut aussi passer par des lieux divers, voire contradictoires, dans
la mesure où l'orateur est reçu par l'auditoire comme un guide
sur un chemin qu'il a d'avance accepté de suivre; c'est le cas de

l'enseignement, que Perelman oppose à la propagande qui, elle,
relève de la persuasion pure et simple42.

Cette catégorisation des fonctions de l'argumentation ne signifie

pas que le discours épidictique ne soit que communion à des
valeurs reçues, ou que le discours agonistique ne soit que débat
contradictoire. Aristote observait avec pertinence que des traits
d'un type de discours peuvent très bien se rencontrer dans un
autre type de discours43. Ce qui permet de définir un type de
discours, c'est le fait qu'une fonction y soit dominante. Un
exemple clair me semble être le cas de la captatio benevolentiae:
dans tout discours agonistique, l'orateur cherchera à se concilier
son auditoire en recourant à des valeurs communes. Or, il s'agit
là d'une démarche de séduction destinée à disposer l'auditeur à

changer de lieu pour rejoindre celui de l'orateur. Le fait que la
captatio puisse être isolée montre justement que l'on a affaire à

un discours agonistique; dans une démarche intégralement
consensuelle, on pourrait dire que tout le discours est captatio,
ce qui reviendrait à vider le concept de son sens.

3. 3. 5. Il existe pourtant des configurations complexes où les
stratégies d'identification et de persuasion se laissent difficilement

hiérarchiser de la sorte. Que fait l'orateur intervenant

41. Traité de l'argumentation, p. 62-68. Quintilien soulignait déjà le
caractère consensuel du discours épidictique, qui traite de ce qui est
incontesté, par opposition au délibératif qui traite de questions contestées
(III, 4, 8, ainsi que 7, 3-4 et 7, 23-25).

42. Traité de l'argumentation, p. 68-72.
43. Rhétorique, I, 1358b. Quintilien revient plusieurs fois là-dessus (III,

4, 14-16 et 7, 2-6).



106 ÉTUDES DE LETTRES

dans un contexte rituel, donc dans une situation de communication

où l'on attend de lui qu'il se pose en héraut du consensus
communautaire, et qui se sent poussé à exprimer un écart, à

mettre au jour une discordance qu'il juge essentielle à propos des
valeurs du groupe? Comment entrer en débat dans un contexte
institutionnel appelant une construction consensuelle de la situation

rhétorique? Beaucoup de prédicateurs se heurtent régulièrement

à ce type de problème. Lorsque cette situation de double
contrainte44 est pleinement assumée dans le discours, on aboutit
à ce que les Anciens considéraient comme un genre mixte45 et

que je caractériserais plutôt comme un jeu combiné des fonctions
épidictique et agonistique (généralement délibérative, car il est
rare que le judiciaire intervienne dans ce type de configuration).
L'Antiquité nous fournit des exemples fameux de ces discours
combinés: l'oraison funèbre mise dans la bouche de Périclès par
Thucydide46, et presque tous les grands discours d'Isocrate47. Ce

type de discours est toujours difficile à gérer, car l'ambiguïté est
constitutive de sa situation rhétorique; cette ambiguïté du rapport
entre orateur et auditoire a avantage à être masquée au départ (un
départ ambigu est toujours un mauvais départ), et tout le talent
de l'orateur consistera à faire dévier le discours vers l'agonis-
tique sans s'aliéner son auditoire. Un exemple réussi de ce genre
de démarche nous est fourni par l'oraison funèbre prononcée en
1914, juste après la déclaration de guerre, sur la tombe de Jean
Jaurès, citée par Olivier Reboul48: pris dans la double contrainte
de devoir célébrer la mémoire du grand leader mort pour son
engagement pacifiste et de devoir défendre face aux héritiers de

44. Le terme est emprunté à l'école de Palo Alto, cf. Paul Watzlawick,
Janet H. Beavin et Don D. Jackson, Une logique de la communication, tr.
J. Morche, Paris: Seuil, 1972, p. 211-20 (Pragmatics of Human Communication,

New York: Norton, 1967).
45. Cf. Quintilien, III, 4, 14, à propos des panégyriques (et certainement

Quintilien pensait à ceux d'Isocrate, cf. ci-dessous note 57), et 7, 2-6, à

propos de la pratique romaine.
46. Thucydide, La guerre du Péloponnèse, éd. et tr. J. de Romilly, Paris:

Les Belles Lettres, 19732 (1962), II, p. 34-46.
47. A propos de ceux-ci, Quintilien relève justement l'anomalie de

discours reconnus comme épidictiques (notamment le Panégyrique) et qui
pourtant débattent de ce qui est utile pour la Grèce, thème délibératif par
excellence (III, 4, 14).

48. Olivier Reboul, La rhétorique, Paris: PUF, 1984 (Que sais-je?
n- 2133), p. 89-94.



RÉFLEXIONS SUR LE GENRE ÉPIDICTIQUE 107

ce martyr pour la paix le ralliement du parti socialiste à la
mobilisation générale, l'orateur s'en était tiré avec brio, allant jusqu'à
mettre dans la bouche de Jaurès des paroles que n'aurait pas
désavouées le plus ardent des militaristes

3.3.6. Avant de conclure sur les fonctions de l'argumentation,
je désire encore livrer quelques réflexions à propos du seul point
sur lequel Aristote opère une bipartition claire entre épidictique
et agonistique: l'auditeur en tant que kritêsltheôros. Dans l'épi-
dictique, l'auditeur n'est pas directement impliqué dans la situation

sociale à laquelle le discours renvoie49: il n'est pas appelé à

juger, mais à regarder en spectateur (theôros). Theôros a le sens
général de personne qui regarde, qui contemple. Par cette métaphore

visuelle, Aristote souligne la mise à distance opérée par le
discours épidictique, car si le discours est par lui-même un
événement auquel participent pleinement les auditeurs dans le
présent de la communication, il met à distance par là même tout
ce à quoi il fait référence, objets, personnes, événements. Une
parole «vue» par un «spectateur» est une parole qui se rapproche
à la fois du medium écrit (d'où le rapprochement opéré, dès la
fin de l'Antiquité, entre épidictique et littérature) et de la narration.

Le discours épidictique fait donc appel à l'imaginaire des
auditeurs; il peut mettre en scène des situations qui, vécues en
temps réel, appelleraient des discours agonistiques. L'orateur
peut aller jusqu'à dérouler devant les yeux de l'auditeur le spectacle

d'un procès où réquisitoire et/ou plaidoyer sont prononcés
selon les conventions d'un discours judiciaire, comme si on y
était50. La distanciation institue alors paradoxalement une
participation plus intense, par le jeu des identifications narratives.

Lorsque l'auditeur est lui-même mis en scène, le discours
devient alors le lieu d'un langage de changement, comme dans
les paraboles de Jésus51. La mise en scène de l'auditeur est au
centre du procédé dit de la diatribe, technique pédagogique
abondamment utilisée par les philosophes de l'époque hellénistique

et romaine et aussi par Paul, surtout dans l'épître aux

49. Ce point est aussi souligné par Quintilien (III, 7, 1).
50. L'exemple le plus fameux est VAntidosis d'IsocRATE.
51. Cf. l'analyse de Jean Zumstein, «Jésus et les paraboles», in Les

paraboles évangéliques. Perspectives nouvelles, Paris: Cerf, 1989, p. 89-
108, en particulier p. 100-5.



108 ÉTUDES DE LETTRES

Romains52. Le fait que la diatribe puisse être intensément exhortative

ou violemment polémique ne suffit pas à la faire ranger
dans le genre délibératif, car elle n'opère pas au ras des rapports
effectifs entre orateur et auditeur, mais au second degré, dans une
construction quasi-narrative où l'auditeur assiste à sa propre
mise en scène. Dit en d'autres termes, le temps de la diatribe
n'est pas le temps du discours (le présent de l'énonciation), mais
le temps du récit raconté par le discours. L'effet n'en est que plus
profond, car elle peut être le lieu d'une véritable thérapie par la
parole.

L'auditeur est aussi theôros dans le sens où le discours épidi-
ctique est censé plaire esthétiquement à l'auditoire, c'est-à-dire
non seulement traiter du beau et du laid (ou du bon et du
honteux), mais être beau à entendre53. Ce motif est premier dans une
situation de consensus maximal, car toute la fonction du discours
consistera alors à bien dire ce à quoi l'auditoire adhère déjà;
l'esthétique du langage joue dans ce cas le rôle d'intensificateur
de la communion. De toute manière, la «poiesis», la connivence
avec l'auditoire par l'anticipation des formes54, joue un rôle
accru dans le discours épidictique, même et surtout lorsque des
éléments polémiques font surface, car il n'y a pas de meilleure
stratégie d'indirection que le jeu des formes. Avec l'épidictique,
nous sommes déjà dans la zone frontalière où la rhétorique
rejoint la poétique. Et ce n'est certes pas un hasard si c'est aussi
dans l'épidictique que se produit le plus facilement le passage de

l'oral à l'écrit, et du discours à la littérature55. Tout naturellement,

d'ailleurs, dans l'histoire de la réception, les discours,
transcrits et recueillis par la postérité, sont lus et relus pour leur

52. La piste ouverte par le jeune Rudolf Bultmann (Der Stil der paulini-
schen Predigt und die kynisch-stoische Diatribe, Göttingen: Vandenhoeck
& Ruprecht, 1910) n'a été exploitée que tout récemment par Stanley Kent
Stowers (The Diatribe and Paul's Letter to the Romans, Chico [Ca.]:
Scholars Press, 1981) qui, contrairement à Bultmann, reconnaît une fonction

essentiellement pédagogique à ce procédé.
53. Cf. Cicéron, Divisions, XXI, 72. L'intérêt de Cicéron est qu'il reconnaît

une valeur éthique à l'épidictique (XXI, 71) par le biais de la jouissance

esthétique. Voir aussi les remarques de Burke sur la théorie de la
catharsis dans la Poétique d'Aristote (Language as Symbolic Action,
p. 297s).

54. Cf. Burke, Rhetoric of Motives, p. 57-59.
55. Comme l'a bien montré Burke (Rhetoric of Motives, p. 72; «Rhetoric

and Poetics»).



RÉFLEXIONS SUR LE GENRE ÉPIDICTIQUE 109

beauté littéraire et pour les exemples de style qu'ils fournissent;
on a ainsi un passage à l'épidictique dans le procès de lecture56.
La preuve que les genera dicendi sont des fonctions de la
communication et non pas des formes préétablies, c'est qu'ils
peuvent se modifier au gré des lectures, qu'un même texte peut
remplir des fonctions rhétoriques différentes suivant la manière
dont il est lu.

4. Le cas de la Lettre aux Romains

Nous verrons à présent, à titre suggestif, comment ces
réflexions théoriques trouvent un point d'application dans l'étude
d'un écrit du Nouveau Testament, en l'occurrence la lettre de
saint Paul aux Romains.

Pour faire court, on peut dire que Romains appartient au genre
littéraire de la lettre didactique, comme les lettres de Sénèque.
C'est une caractérisation assez vague, mais nous pouvons nous
en contenter pour l'instant. La lettre aux Romains présente, par
le medium épistolaire, un discours didactique qui se déploie de 1,
16 à 15, 14; entre ces deux bornes, les marques spécifiques de

l'épistolaire disparaissent complètement. En voici la propositio
principale (1, 16s):

En effet, je n'ai pas honte de l'Evangile, car c'est une
puissance de Dieu, pour le salut, pour toute personne qui croit,
pour le Juif d'abord, et pour le Grec. Car la justice de Dieu se
révèle en lui [l'Evangile] de la foi à la foi, selon qu'il est écrit:
«Le juste vivra de la foi».

A la lecture de ce double énoncé, on se rend compte que la
question dirimante est de portée générale et même universelle; en
termes rhétoriques, c'est une quaestio infinita. Jusqu'à la fin du
chapitre 13 en tout cas, l'auteur ne se départira pas de cette
manière générale de poser la situation rhétorique: ce qui est en jeu
est la nature et la validité du genre de discours que Paul énonce
en tant qu'«apôtre appelé, mis à part» par Dieu, discours qui est
nommé «l'Evangile de Dieu» (1, 1). Tout au long de ces chapitres,

nous avons affaire à un discours épidictique au sens où
l'enseignement peut être considéré comme tel, selon Perelman.

56. «Rhetoric and Poetics», p. 296, citant la lecture de Démosthène par
Longin.



110 ÉTUDES DE LETTRES

Il y a d'ailleurs un passage très net au présent de l'énonciation
que j'ai décrit comme caractéristique de la temporalité de l'épi-
dictique, entre le verset 15 et le verset 16 du premier chapitre:
Paul opère là un glissement de l'acte d'«annoncer l'Evangile»
qu'il entend effectuer lors de son voyage à Rome (1, 15: temps
futur selon la temporalité décalée de la lettre) à «l'Evangile» qui
constitue la quaestio du présent discours (1, 16, déjà cité: présent
de l'énonciation).

L'étonnant, c'est que dans la dernière partie de son discours,
Paul en vient à aborder des questions concrètes de ses destinataires,

en l'occurrence des conflits communautaires quant à la
validité pratique de la Torah juive (14, 1-15, 13). Nous sommes
donc là en régime délibératif: les auditeurs sont appelés à prendre

une décision qui engage l'avenir. Aussitôt après, en reprenant

le contact spécifiquement épistolaire, il s'excuse de son
«audace» comme s'il avait outrepassé les bornes d'un contrat
énonciatif (15, 15). Plus loin, presque à la fin de sa lettre, il
revient brusquement sur les conflits communautaires, cette fois
de manière violente et sans plus aucune précaution oratoire (16,
17-20).

Ce dérapage de l'épidictique au délibératif se double d'une
conscience exacerbée de la dimension épistolaire, dans le prologue

déjà (adresse hypertrophiée en 1, 1-7, thématisation de
l'absence et du désir en 1, 8-15) mais surtout dans l'épilogue (15,
14-16, 27) qui relance la relation épistolaire tout en y ajoutant
sans cesse de nouveaux obstacles, et cela à n'en plus finir — au
point qu'on ne sait même pas où et comment la lettre se finit
(problèmes textuels) —, d'ailleurs se termine-t-elle vraiment?
Paul multiplie les salutations à un tel et à une telle (pas moins de

vingt-six anthroponymes en 16, 3-16) comme pour conjurer une
entropie générale de la communication. La présence épidictique
est contrecarrée par la distance que crée le medium épistolaire. A
la fin, tout est entre les mains des destinataires: à charge à eux de

reprendre et de prolonger le discours didactique (15, 14), de prier
pour que Paul surmonte les embûches de sa mission à Jérusalem
afin de pouvoir enfin venir chez eux (15, 30-32), et de régler
leurs conflits communautaires (16, 17-20).

Comme on le voit, en glissant dans la temporalité des destinataires,

on glisse du même coup dans le délibératif. Discours en
tension, comme le sont les oraisons funèbres de Périclès et sur la
tombe de Jean Jaurès (ci-dessus 3. 3. 5), mais avec la distorsion
supplémentaire du medium épistolaire, thématisé en tant que tel.



RÉFLEXIONS SUR LE GENRE ÉPIDICTIQUE 111

5. Conclusion

Ce n'est que lorsqu'elle est mise à l'épreuve du particulier
qu'une théorie générale déploie sa fécondité. Le modèle sera
alors soumis à des distorsions, mais tant mieux, dirai-je, car il est
fait pour cela. En rejetant trop vite le modèle, on risque de se

priver de la tension créatrice qui naît de son application. Ainsi en
est-il des genres rhétoriques: il n'y a pas de genres mixtes, mais
des tensions, à l'intérieur d'un même discours, entre des
constructions hétérogènes de la situation rhétorique. Dans le cas de la
lettre aux Romains, ces tensions montrent l'échec de la construction

du présent de l'énonciation comme présence; dès lors, la
communion de valeurs — «la foi», «l'Evangile» — ne peut plus
se dire comme présence du Logos. Il faut en passer par l'écriture.
Paradoxe de l'épidictique, qui conduit à la littérarisation — ou,
en contexte chrétien, à la canonisation.

Marc Schoeni




	Étude rhétorique du nouveau testament : réflexions sur le genre épidictique

