
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1991)

Heft: 4

Artikel: Notes sur le raisonnement et ses types

Autor: Borel, Marie-Jeanne

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870613

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870613
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


NOTES SUR LE RAISONNEMENT ET SES TYPES

La pratique et l'étude du raisonnement ne concerne pas que la rhétorique.

Un raisonnement est, certes, en général un texte, mais sa lecture fait
appel à des connaissances logiques. Or la distinction, indispensable d'un
point de vue critique, entre un discours inférentiel «valide» et un
«sophisme» ne fait appel à des connaissances seulement logiques (ou
formelles) que pour certains types de raisonnements. Pour l'étude (la
typologie, la modélisation et l'évaluation) des autres types (un thème
important aujourd'hui en sciences cognitives), d'autres paramètres sont
nécessaires. La conception aristotélicienne du raisonnement est à relire
dans cette optique, vu la valeur heuristique de sa théorie unifiée de
l'argumentation et de la typologie des raisonnements qui en découle.
Didactiquement présentées, on les fera suivre de quelques propositions
actuelles pour la description et la comparaison des raisonnements. En
logique naturelle, on peut ne pas être «formel» sans être «sophiste» pour
autant!

La distinction entre un raisonnement valide et un sophisme est
indispensable à la bonne marche d'une discussion et garantit
qu'une connaissance n'est pas une opinion sans fondement.
L'histoire du problème remonte pour nous aux Grecs. Une des

leçons qu'Aristote nous a laissée est que dans tout ce qui se

profère ou s'écrit tout n'est pas bon à dire: un discours (ou
logos) se reconnaît à sa raison.

Chacun est cependant toujours en puissance le sophiste de

quelqu'un, car il n'existe pas d'argument définitif; pour nous



68 ÉTUDES DE LETTRES

modernes en tous cas, même une démonstration reste révisable.
Mais la bonne critique concerne l'argument et non la personne,
d'autre part ses critères vont varier selon la nature du discours
qui en est l'objet. Elle est simple lorsque le raisonnement
possède une forme compatible avec les «lois de l'être vrai»,
selon la formule de Frege, lois qui sont bien connues à un niveau
abstrait ou formel, c'est-à-dire indépendant en principe de la
matière du raisonnement, de celui qui s'en sert et de l'usage qui
en est fait. En principe! Car en fait, on voit vite que la meilleure
des lois logiques ne garantit pas en soi la conviction. «Socrate
est malade, donc Socrate est malade» est valide du point de vue
formel, mais oiseux dans son contenu: l'inférence n'augmente en
rien notre connaissance, sa loi se limitant à enregistrer que ce qui
est vrai une fois se conserve. D'un point de vue plus naturel, ce
raisonnement peut bien paraître «vicieux», prémisse et conclusion

étant identiques. «Convaincant» veut-il encore dire «valide»
(Gasser, 1989)?

Comme êtres parlants et connaissants, nous disposons de toute
une batterie de principes d'inférence non formels (Grize, 1983)
qui sont déterminés en partie par les domaines de réalité
auxquels nous les appliquons et dont les critères de validité sont
multiples (Haack, 1988). Par exemple: je saute dans un youyou,
il se balance; qu'en penser? Et que penser lorsqu'il s'agit d'un
paquebot? Quand mon intervention peut-elle être jugée la cause
du mouvement du bateau et l'expliquer? Où se trouve l'usage
raisonnable d'une relation causale ou le sophisme «ad causam»?
On n'esquive pas une «pragmatique» du raisonnement lorqu'on
en cherche empiriquement des types (Borel, 1990, Ajdukiewicz,
1955, Kotarbinski, 1966), car une typologie doit faire la différence

entre nos différentes conceptions intuitives de la validité
et ce qu'une théorie logique reconstruit comme valide. Fonc-
tionnellement les plus stables et historiquement les mieux
connues, les «lois de l'être vrai» ne constituent qu'un aspect
du phénomène (Borel, 1989).

1. La typologie d'Aristote

On peut utilement se référer à Aristote, car sa conception
unifiée de l'argumentation et sa typologie peuvent être encore
d'une réelle valeur heuristique. Le problème a ressurgi récemment

dans les sciences cognitives (Borillo, 1991; Gardin, 1987)



LE RAISONNEMENT ET SES TYPES 69

où, traitant de connaissances «locales» et contextuelles, les
raisonnements non-formels sont malaisés à décrire sans réduction.
En survolant VOrganon, le lecteur est frappé par l'unité de la
problématique. On parcourt les grands types de discours: celui du
savoir théorique voué à une vérité fondée dans des principes
nécessaires, et ceux de la pratique, chez l'orateur qui part de

prémisses probables ou vraisemblables, ou chez le dialecticien
qui raisonne à partir de problèmes. Mais loin de s'opposer de

façon irréductible, ces discours possèdent, pour Aristote, un
noyau commun régissant une sorte de proportion: l'«enthy-
mème», rhétorique ou dialectique, est au discours concernant les
affaires humaines ce que la «démonstration» est à celui qui porte
sur l'Etre; de même l'«exemplum» rhétorique correspondra à

1'«induction» scientifique, chaque procédé gardant pourtant ses
traits propres. Ce noyau est la théorie du syllogisme déductif qui
fournit un moule pour produire ou pour tester les raisonnements:
les grands types de discours en sont autant d'usages différents
selon les objectifs, les situations, les locuteurs et les matières
possibles. Certes, l'extension de la théorie déductive du
syllogisme reste limitée quand on songe à ce qui fut imaginé depuis,
ou à ce qu'il resterait à développer. Mais l'idée de rapporter
toutes les productions discursives qui ont une importance pour la
vie humaine à une aune commune de rationalité revient à parier
pour une certaine unité de l'intelligence: pour Aristote, même la
rhétorique (persuader) et même la dialectique (discuter)
possèdent leur coefficient de raison. On a un moyen d'échapper au
dilemme entre science ou barbarie, au relativisme et à l'abandon
du problème de l'invention à la psychologie ou à la rhétorique,
au détriment de la logique. Aristote traite en effet de la «découverte»

aussi bien dans ses Topiques (on découvre les principes en
discutant de problèmes dont on ne connaît pas d'avance la
solution) que dans les Analytiques Premiers: (on découvre
des prémisses plus générales en prenant en quelque sorte «à
rebrousse-poil» les formes valides du syllogisme déductif à partir
de données empiriques). Discuter à partir des données de
Yaisthesis dans le moule de la déduction valide sont, pour
Aristote, les trois mamelles de la découverte scientifique. Mais
quel est ce moule?



70 ÉTUDES DE LETTRES

1. 1. Le raisonnement formel

1. 1. 1. La déduction dans la forme syllogistique

«Le syllogisme est un discours dans lequel certaines choses
étant posées, quelque chose d'autre que ces données en résulte
nécessairement par le seul fait de ces données», {Anal. Pr., I, 1,
24b 18, voir aussi Top. I, 1, 100a 25). On ne dit pas comment
sont posées les données ni de quelle nature elles sont; d'autre
part, les liaisons syllogistiques seront exprimées abstraction faite
du contenu des termes et sous une forme hypothético-déductive:
«Si A est affirmé de tout B, et B de tout C, nécessairement A est
affirmé de tout C» {Anal. Pr., I, 4, 25b 38).

On connaît la typologie des «figures» selon la distribution des

termes, et celle des «modes» valides dans chaque figure. La
forme ci-dessus est «parfaite» et appartient à la première figure.
«J'appelle syllogisme parfait celui qui n'a besoin de rien autre
chose que ce qui est posé dans les prémisses, pour que la
nécessité de la conclusion soit évidente» {Anal. Pr., I, 1, 24b 20-
25). D'autres figures contenant des modes valides ne sont pas
parfaites, car on doit les démontrer {idem, 27a 14) soit par
l'absurde {apagoge eis to adunaton) soit par réduction à des
modes parfaits au moyen de certaines procédures. Il est clair que,
s'ils sont valides, tous les syllogismes imparfaits deviennent
parfaits au moyen de la première figure {idem, 7, 29a 30).
Prenons un exemple (qui n'est pas d'Aristote).

Les brouettes sont molles

Les fourchettes ne le sont pas

Donc les fourchettes ne sont pas des brouettes.

Aristote valide ainsi ce genre de raisonnement dans la forme
hypothétique qu'il lui donne: «Quand un même terme appartient
à un sujet pris universellement, et n'appartient pas à l'autre pris
universellement [...], cette figure, je l'appelle la seconde», (I, 5,
26a 30 sq.). Plus schématiquement:

(1) Si B appartient à tout A

(2) et B appartient à nul C

alors C appartient à nul A.

Cette forme se réduit à la forme «parfaite» qui lui correspond
au moyen, ici, de deux opérations: l'ordre des prémisses est



LE RAISONNEMENT ET SES TYPES 71

permuté et on convertit les termes de la seconde ainsi que ceux
de la conclusion en conservant le type des propositions.

(2') Si C appartient à nul B

(1) et B appartient à tout A
alors A appartient à nul C.

Chez Aristote, les formes parfaites le sont parce qu'elles sont
«évidentes», c'est-à-dire entièrement explicites, complètement
énoncées.

1.1.2. Raisonnements d'autres types

Ce bref rappel ne doit pas faire oublier qu'Aristote introduit
encore d'autres distinctions, mentionnées ici pour mémoire: des
formes modales de syllogismes selon que l'attribution d'un
prédicat à un sujet sera «simple», «nécessaire» ou «contingente»
avec leurs figures et leurs possibilités de réduction {Anal. Pr., I,
8, 28 sq). La logique des syllogismes modaux pose déjà des

questions ontologiques ou épistémiques, donc extra-logiques,
selon l'interprétation que l'on donnera des modalités (le débat
fut intense avec les Mégaro-Stoïciens, Vuillemin, 1984), outre
que l'idée de forme ne prend pas, chez les Anciens, le même sens

que pour nous (Dimitriu, 1977).
Aristote distingue encore les inférences catégoriques des

hypothétiques {Anal. Pr., I, 29). Au second type appartient par
exemple la réduction à l'absurde, car elle suppose fausse la
conclusion que l'on veut déduire et conclut à l'impossibilité de

cette hypothèse en cas de contradiction avec les prémisses. La
distinction est en partie indépendante de la définition du
syllogisme comme hypothético-déductif, car il n'existe pas de

syllogisme par l'absurde, bien qu'on se serve de ce raisonnement
pour prouver la validité d'un syllogisme «imparfait». Bien
qu'Aristote n'ait pas formulé de théorie générale de la déduction
(à l'encontre des Stoïciens), il avait donc à l'esprit certaines lois
non syllogistiques puisqu'il les pratiquait dans ses «réductions».

Rappelons enfin qu'Aristote distinguait la déduction de la
démonstration sous une forme demeurée classique: «Le
syllogisme doit être abordé avant la démonstration en raison de son
caractère plus général: la démonstration, en effet est une sorte de

syllogisme, mais tout syllogisme n'est pas une démonstration»,
{Anal. Pr., I, 4, 25b 30). Dans la discussion en effet, «la prémisse
démonstrative diffère de la prémisse dialectique en ce que, dans



72 ÉTUDES DE LETTRES

la prémisse démonstrative, on prend l'une des deux parties de la
contradiction (car démontrer, ce n'est pas demander mais poser),
tandis que dans la prémisse dialectique, on demande à l'adversaire

de choisir entre les deux parties de la contradiction {idem, I,
1, 24a 24). Dans la connaissance théorique, une inférence est
démonstrative si ses prémisses sont vraies, c'est-à-dire obtenues
au moyen de principes nécessaires {idem, 24a 30). Dans le même
passage, Aristote insiste bien sur le fait que discussion et
connaissance théorique reposent toutes deux sur une même forme
syllogistique hypothético-déductive, dans laquelle on aura «posé
que quelque chose appartient ou n'appartient pas à une autre
chose».

Illustrons cette distinction en imaginant les supputations d'un
enquêteur: «Supposons que l'assassin soit sorti par la fenêtre et

que, de ce fait, il ait de la boue sur ses souliers; je peux déduire
que si nous trouvons un coupable, il aura de la boue sur ses
souliers, quoique l'assassin puisse être sorti par la porte ou que,
sorti par la fenêtre, il ait changé de souliers...!». La déduction
informe sur ce que l'on pourrait savoir si... dans un «monde
possible». Imaginons maintenant que l'enquêteur dispose de
connaissances obtenues par ailleurs: «Sachant que l'assassin ne
peut être sorti que par la fenêtre et qu'il n'a pas changé de
souliers, j'aurai alors démontré que, coupable, il a de la boue sur
ses souliers», un savoir qui ne dépend plus d'une hypothèse.

1.2. Les raisonnements non formels

Inférera-t-on aussi des prémisses que si quelqu'un a de la
boue sur ses souliers, ce quelqu'un est l'assassin? Aristote noterait

que seules certaines personnes ayant de la boue sur leurs
souliers pourraient être jugées coupables, toute conclusion
générale étant risquée, donc plausible sans plus.

La question de la validité d'une inférence peut donc recevoir
une solution — celle d'Aristote en est une parmi d'autres — si
l'on est capable de donner forme au «moteur» qui, assurant le

passage de prémisses en conclusion, conserve la vérité. Et si oui,
toute forme valide marque exactement la place d'entorses
possibles, donc de sophismes (Wood, 1989). Mais la solution fournie
n'est que partielle, dans la mesure où une bonne partie des
raisonnements n'entrent pas dans le moule des formes connues
de la déduction. En raisonnant ne serions-nous ainsi, à moins
d'être logiciens, que des sophistes qui s'ignorent?



LE RAISONNEMENT ET SES TYPES 73

Aristote distingue l'usage théorique des usages pratiques du
raisonnement. Quand on ne peut démontrer dans l'ordre de la
vérité et du nécessaire, on peut néanmoins inférer en raison
grâce au moule déductif, même si c'est dans l'ordre du
vraisemblable ou du probable, dans celui des affaires humaines
contingentes. Simplement, les prémisses des «enthymèmes»
(démonstration rhétorique ou topique) seront plus faibles que
celles des démonstrations de la science: des «opinions»
(Rhétorique) ou des «problèmes» (Topiques). Ces usages différents de
la forme syllogistique voient leur valeur dépendre d'enjeux et de
circonstances, mais la forme déductive fournit un noyau commun
et la démonstration, l'aune de leur faiblesse relative (Anal. Pr.,
II, 22-27; Granger, 1976, p. 148-170).

On trouve toutefois chez Aristote une autre modalité d'usage
du noyau déductif. D'autres inférences ont également des
prémisses faibles, tout en ayant cette fois la science pour enjeu, et
non plus la persuasion ou le dialogue. Elles se caractérisent aussi

par un usage non-déductif du noyau déductif. Au livre II des

Analytiques Premiers, Aristote fournit une typologie se rapportant
à la découverte du savoir et non à son exposé, dans laquelle

les types d'inférence renvoient à la forme syllogistique, mais
sous un mode qui n'en est pas une application (ni forte ni affaiblie

ni subversive). Cet usage a deux propriétés: (1) conserver la
forme syllogistique dans ses exigences structurelles (ce que ne
fait pas le sophisme) et (2) faire varier, dans cette forme, le
mouvement de l'intellect qui en parcourt les différents composants

(ce que n'opèrent ni l'enthymème ni la démonstration).
Sous ce mode, on raisonne donc correctement bien que non
déductivement, et bien qu'il n'existe aucune possibilité de
réduire une forme plausible (heuristique) à une forme déductive
valide, laquelle sert au plus de support pour produire (en quelque
sorte par contraste) le raisonnement plausible. Voici la typologie
de ces formes (Anal. Pr., II, 22-25; Granger, 1976 pour une
reconstruction qui suit de près le texte).

1.2.1. L'induction («epagogè»)

On peut établir une proposition universelle à partir de
sensibles singuliers. Par exemple:

Le cheval, le mulet, l'âne (C) vivent longtemps (A)
Les êtres sans fiel (B) sont: le cheval, l'âne, le mulet (C)
Donc tout être sans fiel vit longtemps.



74 ÉTUDES DE LETTRES

On raisonne en attribuant l'un des extrêmes (A) au moyen (B)
par l'intermédiaire de l'autre extrême (C) (II, 23, 68b 15):

A appartient (distributivement) à C

C appartient à B

Donc A appartient à tout B.

(51) A
A B C

On construit ainsi, par induction, la prémisse majeure
(universelle) du syllogisme «parfait» qui suit:

A appartient à tout B

B appartient à C

Donc A appartient à C.

(52) A C

A B C

Le principe qui règle l'induction (sa «condition de validité»,
Granger, p. 162) ne se réduit pas à celui du syllogisme «parfait»
(transitivité de l'attribution): Si un sujet (C) a deux attributs (A
et B) et qu'il se «convertit» avec l'un d'eux (B appartient à C —>

C appartient à B, soit certains animaux (ceux-ci) sont sans fiel—>
certains êtres sans fiel sont ces animaux), alors cet attribut (B)
possède l'autre attribut (A). L'inférence consiste alors à constater

que A et B appartiennent à C, à connaître le principe (raison

logique) et à V appliquer.

1.2.2. L'exemple («paradeigma»)

Avec cette «induction affaiblie» (Rhet., 1356b 2) on montre
que l'extrême appartient au moyen par l'intermédiaire d'un
terme semblable au troisième (Anal. Pr., II, 24, 68b 38).

La guerre Athènes-Thèbes (C) est une guerre entre voisins (B)
(B appartient à C)

La guerre semblable Athènes-Phocée (C*) est un mal (A)
(A appartient à C*)
Donc faire la guerre entre voisins (B) est un mal (A)
(A appartient à tout B).



LE RAISONNEMENT ET SES TYPES 75

Le principe de cette inférence est que C et C*, cas singuliers
concommitants, sont semblables. On n'utilise aucune relation
générale structurant les «emboîtements» d'attribution (voir aussi:
Rhet., 57b 26-36 et 56b 11-27). Son schéma le montre:

A B C

1.2.3. L'abduction («apagôgè»)

Ce procédé dialectique {Top. I, 11, 171b 15, et 12, 105a 13)
étend ou restreint une chaîne syllogistique dont on n'a que les
extrémités et n'a pas de correspondant rhétorique. On raisonne
«ex hypothesis» par ignorance de l'essence. «Il y a abduction
quand le premier terme appartient de toute évidence au moyen,
tandis qu'il est incertain que le moyen appartienne au dernier
terme, cette relation étant aussi probable, ou même plus probable
que la conclusion; ou encore quand les termes intermédiaires
entre le dernier terme et le moyen sont en petit nombre: dans
tous ces cas on arrive à se rapprocher de la science» {Anal. Pr.,
II, 25, 69a 20 sq).

La science (B) peut être enseignée (A): A appartient à B

Donc la vertu (C) peut être enseignée (A): A appartient à C

La vertu (C) est une science (B): B appartient à C.

S'il est évident qu'une science s'enseigne, il n'est pas sûr que
la vertu soit une science. Et il est probable qu'elle soit ensei-
gnable. Le principe de cette inférence est que si la seconde
prémisse est équiprobable ou plus probable que la conclusion,
celle-ci sera plus probable avec cette prémisse que sans elle. (Cf.
Ménon, 87b, et la reprise de la question par Peirce et Popper.)
Son schéma:

(S4) A C

A B= C

Une fois admise la conclusion BC, on aurait un syllogisme
«parfait» si la conclusion avait plus que la valeur hypothétique
attribuée, par abduction, à la seconde prémisse:



76 ÉTUDES DE LETTRES

A appartient à B

(hyp) B appartient à C

Donc (hyp) A appartient à C.

1. 2. 4. L'indice, le signe, («tekmérion», «seméion»)

Ce type de raisonnement, de même que l'exemple, est caractéristique

de l'usage rhétorique du syllogisme (Rhet., I, 2, 1357a
32). Mais Aristote le classe aussi parmi les formes d'inférence
utiles à la connaissance {Anal. Pr., II, 27, 70a sq). L'enthymème
est un syllogisme qui part soit de prémisses vraisemblables soit
de signes. Mais dit-il: «Le vraisemblable ("eïkos") et le signe ne
sont pas la même chose. Le vraisemblable est une proposition
probable; ce qu'on sait arriver la plupart du temps ou ne pas
arriver, être ou ne pas être [...]. Le signe au contraire veut être
une proposition démonstrative ("apodeiktikè"), soit nécessaire,
soit probable» (70a 4 sq).

Alors que le vraisemblable n'a qu'un fondement pratique ou
qu'une forme problématique, le signe peut être nécessaire, c'est-
à-dire posséder un fondement ontologique: le «tekmerion» ou
indice, «est dans» (est une partie de) la chose qu'il indique,
propriété qui le distingue des autres signes: «S'il existe la chose
existe, ou s'il a eu lieu la chose a eu lieu, avant ou après; tel est
le signe» (II, 27, 70a 7, dans la traduction de Granger). Cette
sûreté n'est cependant pas celle du syllogisme déductif, la nécessité

du rapport du signe à ce qu'il représente restant factuelle
(liens de concomitance).

On a trois formes de l'inférence par signe ordonnées de la plus
«sûre» (tekmérion) à celle qui l'est le moins:

(1) Cette femme (A) a du lait (B)
Cette lactation (B) est indice d'accouchement (C)
Donc cette femme (A) a accouché (C).

Son principe est que si une chose en produit une autre (C
produit B), l'effet (B) indique la cause (C). La sûreté de cette
inférence tient à sa forme transitive, mais les données restent
singulières. Soit: A et B (concomitance factuelle), B —> C (B
indique C), donc A et C (sachant que C produit B).

(S5) A
A -B

C

*-C
(indique)



LE RAISONNEMENT ET SES TYPES 77

Le tekmerion est d'ailleurs «ce qui fait voir ou comprendre»
(70b 1-6); le mot désigne aussi le moyen-terme d'un syllogisme.
Or sa forme enchaînée n'est plus évidente dans les formes (2) et
(3), la dernière étant la plus faible:

(2) Cette femme (A) est pâle (B)
Accoucher (C) rend pâle (B)
Donc cette femme (A) a accouché (C).

A et B, C cause B, donc A et C.

(S6) B-* A

B-* C A

Ici, plus de relation d'indication dans les prémisses, à savoir
que B (l'effet) est signe de C (la cause): la faiblesse de la forme
tient à ce «trou» dans la chaîne des raisons.

(3) Pittacos (B) est sage (A)
Pittacos (B) est honnête (C)

Donc les gens honnêtes (C) sont sages (A),
au moins quant à Pittacos.

B et A, B et C, donc B signifie (A et C).

Les prémisses sont ici les plus faibles de toutes (de simple
concomitance factuelle). De plus, la conclusion sur la compatibilité

de A et de C n'élimine pas B. Enfin, la relation «signifie» ne
renvoie à aucune causalité qui la fonderait, et c'est en général
celle qui justifie les témoignages.

2. Quelques pistes

L'histoire des théories et des typologies des raisonnements
non formels est chaotique et disparate, à l'encontre de celle de

l'analyse de la déduction formelle. Une perspective d'ensemble
sur la logique naturelle semble aussi hors de portée, d'où
l'intérêt pour des modèles locaux intéressant des disciplines
diverses: anthropologie (Geertz, 1983), sciences du langage

(cause)

(S7) C-*
C A

B

B
(signifie)



78 ÉTUDES DE LETTRES

(Desclés, 1991) et psychologie cognitive (Rosch, 1978). Dans ce
qui suit on trouvera quelques pistes assez générales pour décrire
les raisonnements dans le domaine des discours écrits.

4. 1. La relativité du couple prémisses!conclusion

Pour identifier un raisonnement dans un texte, les marques de
connexion sont un repère. Il arrive cependant que celles-ci
fassent défaut, ou que leur usage soit équivoque. Une relation entre
informations propositionnelles se laisse cependant reconnaître au
fait que, d'une manière ou d'une autre, une conclusion «se
détache» de ses prémisses tout en ne pouvant pas en être séparée:
il n'y a de conclusion que relativement à des prémisses, et
réciproquement. Et à la différence des prémisses, le propre d'une
conclusion est de pouvoir resservir ultérieurement dans le
discours, à titre de prémisse par exemple. On a ainsi un type de

séquence textuelle qui se différencie d'autres séquences, narratives

par exemple.

4.2. L'ordre textuel de présentation du raisonnement

De plus, le couple textuel prémisses/conclusion s'organise
encore de deux façons distinctes: selon (a) un ordre progressif et
selon (b) un ordre régressif. Voyons-le sur un exemple.

Il me paraît presque démontré que les bêtes ne peuvent être de

simples machines. Voici ma preuve: Dieu leur a fait
précisément les mêmes organes de sentiment que les nôtres; donc
s'ils ne sentent point, Dieu a fait un ouvrage inutile. Or Dieu,
de votre aveu même, ne fait rien en vain; donc il n'a point
fabriqué tant d'organes de sentiment pour qu'il n'y eut point de

sentiment; donc les bêtes ne sont point de pures machines.

Voltaire, 1964, p. 81

(a) Dans l'ordre progressif, la séquence textuelle est parallèle
au mouvement du raisonnement: on tire ou fait s'ensuivre une
conséquence de ce qui la précède à la fois textuellement et argu-
mentativement: «Dieu, de votre aveu même, ne fait rien en vain;
donc il n'a point fabriqué tant d'organes de sentiment pour qu'il
n'y eut point de sentiment; donc les bêtes ne sont point de pures
machines».

(b) Dans l'ordre régressif, la séquence est Vinverse du mouvement:

on justifie une affirmation qui précède textuellement, mais
qui suit argumentativement: «Il me paraît presque démontré que



LE RAISONNEMENT ET SES TYPES 79

les bêtes ne peuvent être de simples machines. Voici ma preuve:
Dieu leur a fait précisément les mêmes organes de sentiment que
les nôtres; donc s'ils ne sentent point, Dieu a fait un ouvrage
inutile.»

Cette différence dans l'ordre de présentation du raisonnement,
qui n'en modifie en principe pas la logique, a des effets
rhétoriques. L'une met en scène une démarche de preuve, l'autre de
découverte (ici, les connecteurs ajoutent à leur valeur logique
une valeur temporelle); l'exposé peut mimer l'«aventure» de la
découverte de la conclusion! En se servant des deux types
d'ordre, Voltaire mime l'exposé conventionnel des preuves en
géométrie, avec leur retour au point de départ («ce qu'il fallait
démontrer!»): les bêtes ne peuvent être de simples machines
(car...), donc elles ne soit point de simples machines, cqfdl

La différence entre ces formes permet donc de considérer les
raisonnements comme des procédures de résolution de problèmes
liant dialectiquement questions et réponses. La langue peut les
désigner: par exemple prouver ou justifier (P est-il vrai/bon...?),
ou expliquer (P est vrai. Mais pourquoi?) ou encore conclure (P
est vrai. Mais encore?). Prouver et expliquer sont régressifs,
tandis que conclure est progressif.

4.3. L'ordre du mouvement du raisonnement

Le couple prémisses/conclusion peut encore être interprété
sous deux autres formes, d'ordre épistémologique. Dans les schémas

de résolution de problème figure toujours un mouvement
inférentiel: «on passe de... à...». Or ce passage est normalement
fondé sur quelque relation qui l'autorise explicitement ou non, et
qui lie certaines conséquences à certaines conditions, dépendantes

des propriétés que possèdent les informations traitées,
voire les choses dont le raisonnement est amené à parler, faute de

quoi aucune critique ne serait possible.
Or il y a deux sortes de rapports entre le «passage» et le

«fondement», deux mouvements inférentiels possibles à partir d'une
relation de conditionalité donnée: (c) un mouvement productif et
(d) un mouvement réductif.

Revenons encore une fois à Voltaire: «Dieu leur a fait précisément

les mêmes organes de sentiment que les nôtres; donc s'ils
ne sentent point, Dieu a fait un ouvrage inutile. Or Dieu, de votre
aveu même, ne fait rien en vain; donc il n'a point fabriqué tant
d'organes de sentiment pour qu'il n'y eut point de sentiment.»



80 ÉTUDES DE LETTRES

(c) Le mouvement productif: l'ordre du mouvement inférentiel
est parallèle à l'ordre de la relation de condition à conditionné
qui le fonde: «Condition 1: si Dieu ne fait rien d'inutile, alors
conséquence 1: dans ce cas condition 2: si Dieu a donné des

organes de sentiments aux animaux alors conséquence 2: ils ont
des sentiments. Or Dieu ne fait rien d'inutile, et il leur a donné
des organes de sentiment. Donc ils ont des sentiments».

(d) Le mouvement réductif: l'ordre du mouvement inférentiel
inverse l'ordre de la relation de condition à conditionné qui le
fonde. Voltaire raisonne en réalité par l'absurde en «remontant»
de la négation (hypothétique) de la conséquence 2 de la prémisse
ci-dessus à la négation de sa condition 2, puis à la négation de sa
condition 1: «Supposons (à tort) qu'ils ne sentent point. Dans ce
cas, ils auraient des organes de sentiment et ne sentiraient pas, et
dans ce cas, Dieu aurait fait quelque chose d'inutile. Or...».

En logique déductive, on sait que «si P alors Q» est équivalent
à «si non Q alors non P»: la logique des deux mouvements est la
même, bien qu'historiquement on y ait souvent vu un problème
(Gardies, 1991).

Mais il existe d'autres procédures réductives que rien ne permet

de rendre équivalentes à une procédure productive. L'abduction

par exemple, on l'a vu, «remonte» d'une conséquence à une
condition hypothétique et l'inférence «par les signes» opère un
même mouvement, mais sur une relation de cause à effet en
prenant l'effet comme signe de la cause. Une bonne partie de nos
inférences naturelles sont de type réductif. Voltaire aurait pu
raisonner réductivement ainsi: «La certitude que les animaux ont
des sentiments me laisse croire, car c'est un indice significatif,
que Dieu ne fait rien d'inutile». Ou bien encore: «On a constaté
que les animaux ont des sentiments. C'est peut-être bizarre, mais
cela s'explique aussitôt que l'on suppose que Dieu ne fait rien
d'inutile».

Le rapport de condition à conséquence qui fonde ces
inférences permet donc que l'on raisonne en «descendant » de la
condition à sa conséquence, ou en «montant» de la conséquence
à sa condition.

4.4. Lieux: lieux «ontiques» et lieux «épistémiques»

Les relations ordonnées entre choses ou événements sont
diverses: causalité, finalité, essence/accident, condition/conséquence,

concomitance, succession, analogie, partie/tout, voisi-



LE RAISONNEMENT ET SES TYPES 81

nage, préférence, etc... Voici un cas de relation de voisinage dû à

Voltaire: «Je me vante de l'honneur d'être aussi stupide que
Locke: personne ne me fera jamais croire que je pense toujours».
Le mouvement «descendant» paraît souvent aller de soi dans les
discours prétendant à une certaine rationalité (à l'inverse de la
pensée spontanée), car il suffit de suivre l'ordre des relations que
les choses nous présentent, les procédures «remontantes» demandant

davantage de légitimation. Les ontologies précisent les
relations admises entre choses ou événements, les méthodologies
les formes légitimes de mouvements inférentiels. Aristote donne
un bon exemple de cette différence (Anal. Post., I, 13, 78a 30
sq.). Voulant prouver la proximité des planètes par le fait qu'elles
ne scintillent pas, on a cette forme d'inférence:

B (ne pas scintiller) appartient à C (les planètes)

A (être proche) appartient à B (ce qui ne scintille pas)

Donc A (être proche) appartient à C (les planètes).

Or en réalité, les planètes ne sont pas proches parce qu'elles
ne scintillent pas, mais au contraire, elles ne scintillent pas parce
qu'elles sont proches. Donc ce syllogisme «ne porte pas sur le
pourquoi mais sur le simple fait», sa seconde prémisse étant
produite «par induction, autrement dit par la sensation». Celui-ci
est meilleur-.

B (être proche) appartient à C (les planètes)

A (ne pas scintiller) appartient à B (être proche)
Donc A appartient à C.

Il est effectivement explicatif car on part de la cause, à

rencontre du premier qui infère de l'effet. Il s'agit là d'un jugement
de méthode lui-même fondé sur une ontologie.

Les relations légitimes entre prémisses et conclusion ainsi que
les relations admises entre les choses sont des «lieux » (topoi)
pour le raisonnement. Ils sont communs à la dialectique et à la
rhétorique chez Aristote, et ils sont plus ou moins généraux.
Mais la méthode des lieux étant un moyen de choix qui consiste à

«pourchasser» (Anal. Pr., I, 30, 46a 10) les propositions en vue
des raisonnements, c'est une stratégie d'invention qui s'applique
aussi à la science. «[Il convient] tout d'abord d'avoir pour
chaque sujet un choix tout fait de propositions sur les choses
possibles et les choses les plus opportunes [...] en fixant ses yeux
[...] sur celles qui ressortissent au sujet même du discours, et en



82 ÉTUDES DE LETTRES

englober le plus grand nombre possible dans le voisinage le plus
immédiat de la question» (Rhet., 22, 1396b 1-10). Or on peut
distinguer deux sortes de lieux.

Les lieux épistémiques, tout d'abord, sont les principes
communs d'après lesquels s'enchaîne l'inférence, qu'elle soit productive

ou réductive (de l'effet à la cause, du signe au signifié dans
certaines situations) et qui lui confèrent une valeur (l'inférence à

partir de la cause est préférable pour Aristote). Ce sont des lieux
de la connaissance (de notre rapport aux choses). Aristote,
encore, appelait «axiomes» (Métaph. F 3, 20 sq., Anal. Post., I,
7, 75b 2, 10, 77a 26-31) de tels principes pour la démonstration
(dont le tiers-exclu par exemple). Les lieux ontiques ensuite:
un lieu comme celui de la cause, par exemple, est une relation
qui veut que certaines choses en produisent ou en rendent
nécessaires d'autres. C'est de l'ordre des choses dont il s'agit
et non plus de celui de notre connaissance. Aristote appellera
«principes» des différentes sciences les prémisses qui
expriment ces relations «vraies par soi» (dont la «définition» qui
exprime l'essence).

La distinction entre ces deux sortes de lieux est relative. Le
«tekmerion» est moins fiable que la démonstration (par la cause),
mais plus fiable que le «semeion» sans lien de causalité. Mais
dans une ontologie différente, où ce seraient par exemple les
choses qui feraient signe, acceptable «épistémiquement»
l'inférence serait aussi fondée «ontiquement». On peut étendre
ces considérations à toutes sortes d'autres relations. Ce double
jeu de lieux se complique encore lorsqu'ils ne sont plus du vrai
mais du probable, dans la rhétorique où ils expriment nos
«préconstruits culturels» et nos «schèmes cognitifs». Recueils de

prémisses dans la rhétorique, critères pour la critique dans la
topique, ils ont une signification tantôt épistémique (division,
univocité, conversion, répétition, induction, etc.) tantôt ontique
(semblable, plus et moins, contraires, préférable, cause, etc.). Par
exemple: «La répétition du conséquent permet d'affirmer
l'antécédent» {Rhet., II, 23, 1399b 5), versus: «Si la cause est, on
dit que la chose est; si la cause n'existe pas, que la chose n'est
pas» (1400a 31).

4.5. Les lieux: prémisses, lois ou règles d'inférence

La réflexion sur les lieux dans l'histoire de la logique
témoigne d'«une interaction croissante entre la théorisation des



LE RAISONNEMENT ET SES TYPES 83

relations topiques et l'approfondissement même du concept de
nécessité logique présidant à la notion courante de démonstration,

[à] une transformation graduelle des "arguments topiques"
en "conséquences"» (de Libéra, 1987, p. 363). La base en est
assurément les rôles aussi naturels que divers que leur fait jouer
Aristote dans sa façon de les énoncer. Par exemple, le lieu «du
plus et du moins» en suivant l'ordre du texte (Rhet., II, 23, 1397b
14 sq.):

(1) «Un lieu se tire du plus et du moins» renvoie à une
mémoire de schemes cognitifs possibles, ainsi que les termes «à plus
forte raison» ou «même» figurant dans les formules (2) et (4).

(2) «Si les dieux mêmes ne sont pas omniscients, à plus forte
raison les hommes» est une proposition exemplifiant ce schème
qui peut servir de prémisse ; il en va de même pour (4).

(3) «Si un prédicat qui pourrait être plus vraisemblablement
affirmé d'une chose ne lui appartient pas, il est clair qu'il
n'appartient pas non plus à la chose dont il pourrait être moins
vraisemblablement affirmé» formule la structure d'une loi
conditionnelle (de forme générale «P implique Q») explicitant le
schème (1); (4') énonce également cette loi, résumée.

(4) «L'argument: Il frappe ses voisins, attendu qu'il frappe
même son père» repose sur (4') la condition: «S'il a le moins, il
a le plus.»

(5) «On emploie l'un ou l'autre de ces arguments selon qu'il
faut montrer qu'un prédicat peut être affirmé ou qu'il ne peut pas
l'être» précise une condition d'emploi: schème, prémisse ou loi
se transforment alors en règles d'inférence.

Aristote ne distingue donc pas encore de façon thématique les
règles pour produire ou tester les arguments, les lois d'enchaînement

des prémisses et des conclusions, et enfin les raisons, c'est-
à-dire les prémisses elles-mêmes, ce que feront les logiciens par
la suite, de même qu'ils sépareront les liens strictement implicates

des autres. En logique naturelle par contre, ces niveaux
restent relatifs: une prémisse peut «déclarer» ou une règle ou une
loi; une prémisse peut à son tour être utilisée comme fondement
pour une règle ou servir à justifier une loi. Or cette «circularité»
est justement ce qui permet de prendre des liaisons très faibles en
tant que lois ou règles, l'essentiel étant de savoir ce que l'on fait.

Ainsi, un médecin saura distinguer, espérons-le, entre une
inférence par la cause et une inférence par l'effet ou par l'indice;
mais il les utilisera toutes deux. Un mathématicien, au contraire,
évitera les réductions, sauf celles par l'absurde. Un physicien ou



84 ÉTUDES DE LETTRES

un linguiste pratiquera l'induction, l'abduction, voire l'analogie.
Que ferait un archéologue sans indices et un anthropologue sans
signes? Un enfant de quatre ans admettra fort bien que le fait
qu'elles aiment ça fasse couler les rivières, tandis que certains
politiciens, eux, refuseront qu'il puisse y avoir un lien entre
diminution des accidents de la route et limitations de vitesse...

Marie-Jeanne Borel



LE RAISONNEMENT ET SES TYPES 85

RÉFÉRENCES

Kasimir Ajdukiewicz, «Classification des raisonnements», Studia Logica,
2 (1955)

«Argumentation in the Middle Ages», éd. A. de Libéra et I. Rosier,
Argumentation, vol 1, ns 4 (1987)

Aristote, La Métaphysique, tr. J. Tricot, Paris: Vrin, 1964

— L'Organon: III, Les Premiers Analytiques, IV, Les Seconds Analy¬
tiques, V, Les Topiques, tr. J. Tricot, Paris: Vrin, 1962, 1966, 1965

— Rhétorique, tr. M. Dufour, Paris: Les Belles Lettres, 1967
Robert Blanché, Le Raisonnement, Paris: PUF, 1973
Marie-Jeanne Borel, «Norms in Argumentation and Natural Logic», in

Norms in Argumentation, éd. R. Maier, Dordrecht: Foris Publications,
1989, p. 33-48

Marie-Jeanne Borel, «Logique et interaction», in L'Interaction communi¬
cative, éd. A Berrendonner et H. Parret, Berne: Lang, 1990, p. 89-108

Mario Borillo, «Un Modèle logique de l'argumentation pour le raison¬
nement assisté par ordinateur», in «Logique et sciences humaines»,
dir. M.-J. Borel, Cahiers du DLSL, 10 (1991), p. 139-64

Cognition and Categorization, éd. E. Rosch et B. B. Lloyd, Hillsdale N. J.:
Erlbaum, 1978

Jean-Pierre Desclés, Langages applicatifs, langues naturelles et cognition,
Paris: Hermès, 1991

Anton Dimitriu, History of Logic, vol. I, Tunbridge Wells, Kent: Abacus
Press, 1977

K. T. Fann, Peirce Theory ofAbduction, La Haye: M. Nijhof, 1970
«Fallacies», éd. J. Woods, Argumentation, vol. 1, n9 3 (1987)
Jean-Claude Gardin, La Logique du plausible, Paris: Maison des Sciences

de l'Homme, 1987
Jean-Louis Gardies, Le Raisonnement par l'absurde, Paris: PUF, 1991
Jämes Gasser, Essai sur la nature et les critères de la preuve, Fribourg:

DelVal, 1989
Clifford Geertz, Local Knowledge, New York: Basic Books, 1983
Gilles-Gaston Granger, La Théorie aristotélicienne de la science, Paris:

Aubier, 1976
N.J. Green Pedersen, The Tradition of the Topics, Munich: Philosophie

Verlag, 1978
Suzan Haack, Philosophy of Logics, Cambridge: Cambridge University

Press, 19885
Pierre Hadot, «Philosophie, dialectique et rhétorique dans l'Antiquité»,

Studia, 31 (1980), p. 139-66
Tadeus Kotarbinski, Gnosiology, Oxford: Univ. Press, 1966
E. H. Madden, «The Enthymeme, Cross-road of Logic, Rhetoric and

Dialectique», Philosophical Review, 61 (1962), p. 368-76
Sémiologie du raisonnement, éd. J.-B. Grize, Berne: Lang, 1983

Voltaire, Lettres anglaises, Paris: J.-J.-Pauvert, 1964




	Notes sur le raisonnement et ses types

