Zeitschrift: Etudes de Lettres : revue de la Faculté des lettres de I'Université de

Lausanne
Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres
Band: - (1991)
Heft: 4
Artikel: Quand dire c'est faire voir : I'évidence dans la rhéthorique antique
Autor: Calame, Claude
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-870610

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-870610
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

QUAND DIRE C’EST FAIRE VOIR : L’EVIDENCE
DANS LA RHETHORIQUE ANTIQUE

Préoccupée par le «comment dire», la critique littéraire antique se situe
entre poétique et rhétorique. Si elle rejoint parfois la notre dans son aspect
descriptif et classificateur, ¢’est pour mieux formuler les régles de 1a bonne
diction. Parmi les concepts de portée normative qu’elle a élaborés, celui de
I’évidence prend peu a peu une place essentielle dans une conception
générale de la fonction de I’ceuvre de littérature: il s’agit de transformer
1’auditeur/lecteur en spectateur. Bien dire revient donc souvent a faire voir.

L’intérét des linguistes et des critiques contemporains pour le
discours aussi bien dans ses aspects structuraux que dans ses
modes de production est a 1’origine d’un retour frappant vers la
rhétorique antique!. Or les attentes érudites et les enjeux acadé-
miques de la critique littéraire contemporaine sont tres différents
des objectifs poursuivis par 1’analyse antique du Adyos. En quéte
ces vingt-cinq dernieres années des traits distinctifs susceptibles

1. Rappelons-le, c’est en 1964/5 que, déplorant 1’absence en frangais de
toute histoire de la rhétorique antique, R. BARTHES consacrait son séminaire
de ’EPHE a «I’ancienne pratique du langage littéraire» pour en publier un
résumé sous le titre de «L’Ancienne Rhétorique. Aide-mémoire», dans
Communications, 16 (1970), p. 172-223.



4 ETUDES DE LETTRES

d’aboutir a une définition de la «littéralité», c’est-a-dire des spé-
cificités discursives de l’ceuvre de littérature?, la premiere a
totalement perdu de vue la fin de la seconde: elle était de formu-
ler les régles de la bonne rédaction et de la bonne élocution. De
maniere plus complexe, les réflexions sur la littérature proposées
par la Poétique d’Aristote sont le fruit de trois perspectives qui
s’entrecroisent: aux remarques d’ordre descriptif et analytique
susceptibles de retenir 1’attention savante moderne se mélent les
considérations historiques issues d’une conception essentialiste
de 1’ceuvre de littérature comme organisme biologique avec son
développement autonome, mais aussi et surtout les formulations
normatives indiquant ce que doit (er) €tre la composition lit-
téraire pour remplir sa finalité3. Et encore, parler de critique
littéraire a propos de I’Antiquité, c’est céder doublement au
leurre de la projection anachronique. La critique est en fait
Téxwvn, elle est description de procédures discursives visant des
effets extradiscursifs précis. D’autre part, a partir d’Aristote en
tout cas, elle se partage entre deux disciplines normatives
distinctes: la technique poétique et la technique rhétorique.

Or, en particulier chez Aristote, la limite entre poétique et
rhétorique est assez floue pour que quelques-uns des concepts
destinés a fonder une critique littéraire qui, dans 1’Antiquité,
relévera toujours de I’ordre du prescriptif se situent précisément
dans la zone de recoupement de ces deux domaines techniques.
En effet, c’est sur le terrain de la Aééis, de 1’élocution, c’est-
a-dire du «comment dire», que la réflexion rhétorique vient coin-
cider avec la norme poétique; la correspondance est méme si
étroite qu’ Aristote peut présenter 1’élocution de la poésie comme
I’ancétre historique de la mise en discours rhétorique. Au-dela de
la différence entre poésie et prose, toutes deux partagent une
qualité commune, celle d’€tre manifeste, distincte, transparente
(cagrs); cette qualité est relative a I’effet méme du discours

2. Sur les aléas de cette quéte on lira avec profit J. MoLINO, «Nature et
Signification de la littérature», Etudes de Lettres, 4 (1990), p. 17-64, ou les
contributions de J.-M. KLINKENBERG, «La Définition linguistique de la
littéralité: un leurre?», et de E. LANDOWSKI, «Pour une problématique
socio-sémiotique de la littérature», in La Littéralité, éd. L. Milot & F. Roy,
Sainte Foy: Presses de 1’Université Laval, p. 11-30 et 95-119.

3. Ces trois perspectives ont été distinguées avec pertinence par
J.-M. SCHAEFFER, Qu’est-ce qu'un genre littéraire?, Paris: Seuil, 1989,
p. 13-25.



QUAND DIRE C’EST FAIRE VOIR 5

(Adyos): montrer, révéler (Sniotr?). C’est a partir de cette notion
fondamentale que se définissent les autres qualités de 1’élocu-
tion, de ce que désormais on peut appeler avec Hjelmslev les
formes de l’expression plutdt que le style, méme si les diffé-
rentes formes de I’expression envisagées par Aristote ont pour
base une premiere idée de 1’écart.

Conceptualisée notamment par 1’intermédiaire du terme tech-
nique d’évdpyeta (évidence, visibilité), cette notion de la clarté
sera appelée a déterminer une part importante de la réflexion sur
la Aéfis; une réflexion sur les formes de 1’expression langagiére
qui se métamorphose a travers la critique alexandrine en propé-
deutique a la composition littéraire. Relisons le jugement porté,
plus de quatre siecles aprés Aristote, par Plutarque sur 1’auteur
érigé en modele de 1’historiographie classique: «Thucydide mene
une lutte constante pour atteindre par le discours (Adyos) cette
évidence (évdpyeta); il est comme avide de faire de 1’auditeur un
spectateur et de provoquer (évepydoacfatr) aupres de ses lecteurs
les sentiments de stupeur et de trouble ressentis par les témoins
oculaires’». L’attribution au discours d’une fonction visuelle
suscite les deux questions qu’on aimerait poser ici: pourquoi le
recours a la notion précise d’évdpyeta? pourquoi, de maniére
plus générale, la référence a la vue? C’est dire qu’a travers une
bréve étude sémantique — en synchronie, puis en diachronie —
des emplois d’évdpyera dans 1’analyse antique du discours, on
aimerait revenir sur 1’un des fondements de 1’esthétique grecque
ancienne, tout en essayant de dissiper au passage quelques-uns
des malentendus entrainés par la relation trés secondaire que
I’évdpyeta entretient avec les procédures de la description.

4. ARISTOT. Rhet. 1404a 20 sq., cf. Poet. 1458a 18 sq. Les recoupe-
ments ne se limitent d’ailleurs pas a cette notion; par exemple dans la Poé-
tique (1456a 34 sq.), Aristote renvoie a la rhétorique 1’étude de la Sidrota,
du contenu en tant qu’intention alors qu’en ce qui concerne la métaphore
le renvoi se fait de la Rhétorique (1405a 3 sq.) a la Poétique. A ces deux
traité€s il faut ajouter le De interpretatione centré sur le probléme de
I’expression (épunreia) et donc de la signification de 1’énoncé et de sa
référence: cf. M. BARATIN et F. DESBORDES, L’Analyse linguistique dans
Uantiquité classique 1, Paris: Klincksieck, 1981, p. 15-25. Dans la langue
homérique, l'adverbe odga s'emploie essentiellement avec des verbes du
savoir comme ol8a (allusion 2 la vue) et émioTauar.

5. PLut. Glor. Ath. 347a. Un groupe de manuscrits présente dans ce
texte la lecon évépyeLav pour évdpyeLav, sur cette confusion, qui remonte a
I’usage rhétorique de évepyelv chez Aristote, cf. infra n. 31.



6 ETUDES DE LETTRES

1. L’évidence visuelle

Bien établi a I’époque postalexandrine, le concept de 1’évi-
dence repose essentiellement sur la perception (alodnaois), et plus
particulierement sur la vue. On ne s’étonnera pas de le trouver
par exemple sous la plume de Diodore de Sicile, au moment ol
I’historien tente de réfuter différentes théories visant a donner
une réponse a la question lancinante de l’origine des crues du
Nil. L’explication consistant a situer les sources du fleuve dans
une région inhabitée permet d’esquiver les arguments fondés sur
I’évidence du témoignage (oculaire) ou sur une démonstration
convaincante. Voila donc le critére de 1'évdpyeia fondé sur la
perception visuelle®.

1. 1. Evidences sensorielles et cognitives

Or, a lire Sextus Empiricus, 1’évdpyera apparait comme un
concept relevant de la philosophie et singulierement de la théorie
de la connaissance. Dans la perspective de critique historique
adoptée par la philosophie sceptique, 1’évidence est le concept
qui permettrait de surmonter la distinction entre perception
sensorielle (alofnois) et intellection (¥6nots). Aussi bien chez
Platon que chez Aristote 1’évdpyeta constituerait le critére de
vérité qui permettrait de passer des concepts empiriques a la
faculté d’«imagination» (¢artacia) de I’ame. Et 1’origine de ce
pont jeté par I'intermédiaire de 70 évapyés entre appréhension
du sensible et compréhension de [’intelligible, Sextus Empiricus
1’attribue a Théophraste’. Mais il remarque aussi qu’Epicure n’a
pas joué le moindre des roles dans cette focalisation, en théorie
de la connaissance, sur une évidence identifiée avec les «présen-

6. Diop. Sic. 1, 40, 5 sq. et 41, 8, cf. 39, 6 (passages ol certains manus-
crits présentent la lecon évépyeral cf. infra n. 31); cf. aussi PoLyB. 20, 12,
8. Les quelques textes commentés ici sont tirés du corpus établi sur la base
du TLG grace a I’obligeance de David Bouvier.

7. SEXT. EMP. Adv. math. 7, 141 sq. et 216 sq., citant THEOPHR. fr. 27
Wimmer. Pour les sceptiques eux-mémes 1’évdpyeta constitue le mode de
la perception des phénomenes, relative a chaque individu: cf. SEXT. EMP.
Pyrr. hyp. 2, 10 et Adv. math. 7, 143 sq. Pour une analyse des fonctions ef-
fectives de la ¢avtacia chez Platon et Aristote, cf. G. M. RISPOLI, L’artista
sapiente. Per una storia della fantasia, Napoli: Liguori, 1985, p. 24-50.



QUAND DIRE C’EST FAIRE VOIR 7

tations» matérielles (¢pavraciai!) censées émaner des objets de la
réalité. Et de fait, dans la théorie atomiste de la perception expo-
sée par Epicure dans la Lettre a Hérodote, 1’évdpyeta constitue
bien le critere de 1’objectivité de nos sensations et en particulier
des impressions produites par la vue?.

Dans cette acception philosophique et cognitive, le concept de
I’évidence devient si fréquent qu’on le trouve a 1’ceuvre aussi
bien en théorie médicale que chez les Peres de 1’Eglise. Se réfé-
rant a Athénée d’Attalia — le fondateur de 1’école médicale
pneumaticienne, Galien en fait le critere d’existence des élé-
ments de base. Pour un Origeéne au contraire, c’est 1’enseigne-
ment divin de Jésus et surtout son épiphanie qui s’imposent
comme Vérités par leur évidence respective; et pour Eusebe de
Césarée, 1’évdpyera est le mode d’évidence par lequel les actes
du Christ nous apparaissent en tant que témoignages®.

Mais autant qu’a une tradition philosophique, les commen-
tateurs des écrits bibliques se réferent sans doute a la tradition
théologique grecque qui, par l'intermédiaire des textes homé-
riques, a de tout temps attribué aux dieux, dans leurs €piphanies,
la qualité d’érapyns. La polémique est explicite chez Origéne
dans sa réplique a Celse qui invoquait les qualités matérielles et
anthropomorphes des dieux du panthéon traditionnel pour arguer
de leur existence et de leur évidence. Sous sa forme adjectivale
en effet, évapyrs est un terme homérique; il qualifie le mode
d’apparition (@daivecfar) des dieux quand ils se révelent aux
hommes soit sous forme humaine soit en tant qu’eldwAor dans un
réve. Ainsi Athéna apparait-elle aux cotés d’Ulysse incarnée en
une grande et belle femme, mais sans que Télémaque ne puisse
ni la voir ni en saisir la présence; ainsi la déesse dialogue-t-elle

8. SEXT. EMP. Adv. math. 7, 203 sq. = EpIC. fr. 247 Usener; ErIC. Epist.
Hdt. 46 sq., cf. aussi 71 et 82; le réle du concept de I’évidence dans la
théorie épicurienne de la connaissance empirique est relevé par A. A.
LoONG, «Aisthesis, Prolepsis and Linguistic Theory in Epicurus», Bulletin of
the Institute of Classical Studies, 18 (1971), p. 114-33. Dans son étude
historique sur «Enargeia in the Ancient Criticism of Poetry», Rheinisches
Museum, 124 (1981), p. 297-311, G. ZANKER attribue a Epicure les premiers
emplois d’évdpyera comme terme technique (cf. encore infra n. 13). Tout
en renvoyant pour le détail a cette étude fouillée, je crois que 1’on peut
parvenir du point de vue génétique a une conclusion différente.

9. GAL. 1, p. 457 sq. Kiihn. OrIG. Contra Cels. 1, 46 et 4, 19; Eus. Dem.
ev. 9, 15, 6, et Comm. in Psalm. 23, 88.



8 ETUDES DE LETTRES

en songe avec Pénélope, apres s’étre incarnée dans un eidwAov
fait a I’'image de la sceur de 1’inconsolable épouse. Ce mode de
manifestation de la divinité fait dire a Musée de I’enquéte par
I’art divinatoire qu’elle est pour les mortels la marque évidente
(Téxuapérvapyés) des maux et des biens préparés par les dieux!9.

On ne s’étonnera des lors plus d’apprendre, encore par la
critique sceptique de Sextus Empiricus, que I’évidence est un
constituant essentiel dans la théorie stoicienne du signe. Dans
la distinction opérée entre choses «pré-évidentes» ou «auto-
évidentes» (mpddnAa) et objets «non-évidents» (dénla), 1’évdp-
yeta se trouve naturellement du c6t€é de ces choses dont la
signification s’impose d’emblée a la connaissance. Mais elle
peut aussi €tre le fait des objets qui, pour étre non-évidents, n’en
sont pas moins saisissables par des signes «commémoratifs»
(UmouvnoTikd): 1’évdpyera appartient alors a la chose pergue en
méme temps que le signe, puis suggérée ou rappelée par la
réapparition du signe seul. C’est ainsi que la fumée est un signe
évident suggérant le feull,

L’ évdpyeia est donc bien le mode privilégié de la manifes-
tation sensible, 1’effet de la connaissance empirique immédiate,
le critere de la vérité objective, essentiellement par le moyen de
la vue. Inséré dans une théorie de la connaissance, le concept de
I’évidence est par excellence le moyen qui permet de faire 1’éco-
nomie du recours au langage. Concept antirhétorique s’il en est!

1. 2. Evidences rhétoriques

Et pourtant — on le sait — c’est précisément dans la rhéto-
rique postalexandrine et singulierement dans la réflexion sur les
moyens et les formes de 1’expression que 1’évidence va jouer un

10. OriG. Contra Cels. 7, 35; Hom. Od. 16, 155 sq. et 4, 795 sq., voir
aussi /1. 20, 131 (apparition des dieux en général), avec LfgrE s. v. évap-
y1is. Mus. fr. 2 B 7 Diels-Kranz = HEs. fr. 273 Merkelbach-West, cité par
CLEM. ALEX. Strom. 6, 2, 26, a propos du devin Mélampous. Pindare se
nomme lui-méme un évapyns udvtis: fr. 75, 12 Snell-Maehler.

11. SEXT. EMP. Pyrr. Hyp. 2, 97 sq. et Adv. math. 8, 152 sq. Pour le détail
de la théorie rappelée par Sextus, voir C. CHIESA, «Sextus sémiologue: le
probléme des signes commémoratifs», in Le scepticisme antique, éd. A. J.
Veelke, Lausanne: Revue de Théologie et de Philosophie, 1990, p. 157-66;
sur la critique formulée par Sextus, cf. en dernier lieu J. BARNES, The Toils
of Scepticism, Cambridge: Univ. Press, 1991, p. 122-44,



QUAND DIRE C’EST FAIRE VOIR 9

role central. Isocrate déja, au IVe siecle, n’hésite pas a déclarer
de ses propres arguments oratoires (Adyor) qu’ils sont évidents
(évapyets) et manifestes (davepol) a tous!?, Serait-ce a dire que
le discours est susceptible de provoquer les mémes effets sen-
sibles que la vue dans la manifestation d’une vérité ?

Avant de nous interroger sur l’origine de ce transfert de la
capacité de manifester de la vue a la parole, il convient d’exa-
miner les conditions du recours a la notion d’évidence chez les
rhétoriciens de I’époque impériale.

A commencer par le traité sur I’expression attribué a Démé-
trius de Phalere. Dans son intention de déterminer les qualités
distinctives et combinatoires de ce qu’il appelle non plus I’élo-
cution (Aéts) mais ’interprétation ou 1’expression (épueveia),
I’auteur du traité porte d’abord son attention sur les moyens de
composition, de diction et d’organisation du contenu propres a
susciter le sentiment stylistique de 1’élévation. Choix et position
relative des mots jouent a cet égard un role déterminant et le
mouvement d’élévation pourra étre obtenu en placant en fin
d’énoncé les termes les plus vifs (érapyéorepa). Mais 1’évidence
est présentée surtout comme le fondement de la simplicité dans
I’expression; évdpyeta obtenue par une exposition qui n’omet
aucun détail, par des répétitions, par un développement progres-
sif de la narration qui permet a 1’auditeur de prendre une part
affective a l’intrigue. En résumé, et surtout par les effets de
I’onomatopée, 1’évidence fonde la uiunots, la représentation.
C’est pourquoi, a I’exemple d’Homere, on utilisera les assonan-
ces imitatives qui font «laper» et non pas «boire» les chiens!!3

12. Isocr. Ant. 243. Voir déja AESCH. Prom. 663 (réponse claire d’un
oracle), HpT. 8, 77, 1 et 2 (énoncés évidents des oracles de Bacis en
rapport avec la vérité), etc.

13. Ps. DEMETR. PHAL. Eloc. 50 sq. et 208 sq.; cf. Hom. l. 16, 161. La
date tardive du traité (1¢' s. ap. J.-C.), reproposée par D. M. SCHENKEVELD,
Studies in Demetrius On Style, Amsterdam: Hakkert, 1964, p. 135-48,
semble plus probable que celle de 270 av. défendue par G. M. A. GRUBE,
«The Date of Demetrius “On Style”», Phoenix, 18 (1964), p. 294-302.
Dans sa lecture du deuxie¢me développement, G. MORPURGO-TAGLIABUE,
Linguistica e stilistica di Aristotele, Roma: Ateneo, 1967, p. 280-82, ne
peut mettre en rapport le concept de 1’évdpyeta avec celui de la description
que parce qu’il omet le contenu de 1’évidence: 7@ ouuBaivorta, les évé-
nements (209 et 210); voir aussi, du méme auteur, Demetrio: dello stile,
Roma: Ateneo, 1980, p. 100-1. Pour un éventuel emploi du terme évdpyeta
chez un critique alexandrin cité par Philodéme, voir G. Zanker, «Enargeia»,
p. 305-7.



10 ETUDES DE LETTRES

L’évidence, c’est donc en théorie antique du discours, 1’un de ces
concepts qui permet le mieux de répondre au souci de 1’adéqua-
tion de ’expression au signifié pour provoquer chez 1’auditeur
’effet pathémique recherché par le Adyos.

Sans doute n’est-ce pas un hasard si, a une époque qui coin-
cide peut-étre avec celle de la composition du De interpreta-
tione, Lysias, Isocrate et dans une moindre mesure Démosthéne
sont cités comme les exemples mémes d’une «composition»
(oUvbeors mais aussi Aé€is) mettant en ceuvre 1’évidence. Il n’y a
en tout cas aucun étonnement a voir Denys d’Halicarnasse pro-
ner un tel paradigme en cette fin d’une époque républicaine mar-
quée en rhétorique par la polémique opposant les partisans de
I’asianisme aux tenants de [’atticisme!4. Mais si ’on lit avec
plus d’attention ces différents jugements sur les orateurs de
1’ Athénes classique, on ne peut que constater qu’en sa qualité de
trait distinctif du «style» de 1’art oratoire attique, 1’évdpyeta est
subordonnée a un concept beaucoup plus vaste: celui de la
«distinctivité», de la transparence (ca¢nrera). Or, avant méme
que Théophraste n’érige en catégories fixes les qualités cumu-
latives du style, la clarté a constitué 1’une des «vertus» (dpeTr)
essentielles assignées a 1’élocution en général. Pour Aristote, elle
constitue — rappelons-le — la qualité par excellence de la Aééis,
dans le domaine de la poésie comme dans celui de la prose; ainsi
quand, dans la Rhétorique, il s’agit de définir 1’élocution propre
a 1’art oratoire, le philosophe ne peut que renvoyer a la norme
déja définie dans la Poétique. Bien plus tard, dans le traité
attribué & Démétrius de Phalére, le ocagés représente la qualité
principale du «style» simple ({ox¥6s); sans doute s’agit-il d’une
forme particuliere de I’expression, mais d’une forme qui, en tant
que «caractere», peut fort bien se combiner avec deux des trois
autres yapaxkthpes distingués: s’il est exclusif de la diction éle-
vée, le «style» simple s’accorde cependant avec le poli aussi bien
qu’avec le frappant. C’est dans le développement consacré a
ce caractere simple de 1’expression que prend place la réflexion

14. DioN. HAL. Lys. 7, 1 sq., Isocr. 11, 3 et Dem. 58, 3. Pour la rivalité a
cette époque entre atticistes et asianistes, voir CIC. Brut. 284 sq. et Orat.
23,75 sq., QUINT. Inst. Or. 10, 2, 24 sq. et 12, 10, 16 sq., ainsi que G. A.
KENNEDY, The Art of Persuasion in the Roman World (300 BC - AD 300),
Princeton: University Press, 1972, p. 241-53.



QUAND DIRE C’EST FAIRE VOIR 11

sur 1’évidence!>. En revanche, dans la pensée normative d’un
Hermogene de Tarse au II° siecle ap. J.-C., la clarté (cagnveia)
prend place, dans la hiérarchie des «types» relevant désormais du
discours en général, parmi les sept catégories principales et quasi
ontologiques qui se mélent dans le Adyos idéall®. On pourra
signaler au passage le caractére nécessairement partiel d’une
analyse lexicale centrée sur un seul terme et la nécessité, dans
une étude qui viserait 1’exhaustivité, de faire jouer les deux
perspectives du champ lexical et du champ sémantique.

Cette remarque critique ne saurait nous empécher de revenir
aux réflexions consacrées par Denys d’Halicarnasse au style de
Lysias. L’évdpyeta y regoit en effet une définition précise dans la
mesure ou elle est envisagée comme «le pouvoir de mettre sous
les sens (aioBnjoets) ce qui est dit». Et parmi les sens, on réserve
le réle principal a la vue. Privilégié, 1’auditeur/lecteur de Lysias
voit se dérouler les événements manifestés (dndoduera) dans le
discours; il a I'impression de c6toyer les acteurs mis en scéne
par I’orateur: ni pour leurs actions, ni pour leurs sentiments, ni
pour leurs pensées ne se pose la question du vraisemblable (70
elkds)17. 11 apparait ainsi que dans toute la doctrine rhétoricienne
sur 1’élocution et 1’expression, 1’évidence consiste a faire voir
par les mots.

De maniere a vrai dire plus sophistiquée, le célebre traité con-
sacré au Sublime et attribué a Longin rattache 1’évidence a la
faculté de produire des images, «des apparitions» (eldwlomotia,
pavtaciar). Par I’étonnement dans la poésie, par 1’évdpyeia en
prose, on cherchera a provoquer chez les auditeurs un état d’en-
thousiasme, c’est-a-dire de possession, induisant la vision a

15. ARISTOT. Rhet. 1404b 1 sq. et Poet. 1458a 18 sq.; le cagés se définit
comme juste milieu entre abondance verbale et concision ainsi que comme
condition de la convenance: Rhet. 3, 1414a 24 sq. Ps. DEMETR. PHAL. Eloc.
190 sq., 35 sq. et 208 sq. A propos de la transformation par Théophraste
des caractéres prescriptifs de la Aéfis définis par Aristote en nomenclature
de catégories distinctives (dont CiC. De orat. 3, 37 sq. donne un compte
rendu), voir G. A. KENNEDY, The Art of Persuasion in Greece, London:
Routledge & Kegan Paul, 1963, p. 274-79.

16. HERMOG. Id. 226, 8 sq. Rabe; cf. M. PATILLON, La théorie du dis-
cours chez Hermogéne le Rhéteur, Paris: Les Belles Lettres, 1988, p. 211-
23,

17. DioN. HAL. Lys. 7, 1 sq., voir aussi Epist. Pomp. 3, 17 et Imit. fr. 3
Usener-Radermacher.



12 ETUDES DE LETTRES

partir de la parole!8. Mais il ne s’agit 1a que d’un développement,
peut-&tre influencé par la théorie épicurienne de la perception et
de la connaissance, d’une constante de l’art oratoire antique,
particulierement apparente dans la rhétorique latine. En lui don-
nant les traductions de illustratio, demonstratio ou evidentia,
Cicéron voit dans 1’évdpyeta cette capacité du discours de placer
une action pratiquement sous nos yeux, en touchant les sens et en
provoquant dans 1’dme la plus forte des émotions. En reprenant
pour la poursuivre la réflexion cicéronienne sur les qualités vi-
suelles de la parole, Quintilien fait de 1’evidentia une figure dont
la fonction est de visualiser un événement narré dans tous ses dé-
tails. Provoquant comme dans la conception élaborée par 1’auteur
du traité Sur le sublime des visiones, c’est-a-dire des «images
susceptibles de représenter a I’esprit, comme si nous les voyions,
les choses absentes», 1’évidence se révele étre essentiellement un
mode de la narration; mais elle peut également porter sur les
circonstances de 1’action racontée comme le releve par exemple
I’auteur du traité Sur I'expression!®.

Rappelons qu’en prémisse a toute la théorie de 1’élocution dé-
veloppée dans la Rhérorique, Aristote pose le principe que la
fonction premiere du Adyos, c’est de montrer20.

18. Ps. LONG. Subl. 15, 1 sq. La définition normative de 1’évdpyeita dans
la rhétorique grecque du début de I’époque impériale est donnée dans le
résumé de 1’Art rhétorique de CORNUTUS, Rhet. 96 et 111: éomt Adyos Om’
oy dywr TO Snlovuervov. Les effets affectifs provoqués par une évdpyera
qui montre un combat sont bien définis encore deux si¢cles plus tard par
ARISTIDES QUINTILIANUS, Mus. 2, 9 (I’'un des manuscrits porte la lecon
évépyera!). Sur le role joué par la gpavtacia, voir QUINT. Inst. Or. 6, 2, 29,
et D. A. RUSSELL, <Longinus>. On the Sublime, Oxford: Clarendon Press,
1964, p. 120-22; en relation avec la uiunois: J. PIGEAUD, Longin. Du
sublime, Paris: Rivages, 1991, p. 25-30 et 136-41.

19. Cic. Part. or. 6, 20, Rhet. Her. 4, 55, 68 sq., De orat. 3, 53, 202;
QuUINT. Inst. or. 8, 3, 61 sq., 9, 2, 40 (ou, en tant que figure, ’evidentia a
pour équivalent grec |’ UmoTdmwots: cf. infra n. 24), 4, 2, 63, 6, 2, 32 et 29;
autres références chez G. Zanker, «Enargeia», p. 298-300, et commentaire
chez G. Morpurgo-Tagliabue, Linguistica e stilistica, p. 267-74. Cf. encore
Ps. DEMETR. PHAL. Eloc. 217.

20. Cf. supra n. 4. Dans cette mesure les commentateurs d’Homere font
de I’évdpyeta un moyen de la ¢arracia, de la faculté de susciter des im-
pressions visuelles: voir les scholies citées par G. M. RisPOLI, «®PavTacia
ed évdpyeta negli scoli all’lliade», Vichiana, 13 (1984), p. 311-39, qui fait
remonter ces concepts a Aristarque; cf. cependant les remarques critiques
de G. Zanker, «Enargeia», p. 304 n. 29 et 310 n. 57.



QUAND DIRE C’EST FAIRE VOIR 13

1. 3. Au-dela de la description

C’est dire que la rhétorique moderne et la critique littéraire
contemporaine ont trop rapidement affirmé que vivacité et ex-
pressivité n’avaient partie liée qu’avec la description?!. Ce n’est
en effet que de maniere secondaire et, dans 1’état de notre docu-
mentation, pas avant le I°f siecle ap. J.-C. que transparence et
évidence (oca¢nveia kal évdpyera) sont présentées comme les
qualités propres de 1’ékgpaots, de la «description». Formulée
par le rhéteur d’Alexandrie Aélius Théon, cette restriction du
concept de 1’évidence au domaine de 1’ ékdpaois est reprise a peu
preés a la méme époque par ce grand théoricien de la rhétorique
qu’est Hermogene; ce dernier ajoute que dans cette perspective,
il tient a I’expression (épuevela) de fabriquer en quelque sorte la
vue par I’intermédiaire de 1’ouie?2.

Mais la lecture du développement qu’Hermogeéne consacre a

S

I’ékgppaocts montre que ce concept correspond plutét a celui
d’«exposition détaillée» qu’a celui de «description» au sens
moderne du terme, description entendue comme «unité textuelle
régie par des opérations a dominante hiérarchisante, taxino-
mique, paradigmatique?3». Susceptible de concerner comme

21. Si elle remonte a la Renaissance, la relation de la description aux
qualités de la vivacité et de 1’énergie par 1'intermédiaire de la notion d’hy-
potypose (cf. infra n. 24) a été canonisée notamment par P. FONTANIER,
Traité des figures du discours autres que les tropes, Paris: De Maire-Nyon,
1827, p. 420 (cité d’apres 1’édition de G. Genette, Paris: Flammarion,
1977); cf. J.-M. ApaMm, «Une Rhétorique de la description», in Figures et
conflits rhétoriques, éd. M. Meyer & A. Lempereur, Bruxelles: Université,
1990, p. 165-92. Avec I’ajout de I’ornementation, qui n’est pas pertinente
pour les exemples antiques avant I’époque hellénistique, ces qualifications
marquent encore les réflexions de A. Petitjean dans J.-M. ApaM & A.
PETITIEAN, Le Texte descriptif, Paris: Nathan, 1989, p. 9-24; erreur a ce
propos également chez Zanker, «Enargeia», p. 300.

22. THEON Prog. 11 qui définit I’ékgpaots comme un Adyos meptnyn-
patikos, ¢’est-a-dire un «énoncé détaillé» plagant avec €vidence sous le
regard 1’objet «montré» (Snlodueror); on distingue alors des «descrip-
tions» de personnages, d’actions, de lieux et de circonstances temporelles;
HERMOG. Prog. 10, 47 sq.

23. Ph. HAMON, «Description», in Sémiotique. Dictionnaire raisonné de
la théorie du langage, t. 2, éd. A. J. Greimas et J. Courtés, Paris: Hachette,
1986, p. 66; pour les conceptions discursives de la description, cf. J.-M.
ADAM, M.-J. BOREL, C. CALAME, M. KILANI, Le Discours anthropologique.
Description, narration, savoir, Paris: Klincksieck (Méridiens), 1990,
p. 173-83 et 231-32.



14 - ETUDES DE LETTRES

I’évidence les circonstances spatiales ou temporelles de 1’action,
I’«exposition» ou, plus exactement encore, la «monstration»
porte essentiellement sur les acteurs et sur leurs actes. C’est ainsi
que le discours historique a la maniere de Thucydide peut deve-
nir I’exemple méme de 1’ékgpaois: «description» d’une action
militaire précédée de 1’«exposition» de ses circonstances spatio-
temporelles. Un rhétoricien de Ve siécle n’hésitera dés lors plus a
donner de 1’ékgppaois la définition suivante: «Un discours nar-
ratif (Adyos dgnynuatikds) qui place avec évidence (évapyds)
sous la vue ce qu’il montre (76 Snloduervor)» et qui, contraire-
ment a la simple narration, «tente de faire des auditeurs des
spectateurs»!24 N’oublions pas que c’est dans ce contexte que
se situe la mention par Aélius Théon de la célebre scéne ilia-
dique de la fabrication du bouclier d’Achille; elle a pu engager
les modernes a réduire le sens de ékgpaocis a celui de «descrip-
tion». Quoi qu’il en soit des qualités descriptives d’une scéne
devenue désormais prototype, nous sommes désormais a nouveau
en présence de la fonction générale assignée par Aristote au
discours: la monstration.

24. NicoL. Prog. 12, cf. aussi ANON. SEGUER. I, p. 439, 10 sq. Spengel.
On relévera a ce propos que I’dmoTUmwots, littéralement «1’esquisse» (cf.
STRAB. 2, 5, 17 et 33), représente pour QUINT. Inst. or. 9, 2, 40 une déno-
mination synonyme de ’evidentia: en général qualité de la narration, elle
peut aussi concerner la «topographie», c¢’est-a-dire la description de lieux
(9, 2, 44); voir aussi HERMOG. Prog. 6, 30. De manic¢re significative, la
définition générale de 1’hypotypose donnée par Quintilien («proposita
quaedam forma rerum ita expressa verbis ut cerni potius videantur quam
audiri») est transformée par P. Fontanier, Traité des figures du discours,
p. 390, en «(figure qui) peint les choses d’une maniére si vive et si
énergique qu’elle les met en quelque sorte sous les yeux, et fait d’un récit
ou d’une description, une image, un tableau, ou méme une scéne vivante»!
Quant a la Siatdmwois, la définition qu’en donne CORNUT. Rhet. 233
comme «expression (@odois) évidente et travaillée avec soin tendant a
placer 1’action sous la vue» lui confére un sens rhétorique proche de celui
attribué a éxdpaots;, cf. aussi HERMOG. Inv. 3, 15 et ALEX. RHET. Fig. III,
p. 25, 12 sq. Spengel, ou le passage déja cité de PLUT. Glor. Ath. 347c ou, a
propos d’un récit de bataille par Thucydide, ce terme renvoie en relation
avec I’évdpyeira a I’exposition figurée des événements (7a ytvdueva). C’est
par erreur que 1’on donne a ce terme la traduction de «description oratoire»
ou « vivid description» chez Ps. LONG. Subl. 20, 1.



QUAND DIRE C’EST FAIRE VOIR 15

2. L’évidence mimétique

Mais pourquoi donc en rhétorique et en analyse littéraire, ces
efforts répétés a travers toute 1’Antiquité pour attribuer au dis-
cours une fonction de visualisation? Relisons encore une fois le
jugement porté par Plutarque sur Thucydide. Il s’inscrit dans la
réponse a la question qui fait 1’objet de cet opuscule des Mora-
lia: sans la gloire des acteurs de 1’histoire (mpd7TorTes) — les
Pericles, les Nicias ou les Alcibiade —, la réputation des histo-
riographes d’Athénes (ypdgorTes) n’existerait pas. Les écrits
(Aéyot) ne sauraient €tre en effet que des miroirs de 1’action
(mpdéets). Ce que cette comparaison met en jeu, ce n’est rien
d’autre que la doctrine de la uiunois, de la représentation. Et
ceci par l'intermédiaire d’un passage par la peinture: si la {o-
yoagia est «imitation» (uiunua) par rapport a la réalité, la meil-
leure historiographie quant a elle tend a fabriquer une image
(eldwAomoirjoas), a provoquer une évidence d’ordre pictural
(évdpyera). En tant que matériau et modes de la plunois, les
mots et les énoncés sont au discours ce que les couleurs et les
formes sont a la peinture?>,

Au-dela de la réflexion hellénistique sur les fonctions et les
effets du discours, la comparaison avec les arts plastiques et
I’idée de la représentation nous entrainent aux origines de 1’in-
terrogation grecque sur la poésie.

2. 1. Représentations picturales

La peinture d’abord. Non seulement I’auteur du De interpreta-
tione choisit le paradigme pictural pour démontrer la relation
postulée entre grandeur du sujet et élévation de I’expression; non
seulement Denys d’Halicarnasse prend l’exemple du mélange
des couleurs en peinture pour affirmer qu’un style dépend moins
du choix des mots que de leur combinaison; non seulement 1’au-
teur du traité Sur le sublime introduit la notion d’évidence en
montrant que la majesté de la diction dépend de la production

25. PLuT. Glor. Ath. 345d sq. et 346f sq. Plutarque développe une con-
ception de la puiunots moins attentive a la réalité qu’a I’art qui la produit:
cf. VAN DER STOCKT, «L’Expérience esthétique de la mimesis selon Plu-
tarque», Quaderni Urbinati di Cultura Classica, 65 (1990), p. 23-31.



16 ETUDES DE LETTRES

d’images (¢pavTaociai, eldwAomoiia); mais Plutarque lui-méme fait
remonter jusqu’a Simonide 1’adage qui fait de la peinture une
poésie muette et de la poésie une peinture parlante. Le poéte de
la fin de I’époque archaique aurait aussi dit de la parole qu’elle
était une image (ewkav) de la réalité. Et le traité Sur le sublime
présente précisément Simonide comme 1’exemple du poéte qui a
su produire par I’image la vision la plus évidente (8¢uv évapyéo-
Tepov elbwlomolnoe)?6,

On ne sera pas surpris de trouver dans la bouche des protago-
nistes des dialogues de Platon de telles comparaisons entre arts
de la parole et arts plastiques; c’est en particulier le cas dans le
Politique ou I’Etranger, a la recherche avec Socrate de 1’essence
du roi, compare son discours a une peinture qui, dans la repré-
sentation d’un é€tre vivant, n’en reproduirait que les contours
sans recourir a I’évidence (évdpyeia) produite par le mélange des
couleurs. Et Aristote ouvre la Poétique en expliquant dans un
détour par la peinture le fondement mimétique de la poésie: ce
que les poctes représentent par la voix, les peintres en donnent
I’image par les couleurs et les figures?’. Mais avant Platon et
Aristote, Gorgias élaborait une technique de I’éloquence entie-
rement basée sur les effets affectifs produits par la parole:
crainte, affliction, joie, piti€. Passions que le discours peut
susciter ou au contraire calmer — en une sorte d’anticipation du
mécanisme aristotélicien de la kdfapots — par les moyens du
charme ensorceleur qu’il exerce sur I’ame. Or dans la mesure
méme ou Gorgias affirme dans le traité Sur le non-étre que le
Adyos est distinct de la réalité de I’étant et qu’il ne saurait des

26. Ps. DEM. PHAL. Int. 75 sq.; DioN. Hal. Comp. 21, 2, cf. aussi 23, 3,
25, 35, etc.; Ps. LoNG. Subl. 15, 1 sq.; PLuT. Glor. Ath. 346f qui répéte a
plusieurs reprises cette formulation: De aud. poet. 171, Quaest. conv. 748ab
etc., voir aussi CIC. Rhet. Her. 4, 39; Sim. fr. 190 B Bergk; Ps. LONG. Subl.
15, 7 = Smm. fr. 557 Page. M. DETIENNE, Les Maitres de vérité dans la
Gréce archaique, Paris: Maspero, 1967, p. 105-11, insére ces comparaisons
dans une conception de la poésie comme art de la tromperie, rendu possible
a I’époque de Simonide par la laicisation de la fonction de poéte; voir aussi
R. HARRIOTT, Poetry and Criticism before Plato, London: Methuen, 1969,
p. 143-44.

27. PLAT. Polit. 277bc (I’un des manuscrits présente la legon évépyeiar!);
ARISTOT. Poet. 1447a 18 sq. On se rappelera aussi Cic. Orat. 19, 65 com-
parant la disposition des mots chez les Sophistes a la variété des couleurs
employées par les peintres, et surtout le ut pictura poiesis d’HOR. Ars Poet.
361 sq.



QUAND DIRE C’EST FAIRE VOIR 17

lors transmettre ce qui est percu par la vue et par 1'ouie, le
discours devient instrument non pas de connaissance, mais de
tromperie; il s’adresse a la 86fa, a 1’opinion, une 86fa mise en
relation morphologique et étymologique avec le verbe «montrer»
(6¢téar). En effet, art de 1’illusion, le discours provoque par la
parole I’enchantement comme la peinture par 1’intermédiaire de
la vue. Ainsi s’explique le fait paradoxal que dans 1’'Eloge
d’Hélene, des quatre motivations auxquelles il est possible de
reconduire la trahison de la belle femme — la volonté divine, la
violence, la puissance du discours ou 1’amour — Eros est men-
tionné au terme du plaidoyer. C’est que, dans la conception ma-
térielle que se font les Grecs du désir amoureux, la puissance
d’éros plus encore que le pouvoir des mots agit par la vue, éma-
nant du regard de I’aimé(e) pour frapper le cceur de 1’amant?28,
Méme quand il est déclaré par essence trompeur et ensorceleur,
le Adyos repose en son efficacité fondamentale sur la vue.

2. 2. Représentations d’actions

Sans doute la complexité chez Platon d’une piunots picturale
ou po€tique qui double les apparences percues par nos sens
requerrait un développement dépassant les limites d’une étude
restreinte. En revanche, dans une théorie de la connaissance
renoncant a faire des percepts sensoriels de simples ébauches
d’entités parfaites contemplées dans une vie antérieure, 1’«imita-
tion» redevient pour la perspective esthétique d’Aristote repré-
sentation de la réalité sensible. En parcourant en sens inverse
I’itinéraire que 1’on vient de suivre et en nous limitant pour
I’instant a la Poétique, on remarquera d’abord que la comparai-
son de la poésie avec la peinture est d’emblée utilisée pour
éclairer le rapport mimétique de 1’artefact langagier avec la
«réalité»: comme le sculpteur ou le peintre, le poete peut repré-

28. GORG. Hel. 8 sq. et 14, fr. 82 B 3, 84 sq. Diels-Kranz, Hel. 9, 13 et 17
sq.; sur ’incapacité du Adyos a faire voir une vérité, cf. encore Pal. 35 et,
en comparaison avec la peinture, fr. 82 B 28 Diels-Kranz. La théorie esthé-
tique de Gorgias est bien explicitée par Ch.P. SEGAL, «Gorgias and the Psy-
chology of the Logos», Harvard Studies in Classical Philology, 66 (1962),
p- 99-155; pour un rapport avec la kdBapois aristotélicienne, voir
notamment H. FLASCHAR, «Die medizinische Grundlage von der Wirkung
der Dichtung in der griechischen Poetik», Hermes, 84 (1956), p. 12-48.



18 ETUDES DE LETTRES

senter les hommes comme meilleurs, pires ou tels qu’ils sont.
Les hommes — plut6t que la «réalité», car la représentation poé-
tique est soit récit, soit dramatisation, visant a peindre des
hommes «agissant effectivement» (&s modTTOVTAS Kal EVvep-
yotrTas)?®. Or sur la base de cette fonction générale de repré-
sentation, le propre de 1’élocution en tragédie c’est de «mettre
sous les yeux»; de cette maniere non seulement le spectateur,
mais aussi le lecteur «verront» 1’intrigue comme s’ils assistaient
aux événements eux-mémes, avec la plus grande évidence
(évapyéoTarta); car, notamment par la musique et la mise en
scene, la tragédie a sur I’épopée cet avantage (paradoxal) de
provoquer I’évidence (70 érapyés) au spectacle, mais aussi a la
lecture! S’élabore ainsi la conception de la Rhétorique qui fait de
la transparence 1’une des qualités essentielles de 1’élocution, en
raison de la fonction générale de monstration attribuée au Adyos.
Ce rdle de représentation, notamment visuelle, de la parole se
trouve fonder déja — rappelons-le — la poétique archaique3©.

L’instrument privilégié d’une élocution visant la clarté c’est
des lors la métaphore, en particulier la métaphore par analogie.
En effet en permettant de préter vie a I’inanimé, la métaphore

29. ARISTOT. Poet. 1448a 1 sq. et 19 sq., cf. aussi 1460b 7 sq. ol la por-
tée éthique de la conception aristotélicienne de la uiunois est accentuée
dans I’exposition des trois modes de la repré-sentation a disposition du
peintre, du sculpteur ou du poéte: représenter les choses telles qu’elles
sont, telles qu’elles semblent étre, telles qu’elles doivent &tre. Pour la
théorie de la uiunots développée par PLATON, voir surtout Resp. 393a sq. et
595a sq. On trouvera une bonne mise au point a ce propos chez D.W.
Lucas, Aristotle. Poetics, Oxford: Clarendon Press, 1986, p. 258-272; en
ce qui concerne les rapports avec la peinture, voir S. HALLIWELL,
Aristotle’s Poetics, London: Duckworth, 1986, p. 109-37, et sur 1’aspect
technique des arts mimétiques, voir S. DE ANGELI, «Mimesis e Techne»,
Quaderni Urbinati di Cultura Classica, 57 (1988), p. 27-45.

30. ARISTOT. Poet. 1455a 23 sq. et 1462a 14 sq. ainsi que Rhet. 1404b 1
sq.; en dépit du choix proposé par R. Dupont-Roc et J. Lallot, Aristote. La
Poétique, Paris: Seuil, 1980, p. 278-280, je préfere la lecon érapyéorara a
I’ évepyéoraTa suggérée par le ms. B; adverbial, ce terme ne peut se référer
qu’a dpav; sur cette hésitation, cf. infra n. 31. Pour la poétique archaique
de la piunois, voir B. GENTILI, Poesia e pubblico nella Grecia antica da
Omero al V secolo, Roma-Bari: Laterza, 1984, p. 67-82; de maniere plus
générale D. A. RUSSEL, Criticism in Antiquity, London: Duckworth, 1981,
p. 99-113, et D. BABUT, «Sur la notion d’imitation dans les doctrines
esthétiques de la Grece classique», Revue des Etudes Grecques, XCII
(1985), p. 79-92.



QUAND DIRE C’EST FAIRE VOIR 19

présente 1’objet du discours «en acte» (évepyoivrta); dans cette
mesure, elle contribue a le placer sous les yeux. Au cours de tout
ce long développement sur I’acte et la vision, les scribes de nos
manuscrits hésitent constamment a rendre le concept issu des
emplois du verbe évepyetr (ici «étre en acte», «étre animé») par
évdpyeta (1’évidence) plutdt que par évépyeta (1’acte, 1’anima-
tion). Influencés par la théorie littéraire postérieure, ils tendent
sans doute a confondre 1’effet avec la cause. C’est parce que le
discours, et singulicrement la métaphore, en animant, en rendant
vivant, sollicite la vision que 1’animation (évépyeta) a pu devenir
évidence (évdpyeta). Ce transfert d’une qualité de 1’objet repré-
senté par le discours sur la maniere visuelle de I’appréhension
s’est opéré au prix d’une seule lettre: de € a a, 1’objet mis en
action par le discours sollicite la vision3!. Les rhétoriciens
modernes procedent en définitive a la méme translation quand ils
font de la vivacité et de I’énergie (!) les qualités propres de
I’hypotypose ou de la description 32,

La qualité de I’évidence est d’ailleurs d’autant plus aisément
percue au cours des lectures critiques des stylisticiens anciens
que dans les exemples qu’ils citent, non seulement elle se trouve
fréquemment en relation avec leur contenu, mais aussi elle dé-
teint en quelque sorte sur la procédure d’analyse elle-méme.
Ainsi, pour ’auteur du De interpretatione, il est évident (SHAov)
que la description par Platon de la rougeur montant au visage
d’Hippocrate peu a peu éclairé par la lumiere de 1’aube est
I’exemple méme de 1’évidence (évapyéoTaTor)?3!

31. ARISTOT. Rhet. 1410b 31 sq. et 1411b 22 sq.; cf. aussi 1405b 10 sq.
L’ambivalence des emplois de 1I’évepyeiv aristotélicien dans ce contexte
rhétorique est bien analysée par G. Morpurgo-Tagliabue, Linguistica e
stilistica, p. 256-66 et 277-80, ou il montre qu’a la Renaissance on as-
siste & un nouveau passage d’évépyeila a évdpyeia; cf. aussi G. Zanker,
«Enargeia», p. 307 n. 40.

32. Voir supra n. 21 et 31. Principe codifié par exemple dans un manuel
de rhétorique tel que celui de A. ALBALAT, La Formation du style par
U'assimilation des auteurs, Paris: Colin, 1901, p. 87-96, s’inspirant des Elé-
ments de littérature de J.-F. MARMONTEL (Paris, 1787): «pour étre vivante,
la description doit [mettre] 1’objet sous nos yeux, [en lui donnant] les
couleurs de la vie et de la réalité».

33. Ps. DEM. PHAL. Eloc. 218, citant PLAT. Prot. 312a. Un aspect de ce
jeu mimétique est étudié pour Pseudo-Longin par N. HERTZ, «Lecture de
Longin», Poétique, 15 (1973), p. 292-306.



20 ETUDES DE LETTRES

Dépendant du rdle accordé a la vue dans toute la réflexion
grecque sur les potentialités de la parole et sous-jacente a la con-
ception aristotélicienne de la piunots comme représentation
spectaculaire, 1’évdpyeta n’est donc que I’une des notions —
parfois appuyée sur une conception sensorielle et matérielle de la
connaissance — destinée a rendre la capacité monstrative du dis-
cours. Fixée en un substantif dans le courant de 1’époque hellé-
nistique, elle n’est que ’'une des nombreuses modalités du mpo
SuudTwy mToLet4,

3. Le charme du logos

Si I’on adopte la perspective du récepteur de la parole, et que
I’on passe du contenu de 1’énoncé a 1’'instance qui 1’émet, on
trouvera des traces de cette capacité de transformation de 1’au-
dition vocale en vision jusque dans la poésie homérique: soit
dans le comparaison des récits enchanteurs d’Ulysse avec le
charme exercé par 1’aéde que 1’on regarde, inspiré par les dieux,
soit dans le regard que le peuple porte sur les rois d’Hésiode
quand, honorés par les Muses et versant des paroles de miel, ils
prononcent des sentences droites. Inscrits dans la tradition poé-
tique grecque, la métamorphose de 1’audition en regard apparait
comme 1’'un des moyens suscitant le charme (7TépmeLv), voire
I’enchantement magique (6éAyetr) que les Grecs ont depuis
toujours attribué a la parole poétique3>. En attribuant au discours
qui fait voir les effets du charme et de la magie, Gorgias ne fait

34. Comme l’affirme avec raison, G. Morpurgo-Tagliabue, Linguistica e
stilistica, p. 271-74, en s’appuyant sur les développements connus par cette
notion dans la rhétorique latine (cf. supra n. 19). Il convient encore de
relever que dans la théorie aristotélicienne 1’art de 1’acteur (UmdkpLois:
gestes, intonation, costume, etc.), plus tard conceptualisé en tant qu’actio,
constitue un autre moyen de susciter la vision: cf. ARISTOT. Rhet. 1386a 29
sq. et 1403b 20 sq.; ces moyens correspondent dans la Poétique a la
catégorie du «spectacle» (dits): 1450b 17 sq. et 1453b 1 sq.

35. Hom. Od. 17, 513 sq., HEs. Theog. 80 sq. Sur les effets charmeurs de
la poésie, cf. G.P. WALSH, The Variation of Enchantment. Early Greek
Views of the Nature and Function of Poetry, Chapell Hill/London: Uni-
versity of North Carolina Press, 1984. F. BERTOLINI, «Odisseo aedo, Omero
carpentiere: “Odissea” 17. 384-85», Lexis, 2 (1988), p. 145-64, montre que
la GéA¢is s’exerce essentiellement par 1’intermédiaire de la vue.



QUAND DIRE C’EST FAIRE VOIR 21

que reporter sur la prose ’une des fonctions essentielles de la
poésie; a cette différence prés que désormais les moyens de
I’enchantement sont entieérement aux mains du rhéteur, privé de
’inspiration divine3°,

La jouissance (yapd, ndovij) visée par la prose poétique d’un
Gorgias, c’est aussi ce doux plaisir (767) qui est a 1’origine pour
Aristote de toute forme d’art — peinture, sculpture ou poésie.
Sollicités par notre faculté naturelle de représentation, qui nous
démarque des animaux, nous prenons davantage de plaisir a
I’imitation qu’a la chose imitée en raison méme de la déduction
a laquelle la représentation nous invite, instrument de 1’appren-
tissage. Dans la Rhétorique comme dans la Poétique, cette ex-
plication des mécanismes de la piunois s’appuye moins sur
des exemples langagiers que sur des exemples picturaux faisant
appel a la vue37!

On pourrait prolonger la réflexion historique jusqu’a Lucien
affirmant qu’«Homere, comparé a Apelles et Euphranor, est le
meilleur des peintres» ou dépasser les limites de la culture gréco-
romaine pour rencontrer en Chine Su Dong Po déclarant: «quand
je savoure un poeme de Wang Wei, j’'y trouve une peinture,
quand je contemple une peinture de Wang Wei, j’y trouve un
poeme3®». L’évdpyeia n’apparaitra jamais que comme 1’un des
concepts tendant a thématiser les potentialités visuelles accor-
dées au Adyos. Laissons en conclusion la parole a ce critique

36. GORG. Hel. 10. J. De RoMILLY, «Gorgias et le pouvoir de la poésie»,
Journal of Hellenic Studies, 93 (1973), p. 155-62, tout en sousestimant la
place de la 6éAéis dans la poésie homérique, a bien tracé la continuité
existant de ce point de vue entre poétique archaique et rhétorique
sophistique. On relévera a ce propos qu’au Ve siécle aussi toute I’Enquéte
d’Hérodote se présente comme un discours tendant a faire voir: cf.
G. NAGY, Pindars Homer. The Lyric Possession of an Epic Poet,
Baltimore/ London: John Hopkins University Press, 1990, p. 258-73; on
lira a ce sujet le jugement de Ps. LONG. Subl. 26, 2: «(Hérodote) transforme
I’audition en vision en transportant I’ame sur les lieux (de 1’action)».

37. ARISTOT. Rhet. 1371b 2 sq. et Poet. 1448b 5 sq.; voir a ce propos R.
Dupont-Roc et J. Lallot, Aristote. La Poétique, p. 164-166.

38. Luc. Imag. 8; Su Dong Po, philosophe chinois du XI¢ s. ap. J.-C., est
cité par P. HADOT dans sa préface a Philostrate. La galerie de tableaux,
Paris: Belles Lettres, 1991, p. XVII; voir a ce propos P. RYCKMANS, Shi
Tao. Les propos sur la peinture du moine Citrouille-amére, Paris: Hermann,
1984, p. 107-10.



22 ETUDES DE LETTRES

littéraire sensible que fut Denys d’Halicarnasse: «Il me semble
que les deux buts auxquels doivent tendre les rédacteurs de
poésie et de prose sont le plaisir (ndovr)) et la beauté (70 kaAdv).
L’ouie recherche 'un et 1’autre, réagissant en cela comme la
vue. En effet 1’ceil au spectacle de statuettes, de peintures, de
gravures ou de tout autre objet faconné par la main de 1’hom-
me, s’il y trouve plaisir et beauté, s’en contente et n’aspire a
rien de plus39».

Claude CALAME

39. DioN. HAL. Comp. 10, 2.



	Quand dire c'est faire voir : l'évidence dans la rhéthorique antique

