
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1991)

Heft: 2

Artikel: Classiques latins et polémique réformée

Autor: Mouron, Daniel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870602

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870602
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


CLASSIQUES LATINS ET POLÉMIQUE RÉFORMÉE

Pierre Viret est l'auteur d'un centon composé de vers latins provenant de
divers poètes, ce qui, semble-t-il, est unique dans l'histoire de ce genre
littéraire. La diversité de ses sources lui permet d'une part de faire œuvre
nouvelle, d'autre part de prouver que les poètes classiques, parfois obcènes,
peuvent être aptes à décrire la messe. Ainsi, oubliant pour ainsi dire les
autres écrivains, Pierre Viret puise abondamment dans les œuvres de
Virgile, Ovide, Martial, Properce et Juvénal pour construire son centon.

En 1553, Robert Estienne publie à Genève un volume contenant

plusieurs œuvres polémiques de Pierre Viret: le De vero
verbi Dei, sacramentorum et Ecclesiae ministerio, le De adulterinis
sacramentis, le De adulterato baptismi sacramento et le De adulterate!

Cœna Domini, quatre œuvres en prose. S'y ajoute enfin un
centon de vers latins antiques: le De theatrica Missae saltatione
Cento ex veteribus poetis Latinis consarcinatus, qui occupe les
folios 108r à 136v du volume1.

Quatre livres, d'environ 700 vers chacun, composent le De
theatrica Missae saltatione Cento. Le premier est écrit en
hexamètres dactyliques; les trois autres en distiques élégiaques. Dans
la marge, en petits caractères, de courtes notes rédigées par Viret
apparaissent en face des vers qu'elles visent à expliciter. Ainsi,
la glose Solemnes Missarum ludi et falsa Papistarum doctrina
éclaire le premier vers du poème: Sacra diesque canam, iunc-
tosque ex ordine ludos.

Lors de la publication de ce volume, Viret, âgé de 42 ans, était
pasteur à Lausanne2 et avait déjà publié de très nombreux

1. Pour citer l'ensemble du volume, nous utiliserons le titre de la
première œuvre: le De vero verbi Dei...

2. Pour plus de détails sur les activités de Viret à cette époque, voir
Jean Barnaud, Pierre Viret sa vie et son œuvre (1511-1571), Saint-Amans,
1911, p. 111 et suivantes.



90 ÉTUDES DE LETTRES

ouvrages. Un point important distingue pourtant les œuvres
contenues dans le De vero verbi Dei de celles publiées plus tôt. En
effet, avant cette date, la langue originelle des œuvres de Viret
était le français, qu'il traduisait ensuite en latin. En revanche, le
De vero verbi Dei fut primitivement rédigé en latin3. Viret, dans
la dédicace du volume au Sénat de Lausanne, donne deux raisons
à cela: d'abord le latin convient parfaitement pour décrire la
messe, ensuite certains de ses ouvrages précédents, écrits en
français, avaient été condamnés par les théologiens de la
Sorbonne4.

Quelques pages, également en latin, introduisent le centon de
Viret. Après avoir indiqué les poètes auxquels il a emprunté des

vers5, il développe les raisons pour lesquelles il a composé une
telle œuvre et souligne également la nouveauté qu'elle représente
dans la littérature de son époque. A sa suite, nous avons choisi de
mettre ici ces points en évidence.

Décrire la messe à travers un centon: l'idée peut paraître
saugrenue, d'autant que Viret avait déjà avant son poème publié bon
nombre d'ouvrages dirigés contre la liturgie catholique et n'avait
donc nul besoin de recourir à cette forme littéraire pour formuler
ses griefs. C'est pourquoi il s'efforce de justifier son choix, en
affirmant ainsi que les auteurs antiques latins — qui ont parlé de

magie, de divinités, de passions amoureuses, c'est-à-dire de

sujets «païens» —, conviennent parfaitement pour décrire «ce
monstre qu'est la Messe6»:

3. Une version française en fut publiée en 1560, qui ne contenait toutefois

pas de traduction du centon: Pierre Viret, Du vray ministère de la vraye
Eglise de Jésus-Christ, et des vrais sacremens d'icelle; et des faus sacremens de

l'Eglise de l'Antéchrist, et des additions adjoustées par les hommes au sacrement
du Baptesme, éd. Jean Rivery, Genève, 1560. Voir Shirley Mason, «Viret
adapted by Viret: the re-use of "de la difference" in Viret's later works», dans
Bibliothèque d'Humanisme et Renaissance, t. L, 1988, p. 625-26.

4. Scripsi autem haec non Gallice, ut hactenus solitus sum alia quaedam, [...]
sed Latine, ut ego quidem Latine scribere possum. Huius autem mei consilii et
instituti hae fuerunt praecipuae causae. Prima quidem quod multa mihi dicenda
erant de theatrica et histrionica Missae saltatione, et fabula, quae nonnisi
Latinorum aut Graecorum verbis, apte et proprie exprimi poterant [...]. Altera
vero, quod verebar ne id mihi rursum accideret quod non ita pridem iam contigit,
in Papistarum de me iudicio apud Italos quosdam, haereticorum censores.
Damnarunt pridem Sobornici theologistae, sua censura, libros aliquot a me
lingua Gallica editos, quos ab ipsis ne lectos quidem fuisse unquam, minime dubito.

5. Voir plus loin page 99.
6. Viret, Préface au centon, f. 108r : in describendo hoc Missae monstro.

Ci-après, Viret, Préface.



CLASSIQUES LATINS ET POLÉMIQUE RÉFORMÉE 91

Et j'ai pensé qu'il ne fallait pas passer sous silence le fait
qu'aucun passage ne m'a fourni matière plus abondante pour
mon centon que ceux où les poètes chantent et célèbrent soit
les fausses religions de leur temps et les cultes impies de leurs
dieux, soit des magies sacrilèges, soit des motifs amoureux,
leurs passions obscènes, leurs amours lascives ou celles des

autres, de sorte qu'il est tout à fait facile à chacun d'émettre un
jugement sur les sacro-saints mystères des papistes, le caractère

sacré et religieux de cette sainte danse: plus un poète est
superstitieux et obscène, plus on le trouvera apte à décrire ces
choses7.

Plus un poète est «superstitieux» et «obscène», mieux il
conviendra pour décrire «les mystères des papistes». D'où
l'insistance de Viret à mettre en évidence à la fois le paganisme
des poètes romains (falsas religiones...) et leurs débauches (ama-
toria)8. D'un autre côté, en soulignant la qualité de vates9, inspirés

par les dieux, des poètes antiques, Viret en tire également
argument pour affirmer qu'ils conviennent parfaitement pour
«chanter ces choses sacrées pour nous, par leurs mots et leurs
poèmes10». Ainsi, sans s'embarrasser du paradoxe, Viret justifie
son entreprise en se fondant tantôt sur le caractère impie des

poètes antiques, tantôt sur leur aspect sacré.

7. Viret, Préface, f. 108v : Neque hoc silentio praetereundum esse duxi,
quod neque aliunde mihi copiosior suppeditata est huius centonis materia,
quam ex his locis, in quibus poetae, aut falsas suorum temporum religiones, et
impios deorum cultus, aut magica sacrilegia, aut amatoria argumenta, suosque
seu aliorum lasciuos amores et obscoenas libidines decantare, ac recitare
consueuerunt. Ex quo cuique perquam facile est, de sacrosanctis papistarum
mysteriis, et de sanctitate atque religione sacrae huius saltationis aestimare:
quibus describendis, quo quisque superstitiosior obscoeniorque est poeta, eo

comperietur conuenientior.
8. Vuillemier, Histoire de l'Eglise réformée du Pays de Vaud sous le

régime bernois, Lausanne, 1927, t. I, p. 524-525: «Je veux parler d'un
moyen dont Viret affectionne tout particulièrement l'emploi pour discréditer

ces institutions et pratiques papistiques. Il consiste à les ramener, non
par ironie, mais très sérieusement, à une origine païenne.»

9. Viret, Préface, f. 108r : Poetae olim apud ethnicos tanquam theologi,
diuinique vates, et deorum sacerdotes atque interprètes habiti sunt.

10. Viret, Préface, f. 108r : Nihil instituto operi conuenientibus fore iudi-
caui, quam si a prisca antiquitate, veteres illos Theologos, diuinosque vates, et
his sacris dignos antistites, aduocarem, qui haec nobis sacra, suis verbis carmi-
nibusque canerent, ac celebrarent, sacramque hanc saltationem, ad suos numéros,

modosque reuocarent, adaptarentque.



92 ÉTUDES DE LETTRES

Tissé de vers latins classiques, le centon permettra donc au
lecteur d'entendre la messe «sans le danger que l'on courrait en y
allant11», de prendre connaissance du contenu de la cérémonie
catholique et de lire du latin classique en écoutant cette messe
qu'aucune autre «ne surpassa en latinité12».

Après avoir rapproché la matière des poèmes antiques de celui
de la messe, Viret tire également un parallèle entre la forme
même du centon et les «rhapsodies de la messe13». Ceux qui ont
composés ces «rhapsodies» l'ont fait en «modifiant, changeant de

place ou inversant de nombreuses choses, en mêlant et confondant
tout, tel un cuisinier qui mélange plusieurs sauces14». La messe
n'étant rien d'autre qu'un centon15, la forme littéraire la meilleure
pour la décrire sera également le centon. Et puisque les auteurs de
la messe ont emprunté divers passages à divers auteurs, mélangé
leurs sources et parfois même ajouté de leur main, les entorses que
Viret se permet aux lois du genre, telles qu'elles ont été exprimées
par Ausone dans la préface de son Cento nuptialis, s'en trouvent
par là même justifiées. D'ailleurs, Viret tire manifestement une
certaine fierté littéraire de la nouveauté de son entreprise qui
consiste à créer un centon «cousu» de vers de plusieurs poètes:

Conscripsi igitur hune centonem, non ex uno quopiam
poeta (ut soient qui Homeri, aut Virgilii centones compo-
suere) consarcinatum, sed ex quamplurimis simul poetis...16

11. Viret, Préface, f. 109r : Quamobrem si non piget, studio linguae
Latinae, saepe obscoenos euoluere poetas, et prorsus indignos Christianorum
adolescentum lectione, fartasse non pigebit aliquando his studiis deditos, cum
fructu aliquo ex hoc audire Centone veteres poetas, Papisticas superstitiones, et
idolomanias, suis verbis describentes, quos vix possunt ex ipso archetypo, sine
pestilentis contagii afflatu audire.

12. Viret, Préface, f. 109r : arbitratus sum tarnen minus molestam fore
huius poematis lectionem, si Lector sibi in memoriam reuoearet, se non meis
verbis audire haec sacra recitari, celebrarique, sed praestantissimorum poeta-
rum vocibus et carminibus: ut iure optimo gloriari queat, se Latinam Missam
audiuisse, qua nulla fuit unquam latinior.

13. Viret, Préface, f. 108v : Missaticae rapsodiae consarcinatores.
14. Viret, Préface, f. 108v : Missaticae rapsodiae consarcinatores [...] non

satis se arbitrati sunt corrupisse, quae a variis corrogarant autoribus, multa
mutando, transponendo ac inuertendo, omniaque miscendo atque confundendo,
ut multa iura confundit cocus, nisi ipsi quoque quamplurima aliorum inventis
de suo addidissent.

15. Aimé Georges Martimort, L'église en prière, Paris, 1983, p. 146
parle de «centonisation» à propos de la messe.

16. Viret, Préface, f. 108r. D'autre part, Viret use à plusieurs reprises de

l'adjectif nouus pour qualifier son œuvre.



CLASSIQUES LATINS ET POLÉMIQUE RÉFORMÉE 93

Ajoutons encore que ces lignes de Viret laissent transparaître
la fascination qu'il ressent pour les grands auteurs anciens
(cf. note 11 praestantissimorum). De plus, de nombreuses
citations, non seulement bibliques, mais aussi classiques apparaissent

dans d'autres œuvres du volume, tels le De adulterata Cœna
Domini et le De adulterato baptismi sacramento. Nonobstant les
raisons «techniques» évoquées plus haut, on peut donc considérer

que l'intérêt que Viret portait à la poésie latine a dû également

le pousser à rédiger son centon.
Peut-être Viret a-t-il recherché la performance et voulu s'éloigner

de la tradition des centons qui n'avaient pour sources qu'un
seul auteur. Il n'est peut-être pas inutile, pour situer l'originalité
de cette entreprise de Viret, d'esquisser succinctement une
histoire du centon dans la tradition littéraire latine.

Dans la littérature latine, le mot cento apparaît très tôt, dès
Plaute17, où centones sarcire est pris dans le sens figuré de

«raconter des fadaises18». Dans son sens originel d'«étoffe» ou
de «morceaux d'étoffe mis bout-à-bout», ce mot sera utilisé
plusieurs fois, de Caton à Végèce19.

La première occurrence de cento dans un sens littéraire se
trouve chez Tertullien:

Homero centones etiam vocari soient qui de
carminibus Homeri propria opera more centonario ex
multis hinc inde compositis in unum sarciunt corpus10.

Chronologiquement, le premier centon latin21 dont la date soit
certaine est la Médée d'Hosidius Geta22. Ce poème a été composé

17. Plaut. Epid. 455.
18. En grec, le mot Kevtpov, possédant le même sens originel qu'en

latin, est attesté pour la première fois chez Bito, Poliorcétique des Grecs,
éd. C. Wescher, Paris, 1867, p. 109.

19. Pour la liste des emplois du mot cento dans l'Antiquité, voir le
Thesaurus Linguae Latinae. III, col. 820-821.

20. Tert. praescr. 39,5. En latin, le terme utilisé habituellement pour parler
de la rédaction du centon est le verbe sarcire ou son composé consarci-

nare, dont le sens littéral est «coudre» ou «coudre ensemble». C'est
d'ailleurs le mot utilisé par Viret. Cette expression de Tertullien est reprise
par Isidore, Orig. 1,39,25.

21. Les Romains n'ont assurément pas inventé le genre du centon. Déjà
dans la haute Antiquité grecque on racontait des fables établies à partir des
vers d'Homère. O. Delepierre, Tableau de la littérature du Centon, Londres,
1875, t. I, p. 32-36 fait remonter le centon aux temps de la composition de
la Bible où un passage de Jonas s'inspire d'un texte pris dans les Psaumes.

22. Hosidius Geta, Medea, éd. Giovanni Salanitro, Rome, 1981.



94 ÉTUDES DE LETTRES

au IIe siècle après Jésus-Christ, avant Tertullien, puisque celui-ci
en parle: Denique Hosidius Geta Medeam tragoediam ex Virgilio
plenissime exsuxit23. Composé de 461 vers, principalement des
hexamètres24, ce centon est exclusivement virgilien, comme le
seront ceux qui vont suivre25. A cela rien d'étonnant: comme
Homère chez les Grecs, Virgile est chez les Romains le poète
d'école par excellence. Quant à Hosidius Geta, il se permet
d'opérer quelques changements26 par rapport aux vers originaux
de Virgile, mais dans une proportion nettement moindre que
Viret ne le fera par la suite.

Au IVe siècle, Ausone, l'auteur du célèbre Cento nuptialis,
expose les lois du genre dans une préface27 qu'il est intéressant
de comparer à celle de Viret28. Car, en faisant allusion dans sa
préface aux «lois» du centon, il est vraisemblable que Viret se
réfère à celles établies par Ausone, patron si l'on ose dire du

genre.

Ausone explique les raisons qui l'ont poussé à écrire une telle
œuvre et donne également pour la première fois dans la littérature

latine de précieux renseignements sur les lois qui doivent
régir cette forme littéraire.

Le centon est identifié à un jeu: «Lis aussi entièrement, si tu
en as le loisir, ce petit ouvrage frivole et d'aucune valeur [...].
Les premiers qui se sont amusés à cette composition l'appellent
centon29». Il apparaît donc plus comme une activité ludique que

23. Tert. Praescr. 39,5.
24. A l'exception des vers où le choeur intervient.
25. Voir Salanitro, Commentaire, p. 36-60; O. Delepierre, op. cit., p. 248

et suivantes, mentionne, à la Renaissance, quatre centons latins non virgi-
liens: deux sont faits à partir des Métamorphoses d'Ovide, un de la Pharsale
de Lucain et le dernier des fragments des Satires de Lucilius. A signaler
aussi des centons cicéroniens. Voir ibid.., p. 309.

26. Voir Hosidius Geta, Medea, éd. G. Salanitro, Rome, 1981, comm.,
p. 75-80.

27. Ausone, Cento nuptialis, éd. Sextus Prete, Teubner, 1978, p. 159. La
préface se présente sous forme d'une lettre adressée à un certain Paulus.
(Ci-après Ausone, Préface).

28. Nous n'avons pas connaissance d'autres textes théoriques sur le
centon avant la Renaissance, et il est fort probable qu'Ausone soit le seul à

avoir écrit de telles règles.
29. Perlege hoc etiam, si operae est, friuolum et nullius pretii opusculum

[...]. Centonem vocant qui primi hac concinnatione luserunt. Ausone, Préface,
p. 159.



CLASSIQUES LATINS ET POLÉMIQUE RÉFORMÉE 95

comme un genre littéraire authentique30. Ausone précise qu'il l'a
fait sur ordre31 et se plaît à souligner que le centon fait «de
choses sérieuses un jeu», et que c'est faire affront à la dignité de

Virgile que de l'employer à cette futilité32. Il faut relativiser ces
affirmations et faire certainement la part de coquetterie d'auteur
qui réduit son œuvre à des nugae.

Ausone donne pour le centon la définition et les lois suivantes:

Et si tu permets que moi qui devrais être ton élève j'enseigne,
je vais t'exposer ce qu'est un centon. C'est un échafaudage
poétique construit de divers passages et de sens divers, de telle
manière que, soit deux hémistiches sont mis ensemble pour
former un seul vers, soit un vers et la moitié du suivant sont
joints à la moitié d'un autre. En effet, placer deux vers entiers
de suite est une maladresse, et trois à la file une pure niaiserie.
Ils sont coupés à toutes les césures que permet le vers
héroïque, de sorte que soit un hémistiche de penthémimère est

joint à la fin anapestique, soit un fragment trochaïque à la partie

qui en est le complément, soit sept demi-pieds à l'anapeste
chorique, soit que le reste de l'hexamètre suive le dactyle et le
demi-pied33.

Deux points importants ressortent de ce texte: d'abord l'auteur
d'un centon doit éviter de mettre à la suite des vers déjà consécutifs

dans l'œuvre originale; ensuite un vers peut être composé de
deux hémistiches de provenances diverses. Si Viret respecte et
profite de la seconde règle, il transgresse en revanche la
première, reprenant souvent un distique élégiaque tel quel. D'autre
part, Ausone précise également que son œuvre se compose
uniquement de textes empruntés à des auteurs autres que lui34.

30. Ausone, Préface, p. 159.
31. Ausone, Préface, p. 159 : Sed quidfacerem iussum erat.
32. Ausone, Préface, p. 159: Piget enim Vergiliani carminis dignitatem tam

ioculari dehonestasse materia. Ce reproche lui sera fait également par des
éditeurs chrétiens, tel Henri Estienne. Voir page 98.

33. Et si pateris, ut doceam docendus ipse, cento quid sit, absoluam. Variis
de locis sensibusque diuersis quaedam carminis structura solidatur, in unum
versum ut coeant aut caesi duo aut unus et sequens <medius> cum medio. Nam
duos iunctim locare ineptum est, et très una serie merae nugae. Dijfinduntur
autem per caesuras omnes, quas recipit versus heroicus, conuenire ut possit aut
penthemimeris cum reliquo anapestico, aut trochaice cum posteriore segmento,
aut septem semipedes cum anapestico chorico, aut <sequatur> post dactylum
atque semipedem quidquid restât hexametro. Ausone, Préface, p. 160.

34. Accipe igitur [...] de alieno nostrum. Ausone, Préface, p. 160.



96 ÉTUDES DE LETTRES

Enseigner la vie du Christ à travers les vers de Virgile
représentait un enjeu important à cette époque: en effet, au moment de
«la bataille finale entre christianisme et paganisme35», il était
essentiel de prouver qu'un sujet chrétien pouvait fort bien
s'accommoder de la langue latine classique. Cela explique peut-
être en partie l'existence des centons chrétiens entre le IVe et le
VIe siècle. C'est ainsi que Falconia Proba compose un poème de
694 vers, exclusivement «cousu» de vers virgiliens, qui retrace
plusieurs épisodes bibliques, allant de la création du monde à

l'Ascension du Christ.
Mais les centons païens ne disparaissent pas pour autant36:

Giovanni Salanitro en dénombre environ une dizaine entre le IVe
et le VIe siècle qui sont souvent très difficilement datables avec
exactitude37. Les centons païens et chrétiens coexistent donc
jusqu'à ce que, petit à petit, les premiers disparaissent aux environs

du VIe siècle, tandis que les chrétiens prennent une orientation

didactique.
La tradition des centons classiques s'est affaiblie durant le

moyen âge, où on ne trouve que très peu de traces de cette forme
littéraire qui ne reviendra à la mode qu'au XIVe siècle, avec la
Renaissance italienne38.

C'est au XVIe siècle seulement qu'ils connurent un vrai regain
de popularité. A cette époque, les centons antiques — principalement

ceux d'Ausone et de Falconia Proba - font l'objet de

fréquentes éditions39. La famille italienne des Capilupi40 compose

35. L. Reynolds et N. G. Wilson, D'Homère à Erasme. La transmission
des classiques grecs et latins, Paris, 1984, p. 26.

36. Voir E. Baehrens, op. cit., vol. IV, p. 191-240.
37. Salanitro, op. cit., p. 36-48.
38. André Tuilier, «La datation et l'attribution du CRISTOS PASCWN

et l'art du centon», in Actes du 6e Congrès international d'études byzantines,
t. I, Paris, 1948, p. 407, affirme que la tradition du centon s'est perpétuée
dans les monastères. Il cite, pour étayer ses propos, saint Colomban,
VEcbasis captiui du Moine de Toul et l'œuvre de Hrosvita de Gandersheim:
mais aucune de ces trois œuvres n'est réellement un centon; simplement,
des vers d'auteurs antiques sont insérés parmi ceux de l'auteur.

39. Ainsi l'œuvre de Proba a-t-elle été éditée dans un but didactique:
Probae Falconiae vatis clarissimae a diuo Hieronymo comprobatae centones de

fidei nostrae misteriis e Maronis carminibus excerptum opusculum, locis e qui-
bus eruuntur carmina ad marginem apposite adiunctis. Per Iohannem
Plateanum augustodunensem Eduum eiusdem opusculum ex uberrimis Virgilii
fontibus deriuatum in gratiam studiosae iuuventutis editum, éd. Egide Gorbin,
Paris, 1567.

40. Voir O. Delapierre, op. cit., p. 170 et suivantes.



CLASSIQUES LATINS ET POLÉMIQUE RÉFORMÉE 97

de nombreux centons virgiliens sur des sujets très divers, qui
vont de l'éloge de la vertu à la critique du monachisme. Plusieurs
érudits s'adonnent à ce genre de poèmes sur des sujets religieux,
tel Otho Gryffius, qui assembla un centon de près de dix mille
vers sur l'Histoire sainte41. Cette œuvre, typique de celles qui
furent publiées au XVIe siècle, permet d'enseigner en même
temps la poésie latine classique et la foi chrétienne42. On composait

des centons à cette époque dans toute l'Europe: en Italie, en
Belgique, en Allemagne, en Angleterre43.

C'est donc dans ce renouveau du centon que Viret publia le
sien. Pourtant, la fortune littéraire de son poème semble ne pas
avoir été considérable. En effet, ce texte ne fut jamais réédité ni
réimprimé, et, de surcroît, la seule mention que nous en ayons
trouvée dans la littérature du XVIe siècle est le fait d'Henri
Estienne44. Au début de son recueil45, celui-ci place des parodias,
espèces de très courts centons où il joue avec un vers et le modifie

de toutes les façons possibles. Ces poèmes recouvrent la page
de gauche, celle de droite étant vierge de tout écrit, prête à recevoir

les idées du lecteur46. Il présente ensuite des centons grecs
et latins qui furent composés dans l'Antiquité et à son époque.
Nous ne nous attarderons pas sur les centons grecs. Quant à la

41. Ainsi Fr. Pola, qui a composé deux centons, l'un ovidien et l'autre
virgilien, enseignait le droit à Padoue, Daniel Heinsius le grec à

l'Université de Leyde et Otho Gryffius était recteur du Gymnase de
Ratisbonne. Cités par O. Delapierre, op. cit., p. 280 et suivantes.

42. Rappelons que cet argument est repris par Viret dans sa préface pour
justifier l'emploi de la forme littéraire du centon.

43. Voir l'ouvrage de O. Delapierre, t. I.
44. Viret mentionne son ouvrage dans une lettre datée du 9 avril 1554

adressée à Guillaume Farel. Voir Quelques lettres inédites de Pierre Viret. éd.
Jean Barnaud, Saint-Amans, 1911, p. 85-87: Viret soumet son ouvrage à la
censure de Farel et lui demande de corriger les fautes de typographie, à son
avis nombreuses, qui pourraient se trouver dans le texte.

45. Estienne, Parodiae morales H. Stephani, in poetarum vet<erum> sen-
tentias celebriores, totidem versibus gr<aecis> ab eo redditas Centonum
veterum et parodiarum utriusque linguae exempla, Genève, 1575. Ce livre est
divisé en deux parties: la première contient les parodias, la seconde la
présentation des centons. Ci-après Estienne, Centonum exempla pour la seconde
partie.

46. EstienneParodiae morales..., préface, p. 2: Spero enim fore ut multi
exercitationis genus idem, sed non eodem modo (id est, multo felicius) tenent
quibus ideo vacuam in singulis parodiarum argumentis paginam (quod alioqui
mirareris) reliqui.



98 ÉTUDES DE LETTRES

liste qu'il donne des centons latins, elle n'est de loin pas exhaustive.

Estienne y fait une distinction entre les poèmes qu'il qualifie
de profanos et ceux qu'il appelle sacros, c'est-à-dire les

poèmes à motifs païen et chrétien47. Parmi les premiers, seul
Ausone est cité, abondamment d'ailleurs, ce qui est un indice
supplémentaire de son importance. Estienne passe ensuite à

Falconia Proba, ne tarissant pas d'éloges à son sujet, puis en
vient aux centons contemporains, citant ceux des Capilupi et
celui de Viret, sans toutefois mentionner le nom de l'auteur48.

Le livre d'Henri Estienne nous est donc très précieux, puisque
d'une part il représente un témoignage contemporain unique sur
le centon de Viret et que d'autre part il nous permet de voir comment

le centon était considéré au XVIe siècle, dans un milieu
proche de Viret: un centon païen, de surcroît osé, n'est pas
apprécié. Henri Estienne préfère nettement le centon de Falconia
Proba à celui d'Ausone:

Parce que le même auteur écrit que la dignité du poème de

Virgile a été déshonorée par son centon, on le dira à juste titre
à propos de ceux qu'il a composés puisqu'il y détourne d'une
façon obscène le sens de quelques vers: mais ceux que Proba
Falconia a publiés, loin de nous déplaire pour la même raison,
doivent nous charmer, car de païens elle a rendu les vers de

Virgile plus nobles et pour ainsi dire sacrés49.

Sur le centon de Viret, Henri Estienne ne dit pas grand-chose,
mais son témoignage est néanmoins précieux: il indique notamment

que les centons autres que virgiliens sont rares, et encore
plus rares ceux qui sont formés de distiques élégiaques:

J'ai pensé que les centons faits à partir d'autres vers que ceux
de Virgile ont toujours été rares: mais encore plus rares sont à

47. Estienne, Centonum exempla, p. 60 : De latinis Centonibus nunc actu-
rus, eodemquo in Graecis modo, a profanis ad sacros veniam. Licebit enim (ut
opinor) Probae Falconiae Centones, habita argumenti ratione, sacros appel-
lare.

48. Estienne cite deux longs passages du centon de Viret, ce qui nous a

permis de l'identifier.
49. Quod idem [Ausonius] scribit Virgiliani carminis dignitatem centonibus

esse dehonestatam, merito de iis dicetur quos scripsit, quum ibi nonnullos versus

ad obscoenissimum sensum detorqueat sed quos Proba Falconia edidit, tan-
tum abest ut hoc nomine nobis displicere, ut contra placere ideo debeant, quod
Vergilianos magis augustos et velut sacros ex profanis reddiderit. Estienne,
Centonum exempla, p. 8.



CLASSIQUES LATINS ET POLÉMIQUE RÉFORMÉE 99

mon avis ceux qui avaient été cousus d'hexamètres et de
pentamètres50.

Il corrobore ainsi les dires de Viret lorsque celui-ci affirme
faire œuvre nouvelle. Puisque l'originalité principale du centon
de Viret est d'être composé de vers de plusieurs auteurs, il nous a

paru intéressant, dans notre édition des deux premiers livres51, de

procéder à l'identification de la provenance des vers choisis par
Viret, dont voici un bref compte-rendu.

Au début de sa préface, Pierre Viret donne la liste des auteurs
qu'il a utilisés pour composer son poème. Nous la reprenons ici:

Ennius M. Mallius Silius Italiens
Lucilius Cor. Gallus Val. Flaccus
Lucretius Propertius Iuuenalis
Catullus Ouidius Martialis
Virgilius Persius Claudianus
Horatius Lucanus Paulinus
Tibullus Statins Ausonius.

Ce classement témoigne de la vaste connaissance que Viret
avait de la littérature latine classique et de son histoire: sa
chronologie est en effet impeccable, à l'exception de la place
d'Ausone.

Tout d'abord, il convient de fournir quelques précisions à propos

de certains des auteurs cités. Dans M. Mallius il faut reconnaître

M. Manilius, auteur des Astronomica. Or dans l'un des
manuscrits de ce texte, le nom de Boetii avait été ajouté à M.
Manlii. Une confusion avait donc été commise entre M. Manilius
et le philosophe Boèce, dont le nom complet comprend le terme
Manlius52. Manilius était devenu simplement Mallius (ou
Manlius, ce qui revient au même53), sous l'influence du nom de
Boèce. Viret, suivant la tradition, est donc victime de cette
ancienne confusion.

50. Centones ex aliis quam Virgilianis versibus raros semper fuisse puto:
multo autem rariores, qui ex versibus hexametris et pentametris essent consar-
cinati. Estienne, Centonum exempta, p. 124.

51. Soit 1406 vers. Voir Daniel Mouron, Classiques latins mis au service
de la polémique réformée: «De theatrica Missae saltatione cento ex veteribus
poetis Latinis consarcinatus» de Pierre Viret, Mémoire de licence de la
Faculté des Lettres, Université de Lausanne, mars 1989.

52. Anicius Manlius Seuerinus Boethius.
53. Pour plus de précisions, voir Texts and transmission, p. 236-237.



100 ÉTUDES DE LETTRES

Viret mentionne également Cornelius Gallus. Pourtant, les
seuls fragments de la poésie élégiaque de ce dernier qui nous
soient parvenus figurent sur un papyrus découvert en 197854.
Mais à l'époque de Viret, on attribuait à Cornelius Gallus les
Elégies de Maximien, suivant en cela un groupe de manuscrits du
XVe siècle. Les Elégies ont d'ailleurs été publiées sous le nom de
Gallus dans l'une des premières éditions imprimées55. Ainsi
s'explique l'apparition de ce nom dans la liste de Viret.

D'autre part, on trouve dans le centon quelques vers de

YEpicedion Drusi ou de 1'Appendix Vergiliana56, œuvres
attribuées, à l'époque de Viret, respectivement à Ovide et à Virgile,
mais dont l'authenticité est aujourd'hui mise en doute.

Ces précisions de détail données, il convient de s'intéresser à

l'utilisation que fait Viret de ces poètes. Dans l'édition que nous
avons établie des deux premiers livres du centon, certains d'entre
eux n'y apparaissent pas, semble-t-il. Ainsi en est-il d'Ennius, de
Lucilius et de Paulin de Noie. Leur absence peut s'expliquer
aussi bien par l'époque à laquelle ils ont vécu que par les
éditions dont ils furent l'objet. En effet, ces trois auteurs qui, après
une analyse complète du centon, compteront très certainement
parmi les moins utilisés, se situent chronologiquement aux extrémités

de la liste de Viret. Or celui-ci semble user de préférence
de poètes appartenant au Ier siècle avant et au Ier siècle après
J.-C.57, ce qu'il confirme dans sa préface:

J'ai donc écrit ce centon tissé non pas à partir d'un seul poète
(comme le font d'ordinaire ceux qui ont composé des centons
homériques ou virgiliens), mais du plus grand nombre possible
en même temps, et surtout à partir des poètes les plus anciens,
qui ont obtenu à juste titre le premier rang parmi les Latins et
qui ont été méritants dans les genres de la poésie héroïque et
élégiaque. En effet, je ne présente aucun vers de poètes postérieurs

à Claudien ou Ausone, auxquels je n'en ai même
emprunté qu'un nombre tout à fait restreint58.

54. Voir Texts and transmission, p. 175.
55. Edition de Pomponius Gauricus, Venise, 1501; citée par Texts and

transmission, p. 175.
56. Voir Texts and transmission, p. 147-148.
57. Ovide, Virgile, Martial, Properce, Juvénal, Lucain, Catulle et Silius

Italicus, les 8 auteurs cités le plus fréquemment, ont vécu à cette période.
58. Viret, Préface, p. 1-2: Conscripsi igitur hune Centonem, non ex vno

quopiam Poeta, (ut soient qui Homeri, aut Vergilii Centones composuere)
consarcinatum, sed ex quamplurimis simul poetis: maxime vero vetustioribus, et



CLASSIQUES LATINS ET POLÉMIQUE RÉFORMÉE 101

Viret oppose les auteurs vetustiores aux recentiores: Ainsi justi-
fie-t-il l'utilisation restreinte faite des poètes tardifs, tels Ausone
ou Paulin de Noie.

Par ailleurs, l'édition princeps d'Ennius date de 159059 celle
de Lucilius de 159760. Viret n'a donc pu avoir connaissance du
texte de ces poètes que par tradition indirecte, soit par telle
œuvre de Cicéron, soit surtout par Nonius Marcellus61. Ce
dernier a préservé nombre de fragments de poètes archaïques62 et il
est fort possible que Viret ait compulsé son De compendiosa doc-
trina.

Seuls cinq poètes forment la trame réelle du centon: Ovide
(près de la moitié du total), Virgile, Martial, Properce et Juvénal
représentent plus de 80% du poème de Viret, alors que les seize
autres ne font, pour ainsi dire que de la figuration.

Il en ressort donc que le grand nombre de poètes que cite Viret
en introduction à sa préface63 n'est pas le reflet fidèle de la réalité

de son centon, puisqu'il a utilisé principalement cinq auteurs.
Plusieurs éléments expliquent cela.

Si les cinq poètes de base, pour ainsi dire, constituent l'essentiel

du centon, quelle place accorder aux autres de la liste? Un
grand nombre de sources pouvait allécher un lecteur érudit et
renforcer d'autre part le caractère nouveau de l'œuvre. En effet,
il lui eût été certainement facile de trouver chez Virgile ou Ovide
des vers exprimant la même idée que ceux de Lucrèce.

D'autre part, presque tous les poètes latins classiques contribuent

ainsi à démontrer le caractère païen de la messe. Les
arguments de Viret s'en trouvent donc renforcés, puisqu'il prouve
implicitement que n'importe quel poète latin païen peut servir à

décrire la messe. C'est pourquoi nous pensons que Viret a amplifié
intentionnellement sa liste.

qui inter Latinos principem locum iure obtinuerunt, merueruntque in Heroico et
Elegiaco poematis genere. Nam nullos profero versus ex recentioribus
Claudiano vel Ausonio, a quibus ne multa quidem admodum mutuatus sum.

59. Schanz et Hosius, t. I, p. 100: «Gesamtausg. von Hieron. Columna,
Neapel 1590».

60. Schanz et Hosius, 1.1, p. 160: «Die Fragmente wurden zuerst gesammelt

und kommentiert von Franciscus Dousa, Leiden 1597, mit Beihilfe
von seinem Vater Janus und Jos. Scaliger».

61. Nonius Marcellus, De compendiosa doctrina. Ce texte a été imprimé
dès 1513.

62. Texts and transmission, p. 248.
63. Voir plus haut page 99.



102 ÉTUDES DE LETTRES

Il convient maintenant de cerner, dans la mesure du possible,
les raisons qui ont poussé Viret à puiser abondamment dans les
œuvres des cinq poètes. Plusieurs facteurs entrent en ligne de

compte: les éditions que ces classiques ont connues, leur fortune
littéraire, la taille de leur œuvre, leur style...

L'importance d'Ovide dans le centon de Viret peut à nos yeux
admettre quatre explications. En premier lieu, Ovide n'a pas
limité son activité à un seul genre poétique64. Ainsi, les
Métamorphoses appartiennent au genre épique et les Amours, les
Fastes et les Pontiques peuvent être tenus pour des représentants
du genre élégiaque. Quant à YArt d'aimer, il peut être considéré
comme un poème à la fois didactique et élégiaque65. Enfin, les
Heroides se rattachent à la tradition élégiaque et épique. Il n'est
pas dans notre intention ici d'analyser l'œuvre d'Ovide, mais
simplement de montrer que, du fait même de la diversité de ses

ouvrages, ce poète a pu fournir à Viret toutes les sortes de vers
qu'il désirait.

Sur le plan thématique, les Fastes, abondamment cités,
conviennent fort bien au sujet du centon: en effet, Ovide y décrit
d'un point de vue étiologique le calendrier des fêtes romaines.
Aussi ce poème peut-il fournir à Viret des vers faciles à citer,
puisqu'il possède un vocabulaire particulier: nombre de mots tels
templa, aram, preces y abondent66.

D'autre part, pour décrire les mystères de la messe, Viret
affirme rechercher des poètes superstitieux et obscènes67. Ovide
est à nouveau l'homme de la situation, lui qui, parlant de YArs
amatoria6S, a déclaré: «Il reste l'autre [faute]: on m'accuse
d'enseigner dans un poème honteux d'impudiques adultères69.»
Ovide fournit en effet à Viret un poème jugé immoral en regard
des grandes épopées telles YEnéide.

Enfin, et c'est peut-être l'argument qui a le plus de poids, dans
la culture littéraire de l'époque de Viret — et déjà au moyen âge

64. Voir pour toutes ces classifications Schanz et Hosius, t. II, p. 210 et
suivantes.

65. Schanz et Hosius, t. II, p. 226 : «Mit der Ars amatoria führte Ovid in
die römische Literatur eine neue Spielart der didaktischen Poesie ein; [...]
Schon die Elegie birgt ein didaktisches Element in sich...»

66. Viret Cento, 1,134; 1,581; 1,249.
67. Voir plus haut page 90-91.
68. L'ars amatoria est cité 113 fois par Viret.
69. Altera pars superest qua turpi carmine factus

Arguor obsceni doctor adulterii. Ov. trist. 2,211-212.



CLASSIQUES LATINS ET POLÉMIQUE RÉFORMÉE 103

— Ovide était très en vogue et beaucoup lu. Les Métamorphoses
ont notamment occupé une place prépondérante dans la culture
de l'Occident médiéval, puis dans l'humanisme de la
Renaissance70. Il n'est donc pas surprenant que Viret suive la
tradition et puise abondamment dans la poésie ovidienne qu'il
devait fort bien connaître.

Il est inutile d'insister sur la forte présence virgilienne, surtout
celle de l'Enéide dans notre centon71. Il nous suffit ainsi de
rappeler que les centons, tant antiques que contemporains de Viret,
étaient presque exclusivement virgiliens, témoins de l'admiration
que les générations, les unes après les autres, ont témoigné au
poète de Mantoue.

Au XVe siècle, l'élégie romaine connut un grand succès en
Italie. Properce et Tibulle en sont les principaux représentants72.
Le premier est repris de nombreuses fois par Viret dans son centon,

alors que les vers du second n'y occupent qu'une place
restreinte. Cette situation peut être expliquée par le fait que l'œuvre
de Properce, au nombre de vers, est beaucoup plus importante
que celle du second: Viret dispose ainsi d'un matériel plus large.
D'autre part, Properce est beaucoup plus virulent que Tibulle, la
description de ses amours plus tourmentée73; un vers plus violent
se prête sans doute mieux à une œuvre polémique comme le centon

de Viret.

70. Henri Lamarque, «La fortune d'un épisode des Métamorphoses au
XVIe siècle: trois traductions de Byblis et Caunus», in Journées Ovidiennes
de Parménie, Actes du Colloque sur Ovide (24-26 juin 1983), p. 247. Sara
Mack, Ovid, Yale University, 1988, p. 160: «The sixteenth century was
visibly an Age of Ovid.»

71. Un autre poète épique est cité souvent dans le livre I du centon: il
s'agit de Lucain. La Pharsale a en effet été souvent lue et appréciée, notamment

à la Renaissance italienne. Ainsi Lucain était-il l'un des auteurs favoris

de Pétrarque. Voir Fischli, p. 41. D'autre part, la Pharsale fut l'un des
premiers textes latins antiques à être imprimé, dès 1469. Voir Fischli, p. 45.
Que Lucain soit cité une cinquantaine de fois n'est donc pas surprenant.

72. Properce a été cité 118 fois, Tibulle 13.
73. Schanz et Hosius, t. II, p. 201: «Properz ist ganz anders geartet als

Tibull. Ist dieser der Sänger römischen Landlebens, stillem Genüsse auch
in der Liebe ergeben, dem Prunken mit Gelehrsamkeit abhold, für sich ohne
Ehrgeiz, so ist jener der ungestüme Darsteller städtischen Hastens und
Treibens, ein feuriger Liebhaber, nach Nachruhm begierig und seiner
sicher, griechischer Kunst in starker Weise zugetan.»



104 ÉTUDES DE LETTRES

Le problème qui nous a paru le plus intéressant est celui de
l'utilisation des satiristes: dans la liste du début74 Viret cite
Lucilius, Horace75, Perse, Juvénal et Martial76. Dans les deux
premiers livres du centon, nous n'avons retrouvé aucun vers de
Lucilius. Horace a été utilisé 14 fois, dont 5 seulement pour ses
Satires, Perse 18 fois et Juvénal 113.

L'absence de Lucilius est facilement explicable: son texte
n'existe qu'à l'état de fragments et Viret n'a donc pu le connaître
que par tradition indirecte.

Quoique fort connu et reconnu au moyen âge, Perse n'est pas
le plus utilisé des trois, certainement à cause de la difficulté et de
la spécificité de son vocabulaire. Nombre de mots très rares
émaillent sa poésie et rendent plus difficile le texte, tout comme
son réemploi77. De surcroît, Perse n'a produit qu'un nombre
restreint de vers, dont le fond est souvent philosophique. Il n'est
donc pas surprenant que Viret ait peu recouru à sa poésie. En
revanche l'absence presque totale de vers provenant des Satires
d'Horace peut paraître étonnante, alors que Juvénal est abondamment

cité. Cette prédilection de Viret peut être expliquée d'abord
par les éditions que connurent à son époque les satiristes.

L'édition princeps de Perse date de 1469; celles de Juvénal et
d'Horace de 147078. Elles sont toutes trois italiennes. En France,
en revanche, Perse et Juvénal sont publiés dès 1472, — et le
second connut de nombreuses éditions79 -— alors qu'il faut
attendre la fin du siècle pour voir une des rares éditions
françaises des Satires d'Horace. Ce décalage se retrouve dans la
publication des traductions françaises de ces œuvres: les Satires
d'Horace ne furent traduites qu'en 1543, alors que celles de

74. Voir plus haut page 99.
75. Les œuvres d'Horace qui peuvent nous intéresser sont les Satires et

les Epîtres, sa poésie lyrique (Odes et Epodes) se trouvant métriquement
exclue d'un centon en hexamètres ou en distiques élégiaques.

76. Rappelons qu'à l'époque de Viret, la notion de satire n'est plus celle
de l'Antiquité: elle avait en effet déjà pris le sens moderne qu'on lui
connaît: celui de pointe, de pique virulente. C'est pourquoi nous incluons
Martial dans la catégorie des satiristes.

77. Par exemple, pannucia (Pers. 4,21), trutina (1,7) ou encore scabiosus
(1,13).

78. Renseignements donnés par Rossetini, p. 10 et suivantes.
79. Rossetini, p. 13.



CLASSIQUES LATINS ET POLÉMIQUE RÉFORMÉE 105

Juvénal l'ont été dès 1493. Horace est donc publié et traduit plus
tardivement que Juvénal, dont les éditions ont été à l'époque de
Viret plus nombreuses que celle d'Horace.

En outre, durant le moyen âge déjà, les Satires de Juvénal
furent préférées à celles d'Horace. En effet, celui-là était fort
apprécié pour ses invectives contre les vices de la Rome antique:
on lui donnait le surnom de poeta ethicusm. En privilégiant ses

vers, Viret suit la tradition, quand bien même Horace suscitât un
très grand intérêt à la Renaissance.

Les vers souvent violents et emportés de Juvénal fournissaient
à Viret un matériel idéal à son propos polémique. Il faut
d'ailleurs remarquer ici que l'auteur du centon reprend à son
compte, dans son propre programme, le fameux vers:

Si natura negat,facit indignatio versumsi.

Viret, comme Juvénal, se pose en quelque sorte en satiriste en
colère, comme en témoignent quelques suites de vers particulièrement

significatives:
Le vœu primordial, celui qu'entendent le plus ordinairement
les temples, c'est que nos richesses, nos ressources s'accroissent,

que notre coffre-fort soit le mieux garni du forum82.

Il n'est pas étonnant que les vives critiques de Juvénal à

l'égard de ceux qui prient pour obtenir de plus grandes richesses
se retrouvent chez Viret. Tous deux se proposent de dénoncer ce
qui leur paraît un vice tant dans la Rome antique que dans
l'Église de la Renaissance. En conséquence, les vers de l'un
conviendront au propos de l'autre.

Cela est également valable pour Martial: aussi critique et virulent

que Juvénal, il fut très prisé du public des XVIe et XVIIe
siècles et étudié avec empressement par les humanistes83. La
forme ramassée des pièces de Martial permet à Viret d'y
reprendre des vers très expressifs: en effet la brièveté d'une épi-

80. Schanz et Hosius, t. II, p. 574.
81. Juv. 1,79, cité par Viret en 1,65.
82. Prima fere vota et cunctis notissima templis

Diuitiae ut crecant et opes, ut maxima toto
Nostra sit area foro. Juv. 10,23-25, cité par Viret en 1, 269-271.

83. Schanz et Hosius, p. 557.



106 ÉTUDES DE LETTRES

gramme oblige son auteur à la concision. Ainsi en 2,655-656,
Viret cite-t-il cette chute:

Si te praeda iuuat fœdique insania lucri,
quapossis melius fallere, sume togamM.

Rien de surprenant donc à une présence importante de Martial
dans l'œuvre de Viret. En revanche, elle faisait assez naturellement

la part moins belle à Horace, plus détaché et plus subtilement

moqueur85.

Citer plus de vingt auteurs dans un centon, même si certains
ne sont que rarement ou jamais cités, est un véritable tour de
force. Mais au-delà de la prouesse technique, ce texte révèle
l'intérêt que Viret portait à la littérature classique ainsi que la
connaissance approfondie qu'il en avait. Jeu d'érudit ou poème
didactique, le Cento de theatrica Missae saltatione peut nous
permettre aussi de voir les préférences littéraires de Viret au travers
des citations choisies et ainsi de remonter aux éditions qu'il a

utilisées. De manière plus générale, une telle œuvre peut nous
ouvrir des perspectives nouvelles sur la culture classique des
humanistes du XVIe siècle ainsi que sur l'univers érudit de la
Suisse romande.

Daniel Mouron

84. Mart. 8,48,7-8.
85. Schanz et Hosius, t. II, p. 571: «Ganz anders als Horaz, der der

Mensclichkeit gegenüber nicht vergisst die nötige Nachsicht anzuwenden
und stets das Lächeln der Vergebung auf den Lippen hat, ganz verschieden
auch von Persius, demgegenüber er den Vorzug hat, von dieser Menschheit
durch eine Berührung nur zuviel zu kennen, ist er [Juvénal] so ein
Widerpart zu dem liebenswürdigen Plauderer wie zu dem lehrhaften
Dozenten des Arbeitstisches, ein Rhetor, der mit allen Mitteln poltert, um
sich Nachdruck zu verschaffen.» D'autre part, les éditions françaises des
Satires d'Horace furent postérieures à celle de Juvénal. Voir page 22.


	Classiques latins et polémique réformée

