
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1991)

Heft: 2

Artikel: Barbarus ensis (Met. 14, 574) ou : les ambiguïtés de l'Énéide ovidienne

Autor: Junod, Helena

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870600

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870600
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BARBARUS ENSIS (MET. 14, 574)
OU LES AMBIGUÏTÉS DE VÉNÉIDE OVIDIENNE

Dans les Métamorphoses, Ovide récrit Y Enéide pour l'insérer dans son
carmen perpetuum, et la réduit à la fonction de support d'autres récits. Ainsi
la question des critères qui ont déterminé le choix des passages inspirés du
chant virgilien est centrale. Quant à Enée, qui a perdu toute aura héroïque,
il continue pourtant à servir d'exemple à la valeur morale d'Auguste.
Lorsque Turnus meurt, ce n'est pas sous les coups du Troyen: il est bien
plutôt la proie d'une violence anonyme, d'une «épée barbare».

L'ultime confrontation entre Enée et Turnus est en même
temps la scène finale de l'épopée virgilienne. Dans ce combat,
Turnus est blessé et, après avoir reconnu sa défaite, supplie le
Troyen d'épargner sa vie. Celui-ci hésite un moment — et iam
iamque magis cunctantem flectere sermo / coeperat (/En. 12, 940s.)
— mais saisi d'une folie vengeresse — Furiis accensus et ira ter-
ribilis (12, 946s.) — accomplit le geste fatal en enfonçant l'épée
dans la poitrine de son adversaire. Virgile et son héros nous quittent

avec tristesse et indignation:

vitaque cum gemitufugit indignata sub umbras.
[/En. 12, 952]

Quant au lecteur, il reste mélancolique et indécis devant ce
dernier vers, et les ombres évoquées semblent gagner le récit
lui-même. La légitimité de la mise à mort ne paraît plus assurée
et la finalité de l'épopée nationale nous échappe soudain. Non
pas que nous découvrions un aspect insoupçonné dans cet Enée
en proie à une violence insensée: lui-même avoue avoir agi
aveuglément dans un accès de folie et de colère lors du sac de
Troie — arma amens capio [...] (/En. 2, 314) et furor iraque meutern

praecipitat (ibid. v. 316s.) — et personne n'a oublié son
carnage dans les rangs de Turnus après l'annonce de la mort de



44 ÉTUDES DE LETTRES

Pallas1. Ce qui est troublant, c'est que Virgile met en scène et
rappelle la cruauté d'Enée à l'extrême fin de l'épopée.

Il aura fallu l'expérience des deux guerres mondiales pour que
la dimension tragique de VEnéide, et du destin de Turnus en
particulier, soit réellement prise en considération. Le regard pessimiste

que, par la suite, toute une génération de savants
américains a jeté sur l'épopée virgilienne n'était peut-être pas
sans rapport avec l'ébranlement de l'impérialisme des Etats-Unis
dans les années 602. A en croire certains travaux plus récents,
cette époque de compassion à l'égard de Turnus, — ce grand
perdant déjà perdu d'avance —, et de doute quant au message de
VEnéide semble révolue. Ce nouveau revirement doit-il maintenant

être mis au compte de l'Amérique de Reagan3 ou de la
prospérité triomphante et arrogante que l'Occident connaît depuis
une décennie?4 Le geste meurtrier d'Enée ne pose apparemment

1. Aen. 10, 513 sq.
2. La fameuse étude de A. Parry, «The Two Voices in Vergil's Aeneid»,

Arion 2 (1963), p. 66-68, fut immédiatement suivie de celles de W.
Clausen, «An Interpretation of the Aeneid», Harvard Studies of Classical
Philology, 68 (1964), p. 139-47, (réédité dans: Virgil: A Collection of Critical
Essays, éd. S. Commager, Englewood Cliffs N. J., 1966, p. 75-88), et de M.
C. Putman, The Poetry of the Aeneid: Four Studies in Imaginative Unity and
Design, Cambridge Mss., 1965, dont le dernier chapitre est intitulé «Tragic
Victory». A vrai dire, le terrain avait été préparé par d'autres travaux, dont
C. M. Bowra, From Virgil to Milton, London, 1945, et V. Pöschl, Die
Dichtkunst Vergils: Bild und Symbol in der Aeneis, Wiesbaden, 1950 (19773)
sont les plus connus. D. Gillis, Eros and Death in the Aeneid, Roma, 1983,
p. 85, offre une bonne bibliographie des travaux en langue anglaise. Pour
l'état des questions, cf. A. Wlosok, «Vergil in der neueren Forschung»,
Gymnasium, 80 (1973), p. 129-51, W. Suerbaum, Vergils Aeneis: Beiträge zu
ihrer Rezeption in Geschichte und Gegenwart, Bamberg, 1981, p. 46-113, et
S. I. Harrison, «Some Views of the Aeneid in the Twentieth Century», in
Oxford Readings in Vergil's Aeneid, éd. S. J. Harrison, Oxford, 1990, p. 1-20.
L'approche «tragique» restera présente à l'esprit de tous ceux qui continuent
à considérer Turnus comme victime; cf. J.-L. Pomathios, Le Pouvoir
politique et sa représentation dans /'Enéide de Virgile, Bruxelles, 1987, p. 79, et
C. J. Mackie, The Characterisation ofAeneas, Edinburgh, 1988, p. 215.

3. H.-P. Stahl, «Aeneas — an "Unheroic" Hero?», Arethusa, 14 (1981),
p. 157-77.

4. P. Schenk, Die Gestalt des Turnus in Vergils Aeneis, Königstein/Ts.,
1984, et C. Renger, Aeneas und Turnus: Analyse einer Feindschaft, Frank-
furt-Bern-New York, 1985. Ces deux monographies s'inscrivent dans une
orientation marquée par l'apport considérable des travaux allemands.
Critique de l'«école américaine» encore chez R. Glei, «Krieg und Frieden
in der Sicht des Dichters Vergil», in Krieg und Frieden im Altertum, éd G.
Binder et B. Effe, Trier, 1989, vol. I, p. 171-90.



BARBARUS ENSIS 45

plus de problème. Ainsi C. Renger conclut-elle son analyse de
l'hostilité qui oppose Enée à Turnus en ces termes catégoriques:
«Aeneas handelt in der Schlusszene ohne Fehl und Tadel5».
P. Schenk est tout aussi affirmatif: «Turnus ist kein hilfloses
Opfer göttlicher Mächte oder zwangshafter Umstände6». Sa mort
est la punition qu'il mérite, «die verdiente Strafe7». F. Cairns
non plus n'est pas prêt à verser des larmes sur le sort du chef des
Rutules. Tout compte fait, le mauvais roi est vaincu par le bon
roi, et Enée agissant sous l'empire des Furiae serait moins
coupable que Turnus, victime du furors. F'hésitation d'Enée, cet
«extraordinary moment of humanity» selon W. Clausen9, n'a de
toute évidence pas déteint sur le jugement de ces exégètes
récents. La mort de Pallas, outrage suprême à la pietas qui lie
Enée à Evandre, entraîne implacablement le supplice du malfaiteur.

Toutes ces démarches consistent à donner raison à Enée,
comme si Virgile avait eu tort de le faire hésiter, et de s'interroger

en même temps que nous10 sur la légitimité de cette ultio exigée

par le code moral et religieux11.

5. C. Renger, op. cit., p. 105.
6. P. Schenk, op. cit., p. 398.
7. Ibid., p. 185. Cf. B. Otis, Virgil: A Study in Civilized Poetry, Oxford,

1963, p. 380.
8. F. Cairns, Virgil's Augustan Epic, Cambridge, 1989, p. 67: «In essence

Turnus is a bad king», et p. 84: «The Furiae of Aeneas and of Hercules [...]
are virtuous while the furor of Turnus is evil». L'auteur n'est pas le seul à

défendre un point de vue restrictif et extravagant. Il est difficile de suivre D.
Gillis, op. cit., qui voit ici des «héros phalliques», ou P. R. Hardie, Virgil's
Aeneid: Cosmos and Imperium, Oxford, 1988, p. 148, qui aboutit à cette
conclusion: «In simple terms, the final duel recapitulates the decisive victory
of Jupiter over the Giants». C'est justement cette «simplicité» qui fait
problème puisqu'elle ne tient pas compte de la polysémie et de la polyphonie
virgiliennes. A l'opposé, R. O. A. M. Lyne, Further Voices in Vergil's Aeneid,
Oxford, 1987, scrute, parfois à l'excès, les voix secrètes de l'Enéide.

9. W. Clausen, Virgil's Aeneis and the Tradition of Hellenistic Poetry,
Berkeley, 1987, p. 99.

10. V. Pöschl, «Das Befremdende in der Aeneis», in 2000 Jahre Vergil:
Ein Symposium, éd. V. Pöschl, Wiesbaden, 1983, p. 186.

11. Turnus est sacrifié au nom de la pietas qui lie Enée à Evandre, une
«sacred obligation» selon W. Clausen, op. cit. supra note 9, p. 100. Cf. G.
Thome, Gestalt und Funktion des Mezentius bei Vergil, Frankfurt-Bern, 1979,
p. 288, et G. Williams, Technique and Ideas in the Aeneid, New Haven-
London, 1983, p. 225: «He [sc. Aeneas] commits the act of sacrifice that
has been required of him». Toujours placée dans la sphère du sacré, la mort
de Turnus est interprétée comme acte de la devotio par W. Hübner, Dirae
im römischen Epos, Hildesheim-New York, 1970, p. 17 sq. et 31 sq., et par



46 ÉTUDES DE LETTRES

Aucune position tranchée n'effacera pourtant l'ébauche du
doute que la triste révolte de Turnus au moment de sa mort rend
encore plus ambiguë12. Le refus de toute issue sécurisante a
souvent été mis en rapport avec les circonstances de la vie de

Virgile. J. Griffin a raison de nous rappeler que sur les cinquante
et une années que compte la vie du poète, vingt-neuf furent des
années de guerre, dont seize de guerre civile13. La Pax Augusta
fut-elle gagnée à un prix trop élevé, après tant de sang versé par
Octave au nom de la pietas envers César?14 Et si c'était justement
cette chute finale, à laquelle aboutissent les sombres chants de la
deuxième partie de YEnéide, qui avait conduit Virgile à exiger la
destruction de son œuvre au cas où la mort l'aurait empêché d'y

A. Thorton, The Living Universe: Gods and men in Virgil's Aeneid, Leiden,
1976, p. 136 sq. et 144 sq.

12. G. Williams, op. cit., p. 92, voit ici un dilemme et V. Pöschl, «The
Interpretation of Images and Symbols», in Contemporary Hermeneutics and
Interpretation of Classical Texts, éd. S. Kresic, Ottawa, 1981, p. 129, parle
d'un conflit sans issue. L'interaction des causes objectives et des
sentiments personnels est placée au premier plan par G. K. Galinsky, Ovid's
Metamorphoses, Oxford, 1975, p. 112, et par S. F. Wiltshire, Public and
Private in Vergil's Aeneid, Amherst, 1989, p. 138. P. Burnell, «The Death
of Turnus and Roman Morality», Greece & Rome, 34 (1987), p. 198,
constate enfin avec résignation: «As a piece of vengeance it is, albeit not
without cause, inappropriate; as an act of wild fury it is understandable but
regrettable; as a withholding of compassion it is falling away of humanity,
and as an act without practical purpose it lacks the remaining justification
raised by the text». Si le fond est discuté, la forme l'est tout autant. Nous
nous trouvons en effet devant deux remplois successifs dans les deux
derniers vers de Y Enéide, procédé exceptionnel chez Virgile qui est avare en
redites; voir R. Rieks, Affekte und Strukturen: Pathos als Form und
Wirkprinzip zu Vergils Aeneis, München, 1989, p. 62 et 186. Solvuntur frigore
membra (.Aen. 12, 951) rappelle l'épisode d'Enée saisi d'angoisse lors de la
tempête sur la mer {Aen. 1, 92) et 12, 952 et fait écho à l'agonie de
Camille, dont la longue description se termine sur le même vers {Aen. 11,
831). Il y aurait ici mort conventionnelle — «formelhaft» — selon H.
Raabe, Plurima mortis imago: Vergleichende Interpretationen zur
Bildersprache Vergils, München, 1974, p. 239, et W. Moskalew, Formular
Language and Poetic Design in the Aeneid, Leiden, 1982, p. 102, ou simplement

effet de série dans la pure tradition homérique selon A. Barchiesi, La
traccia del modello: Ejfetti omerici nella narrazione virgiliana, Pisa, 1984,
p. 103. Et si Virgile voulait ainsi nous rappeler qu'en face de la mort tous
les héros sont égaux?

13. J. Griffin, Virgil, Oxford, 1986, p. 2.
14. C. M. Bowra, op. cit., p. 68.



BARBARUS ENSIS 47

mettre la dernière main (Suét. Vita Virg. 39)?15 Toutes ces suggestions

émanent d'un texte à la fois suggestif et problématique16.

L'Enéide ovidienne

Ovide fut parmi les premiers, sinon le premier à notre connaissance,

à avoir tenté d'interroger et d'interpréter VEnéide11 dans
la perspective qu'adoptera Paul Ricœur en cherchant à saisir le
texte comme «proposition de monde18». La démarche qui
consiste à suivre pas à pas la confrontation d'Ovide avec son
modèle nous permettra de rendre compte de ce changement
d'univers poétique: le cosmos virgilien disparaît pour laisser la
place au monde ovidien qui est décor et théâtre, soumis à ses

propres lois. Insérée dans les Métamorphoses, VEnéide se trouve à

son tour transformée. Perdant toute autonomie et unicité pour
n'être plus qu'un épisode parmi tant d'autres, elle devient le
cadre qui sert à faire valoir une série de métamorphoses. Ce
cadre enfin se présente comme un condensé des douze livres de

l'épopée virgilienne: il y a à peine 800 vers de la prise de Troie à

la mort de Turnus {Met. 12, 623 - 14, 575). Celle-ci ne marque
pourtant aucunement la fin, mais sert au contraire de point de

départ au récit de Vaition, du nom du héron ardea mis en rapport
avec la ville du même nom {Met. 14, 575 - 580)19. Quant à Enée,

15. «Nicht nur formale sondern auch inhaltliche Skrupel», écrit M.
Fuhrmann, «Am Anfang war Vergil: Gedanken zum 2000. Todestag des
Dichters», Frankfurter Allgem. Zeitung, 19 septembre 1981, cité par C.
Renger, op. cit., p. 106.

16. G. K. Galinsky, en conclusion du compte rendu des travaux de W.
Clausen, D. O. Ross jr. et R. O. A. M. Lyne, in American Journal of
Philology, 110 (1989), p. 177: «No other ancient author is as suggestive as

Vergil. In that sense the Aeneid is truly unfinished; there always seems to be
another suggestion beyond the actual text, always asking for a response.»

17. R. Lamacchia, «Ovidio interprète di Virgilio», Maia, 12 (1960),
p. 330, et S. Hinds, «Generalising about Ovid», in The Imperial Muse, éd.
A. J. Boyle, Victoria, 1988, p. 16: «Ovid shows himself to be one of
Virgil's most sympathetic and perceptive readers».

18. P. Ricœur, Du texte à l'action, Paris, 1986, p. 115.
19. La fin de l'Enéide n'est pas clairement indiquée; F. Bömer,

Metamorphosen, Komm. XII-XIII, Heidelberg, 1982, p. 363. La majorité des
savants optent pour Met. 14, 608 en incluant l'apothéose d'Enée,
puisqu'elle a été annoncée dans l'Aen. 1, 259 sq. Ceux qui considèrent la
mort de Turnus comme fin sont D. Porte, «L'idée romaine de la métamorphose»,

in Journées ovidiennes de Parménie, éd. D. Porte et J. M. Frécaut,
Bruxelles, 1985, p. 175, n. 2 et J. B. Solodow, The World of Ovid's
Metamorphoses, Chapel-Hill-London, 1988, p. 137.



48 ÉTUDES DE LETTRES

il n'est plus abandonné par le poète, seul devant le corps gisant
de son ennemi frappé de ses propres mains, mais il jouira d'une
apothéose que Jupiter n'aura pas su refuser à son petit-fils (14,
581 - 608)20. En face de la mort de Turnus, Virgile préfère le
silence, tandis qu'Ovide change de sujet. A la place de l'interrogation

finale, ce dernier choisit le happy end. S'il y a ainsi à la
fois réduction et dépassement, on constate surtout l'éclatement
de l'épopée virgilienne, dont il ne reste, en fin de compte, que
quelques bribes. Il suffit de citer les quatre vers qui résument le
fameux livre IV:

excipit Aeneam illic animoque domoque
non bene discidium Phrygii latura mariti
Sidonis inque pyra sacri sub imagine facta
incubuit ferro deceptaque decipit omnes21.

[Met. 14, 78 - 81]

ou ceux qui évoquent la descente aux Enfers du livre VI:

paruit Aeneas et formidabilis Orci
vidit opes atavosque suos umbramque senilem
magnanimi Anchisae; didicit quoque iura locorum
quaeque novis essent adeunda pericula bellis.

[Met. 14, 116 - 119]

La descente aux Enfers

Tout accent tragique, toute dimension métaphysique sont bannis.

Enée n'a plus de destin à suivre ni de mission à accomplir.
Enfin, sa rencontre avec Didon n'est plus qu'un bref intermède
au cours d'une croisière en Méditerranée, qui tient d'ailleurs du

voyage touristique, comme le fait remarquer J.B. Solodow22. Il
est vrai qu'Ovide ne nous épargne aucune escale, bien au
contraire, et rajoute même Ambracie {Met. 13, 714) et Dodone
{ibid. v. 716) au long périple virgilien. Ces deux localités, associées

chacune à une brève métamorphose, nous rappellent ainsi,
comme en passant, le véritable enjeu de l'épopée ovidienne.

20. O. S. Due, Changing Forms, Copenhagen, 1974, p. 85, ne peut
s'empêcher de parler de «private lobbying» et de «family protection».

21. Jeu de mots à mettre en rapport avec Aen. 4, 17, postquam primus
amor deceptam morte fefellit. R. O. A. M. Lyne, Words and the Poet, Oxford,
1989, p. 31 sq.

22. J. B. Solodow, op. cit., p. 144.



BARBARUS ENSIS 49

De toute évidence, ce n'est pas ici qu'Ovide relève le défi vir-
gilien, car la confrontation attendue a en réalité déjà eu lieu23.
Didon a inspiré une des lettres des Héroïdes (VII) et la descente
aux Enfers a été traitée à deux reprises dans les Métamorphoses,
la première fois dans le cadre du récit d'Ino {Met. 4, 432 - 478),
et la seconde fois lorsqu'il s'est agi d'Orphée (Met. 10, 12 - 59).
C'est dans ces passages qu'Ovide rivalise avec Virgile et qu'il
recrée l'imaginaire fantastique de son modèle. Et pourtant, on ne
peut qu'être frappé par le decrescendo des moyens mis en œuvre
lorsque l'on compare ces trois descriptions. On constate d'abord
qu'à la place des 46 vers de la première version, Ovide s'en tient
à une vingtaine au livre 10, tandis que les Enfers d'Enée se résument

en une formule, formidabilis Orcus {Met. 14, 116)! Plus
aucune trace de la ville Stygienne avec ses «mille entrées» {Met.
4, 448), son forum, son palais {ibid. v. 444), ni de la foule des
ombres qui vaquent à leurs occupations {ibid. 455), antiquae imi-
tamina vitae {ibid. v. 445). Disparues aussi les «ténèbres
impitoyables du palais de Dis24». Il n'y a de voyage initiatique ni
pour Orphée ni pour Enée, mais juste un détour dans une région
peu attirante, les inamoena régna {Met. 10, 15) ou Vinamabile
regnum selon Vénus {Met. 14, 590) qui, sur ce point, rejoint
Tisiphone {Met. 4, 477). Au livre 4, on pouvait voir ou entrevoir
inter caliginis umbras (v. 455) un paysage métaphysique de
désolation, des champs couverts de ronces tels qu'ils se présentent en
hiver sous une lumière blafarde25 ou les eaux stagnantes du Styx
dans le brouillard26. Au livre 10, la nuit est noire, et c'est dans
une obscurité totale qu'Orphée prend le chemin du retour:

carpitur adclivis per muta silentia trames,
arduus, obscurus, caligine densus opaca.

[Met. 10, 53]

23. J. B. Solodow, op. cit., p. 38, M. Stitz, Ovid und Vergils Aeneis:
Interpretationen Met. 13, 623-14, 608, Diss. Freiburg/Br. 1962, p. 78, et
G. K. Galinsky, op. cit., p. 220: «The procedure is typical of most of his
"borrowings" of Vergilian phrases and even motifs: he prefers to use them
in contexts that are different from those in which the Vergilian originals
occur.»

24. Met. 4, 438, nigri fera regia Ditis.
25. Ibid., v. 436, pallor hiemsque tenent late loca senta.
26. Ibid., v. 437, Styx nebulas exhalat iners. Voir E. J. Bernbeck,

Beobachtungen zur Darstellungsart in Ovids Metamorphosen, München,
1967, chap. I, «Ovids Ino-Erzählung» {Met. 4, 416-542), p. 10-16.



50 ÉTUDES DE LETTRES

On peut se demander comment, plongé dans les ténèbres, il a

pu être tenté de jeter un regard sur Eurydice27. En même temps,
nous sommes obligés d'admettre que nous ne voyons pas davantage,

et que tout regard nous est également interdit. La tournure
inamoena régna ne nous montre rien, elle nous renvoie à notre
propre rêve nostalgique du locus amoenus, lieu paradisiaque par
excellence.

Enée enfin, confronté à YOrcus qualifié de redoutable —for-
midabilis (Met. 14, 116) — ne réagit ni n'agit: vidit opes (v. 117),
écrit Ovide28, en choisissant un terme qui désigne à la fois les
richesses, la puissance et le pouvoir, en somme un mot aveugle
qui ne donne rien à voir29:

[..Jetformidabilis Orci
vidit opes atavosque suos umbramque senilem
magnanimi Anchisae [...]

[Met. 14, 116 - 118]

Muni du rameau d'or (v. 114s.), son «Sésame, ouvre-toi»,
l'Enée d'Ovide ressemble en effet plus à Ali-Baba, «homme
paisible et détestant les aventures et les complications30», qu'à son
modèle virgilien qui, lui, n'échappe pas aux instants de frayeur
au cours de sa catabase31. Cependant, Ali-Baba est bouleversé et
ne s'avance qu'en tremblant vers les richesses qui sont entassées
dans la caverne et décrites avec gourmandise, tandis que nous
devons nous contenter d'une expression plate et pâle: formidabilis

Orcus.

27. Auparavant Orphée a fait savoir (Met. 4, 20): non hue, ut opaca vide-
rem Tartara descendi. Voir C. Neumeister, «Orpheus und Eurydike: Eine
Vergil-Parodie Ovids» (Met. 10, 1-66 und Verg. Georg., 4, 457-527),
Würzburger Jahrbücher, 12 (1986), p. 169-81.

28. M. Stitz, op. cit., p. 78: «Wieder einmal vertritt das Sehen [...] das
Erleben».

29. «Man darf dieses Wort nicht so konkret nehmen», cf. F. Bömer,
Komm. Met. XW-XV, Heidelberg, 1986, ad loc. Il s'agit pourtant d'une chose
vue, et la plupart des traducteurs et commentateurs optent pour «richesse»;
Haupt-EhWald-von Albrecht, Zürich-Dublin, 1966, p. 364, H. Breitenbach,

Zürich, 1966, p. 923, B. A. Proosdij, Leiden, 1982, ad loc., p. 433,
«de rijkdom». J. B. Solodow, op. cit., p. 148: «He saw the wealth of dread
Orcus». G. Lafaye, Paris, 1930, est le seul à traduire: «Il voit alors le
populeux empire du redoutable Orcus».

30. Le Livre des mille nuits et une nuit, trad. J. C. Mardrus, Bruxelles,
1947, V, p. 330.

31. Cf. Aen. 6, 559: constitit Aeneas strepitumque exterritus hausit.



BARBARUS ENSIS 51

Sans lien apparent avec la narration, l'adjectif est pourtant
choisi à dessein. Absent du vocabulaire épique virgilien, il
rappelle, comme un très lointain écho, le geste inconsidéré d'Enée
qui, pris de panique face aux monstres qui peuplent le vestibule
des Enfers, dégaine son épée:

corripit hic subita trepidus formidine ferrum.
\/En. 6, 290]

Détaché de cette référence, formidabilis ne serait guère plus
explicite que la tournure novissima régna:

Elysiasque domos et régna novissima mundi
[Met. 14, 111]

L'Orcus ovidien, bien qu'il soit qualifié de redoutable, ne fait
peur ni à Enée ni au lecteur, mais l'évocation des Champs
Elysées suscite encore moins d'émotion: il n'y a ni éclat de

l'éther, ni ouverture vers des horizons plus larges, ni champs, ni
bosquets, ni béatitude {/En. 6, 638ss.): on ne trouve que l'indication

d'un terme sans valeur locale et temporelle réelle, novissima,
un vague royaume eschatologique aux confins du monde32.

La formule magnanimus Anchises {Met. 14, 118), véritable
réemploi de l'adjectif que Virgile avait réservé au fils33, convient
également aux héros qui se trouvent aux Enfers {/En. 6, 307 et
648ss.).

hic genus antiquum Teucri, pulcherrima proies,
magnanimi heroes nati melioribus annis,
Ilusque Assaracusque et Troiae Dardanus auctor.

[/En. 6, 648 - 650]

Dans ce contexte d'outre-tombe, l'épithète est ressentie
comme une sorte de titre de gloire accordé aux héros élevés au

rang d'«âmes bienheureuses» {/En. 6, 669) qui habitent «les
espaces riants, les aimables prairies des bois fortunés» (ibid. v.
637s.). En effet, la formule magnanimus Anchises d'Ovide, au lieu
d'effacer le souvenir de son modèle, réussit, paradoxalement, à le

32. Cf. M. Stitz, op. cit., p. 77, et F. Börner, Komm, ad loc. L'ambiguïté de
novissimum n'est pas propre à Ovide, cf. Cat. 4, 24 et le commentaire de
C. J. Fordyce, Oxford, 1965, ad loc.

33. O. S. Due, op. cit., p. 41, attire l'attention sur la tendance d'Ovide à
transformer les epitheta necessaria en epitheta ornantia: voir pius Anchises
(Met. 13, 640) ou héros maxime (ibid. v. 644), F. Börner, Komm, ad loc.,
M. Stitz, op. cit., p. 78, et J. B. Solodow, op. cit., p. 149.



52 ÉTUDES DE LETTRES

restituer dans l'esprit du lecteur. Apulée dira que, pour être beau
et précieux, il faut éliminer et sacrifier, et que le chef-d'œuvre
est le résultat d'un manque et d'une perte: limae tenuantis detri-
mento conspicuum et (ipsius auri) damno pretiosum {Met. 6, 6, l)34.
La «nudité» du récit ovidien ne vise nullement l'ascèse esthétique

de la pureté mais, au contraire, tend et parvient à suggérer
l'étoffe dont elle a été dépouillée.

Ce que notre poète a sacrifié, c'est le spectacle, qui a totalement

disparu: il ne reste que le spectateur, Enée. Quant au
lecteur, il se contentera du jeu de mots érudit Orcus/opes à la place
de Dis!dives, étymologie bien connue35. Peut-être sera-t-il étonné
de la hiérarchie ovidienne des valeurs qui place Anchise non
seulement sur le même plan, mais encore après les richesses36.

La pietas d'Enée

Si le recours au vocabulaire virgilien permet à Ovide de poser
certains jalons de son récit, il ne craint pas, au moyen de
juxtapositions apparemment innocentes, de mettre subrepticement en
question le texte de son modèle. Ainsi la Sybille avait fait l'éloge
d'Enée:

dextera per ferrum, pietas spectata per ignés.
[Met. 14, 109]

Elle ne dit là rien d'autre que Virgile:
Troïus Aeneas, pietate insignis et armis.

[jEn. 6, 403]

Et pourtant, ce vers des Métamorphoses a été compris comme
une profanation37. On se souvient ici de la fuite d'Enée avec les

34. Il s'agit du char fabriqué par Vulcain et offert à Vénus. La problématique

du Beau dans la rhétorique est traitée par T. Todorov, «Splendeur et
misère de la rhétorique», in Théories du symbole, Paris, 1977, p. 59-83.

35. Cf. Cic. Nat. deor. 2, 66 et le commentaire d'A. S. Pease, Cambridge
Mss. (reprint Darmstadt, 1968), p. 720, F. Börner, Komm, ad loc., et J. B.
Solodow, op. cit., p. 149. Orcus/opes est, en revanche, passé sous silence par
F. Ahl, Metaformations: Soundplay and Wordplay in Ovid and other Classics,
Ithaca-London, 1985.

36. M. Stitz, op. cit., p. 25: «Vergil könnte Anchises nicht in dieser
provokatorischen Ausdrücklichkeit auf eine Stufe stellen». Cf. J. B. Solodow,
op. cit., p. 143.

37. F. Bömer, «Ovid und die Sprache Vergils», Gymnasium, 66 (1959),
p. 279, et E. J. Kenney, «The Style of the Metamorphoses», in Ovid, éd. J.

W. Binns, London, 1973, p. 119. A l'opposé, G. K. Galinsky, op. cit., p. 225.



BARBARUS ENSIS 53

Pénates, son père sur les épaules et son fils à ses côtés, scène

emblématique, illustrant à elle seule la pietas du Troyen:

[...] sacra et, sacra altérapatrem
fert umeris, venerabile onus, Cythereius héros
de tantis opibus praedam plus eligit illam [se. Anchisem]
Ascaniumque suum [...]

[Met. 13, 624 - 627]

Dans les Fastes nous lisons à deux reprises la même scène

évoquée en termes identiques:

iam plus Aeneas sacra, et sacra altéra, patrem
adferet [...]

[Fast. 1, 527s.]

hinc satus Aeneas, pietas spectata, per ignés
sacra patremque humeris, sacra altera, tulit.

[ibid. 4, 37s.]

La tournure a visiblement plu à Ovide, remarque F. Börner38.
Mais nous verrions plutôt ici notre héros littéralement figé dans

l'image de l'iconographie officielle39, où le geste remplace la
geste de l'épopée virgilienne. Dans ces deux cas le contexte est
chargé de propagande impériale: au livre I des Fastes, il est question

de la future grandeur de Rome et, au livre IV, de la généalogie
des Iulii40. Si l'on en croit M. Horkheimer, et son expérience

du fascisme, il n'y aurait qu'un pas de l'imposture originelle du

38. F. Borner, Komm, ad loc. Cf. Fast. 3, 423 sq., Her. 7, 80, 107 et 158,
Pont. 1,1, 33. M. Stitz, op. cit., p. 27: «Wie ein Versatzstück erscheint das
Bild immer wieder bei Ovid».

39. G. K. Galinsky, Aeneas, Sicily, and Rome, Princeton, 1969, p. 8 sq.,
W. Fuchs, «Die Bildgeschichte der Flucht des Aeneas», Aufstieg und
Nierdergang der Römischen Welt, 1, 4 (1973), p. 615 sq., P. Zanker,
Augustus und die Macht der Bilder, München, 1987, p. 171-239, chap. «Die
mytische Überhöhung des Staates». J. Ganzert et V. Rockel, «Augustus-
forum und Mars-Ultor-Tempel», in Kaiser Augustus und die verlorene
Republik, catalogue de l'exposition au M. Gropius-Bau, Berlin, 1988,
p. 155 sq. Quant aux liens entre Virgile et l'iconographie du prineipat voir
aussi G. Binder, Aeneas und Augustus: Interpretationen zum achten Buch der
Aeneis, Meisenheim/Glan, 1971, p. 157 sq., Exkurs: «Aeneas-Romulus-
Augustus, zwei Gründergestalten», et A. Dubordieu, Les Origines et le
développement des Pénates à Rome, Roma, 1989, p. 206 sq.

40. Pour l'état des questions, cf. F. Börner, Komm. Met. XII-XIII,
Heidelberg, 1982, p. 364 sq., et S. Lewuillon, «La piété d'Enée et Caton le
Censeur», Latomus, 38 (1979), p. 140 sq.



54 ÉTUDES DE LETTRES

mythe à la canonisation: «Schon der originale Mythos enthält das
Moment der Lüge, das im Schwindelhaften des Faschismus
triumphiert41.»

C'est en sa qualité de fils de Vénus qu'Enée entre en scène —
Cythereius ne se trouve pas chez Virgile, Anchisiades est absent
chez Ovide — et c'est en tant que fils de Vénus qu'il la quittera le
moment venu (Met. 14, 584). Anchise est sauvé par un demi-dieu

—, son fils d'ailleurs n'est plus le pius Aeneas mais le pieux tout
court. Un seul mot a suffi à le transformer en archétype. Mais pius
est placé à côté de praeda et l'allitération souligne encore la
juxtaposition qui confine à l'oxymore. L'image du rapt est ainsi
suggérée, même si la violence est fortement atténuée par le verbe
eligit. Or M. Stitz a été la première à voir dans notre passage une
allusion à une autre version de la fuite d'Enée: après avoir obtenu
le sauf-conduit de la part des Grecs, ceux-ci lui proposent même
de faire son choix parmi les biens qu'il aimerait emporter. Enée
choisit alors son père et les Pénates42. Cette variante
«apocryphe», à mi-chemin entre la trahison d'Enée43 et la geste
providentielle selon Virgile, ne transparaît que dans ces vers des

Métamorphoses. Enée n'est pourtant pas le praedo, l'autre Paris,
qu'Amata (/En. 7, 362) et les femmes du Latium voient en lui
(/En. 11, 484), et Ovide ne cherche pas à imiter Mézence en insultant

ouvertement le Troyen44. Il lui suffit apparemment de mettre
en question la version officielle et définitive de Y Enéide à laquelle
il préfère une autre, et de satisfaire le plaisir du poète érudit —
poeta doctus — qui consiste à varier un sujet donné — referre
idem aliter (Ars 2, 128) — à l'instar de son facundus Ulixes (ibid.
v. 123). Reste à savoir si, dans cette variation, il s'agit toujours de
la même chose. Notre Enée finalement, emportant tel un
vainqueur son butin — l'image n'a pas manqué d'irriter la critique45

41. M. Horkeimer, «Odysseus oder der Mythos der Aufklärung» (1944),
in Dialektik der Aufklärung, éd. M. Horkheimer et Th. Adorno, Frankfurt,
1969, p. 52.

42. Version connue de Denys d'Halicarnasse et de Varron que cite Serv.
auct. ad Aen. 2, 636. «Un petit roman de la vertu», d'après J. Perret, Les
Origines de la légende troyenne de Rome (281-31), Paris, 1942, p. 355, et
A. Dubordieu, op. cit., p. 179 sq.

43. J. Perret, op. cit., p. 356 et G. K. Galinsky, op. cit. supra note 39,
p. 48 sq.: Aeneas-proditor.

44. R. O. A. M. Lyne, op. cit., p. 161 sq.
45. M. Stitz, op. cit., p. 26, et J. B. Solodow, op. cit., p. 144: «Ovid strangely

suggest that Aeneas was the victor of Troyan war».



BARBARUS ENSIS 55

— ne se distingue pas de Jason qui emmène avec lui Médée au
même titre que la Toison d'or:

héros Aesonius potitur spolioque superbus
muneris auctorem [se. Medeam] secum, spolia altera,
portons

[Met. 7, 156s],

Ici l'influence de la tradition des métaphores guerrières,
chères au langage érotique et spécialement prisées par Ovide46,
paraît évidente. Dans les Héroïdes, la tournure catullienne exuvia
virginea47 a inspiré l'image du spolium virginitatis4*. Mais dans le
cas d'Anchise, la connotation érotique est complètement
évacuée, il n'est plus question de jouissance mais de possession,
comme si tout guerrier n'agissait qu'en fonction du butin — spolia

et praeda. Incontestablement les deux héros perdent un peu de
leur aura surhumaine et de leur grandeur mythique. «Sans
s'interdire des égratignures [Ovide] va rarement jusqu'à la
profanation et la parodie sarcastique» écrit J.-M. Frécaut49. Même si
sa subversion n'est pas très destructive, un léger doute subsiste...
Quoi d'étonnant donc si la position d'Ovide vis-à-vis d'Auguste
est périodiquement remise en question50.

Mais ne perdons pas de vue la fonction essentielle de VEnéide
ovidienne qui consiste à servir de cadre à d'autres récits, notam-

46. A. Spiess, Militât omnis amans: Ein Beitrag zur Bildersprache der antiken

Erotik, Diss. Tübingen, 1930 (reprint New York-London, 1978), S.

Mack, Ovid, New Haven-London, 1988.
47. Cat. 66, 13 sq., dulcia nocturnae portans vestigia rixae, quam de virgi-

neis gesserat exuviis.
48. Her. 5, 14 sq., ille meae spolium virginitatis habet id quoque luctando;

rupi tamen ungue capillos oraque sunt digitis aspera facta meis.
49. J. M. FrEcaut, «Les transitions dans les Métamorphoses d'Ovide»,

Revue des Etudes Latines, 16 (1968), p. 256. Lorsque l'auteur du poème Etna
raconte comment Amphinomus et son frère ont sauvé leurs vieux parents du
feu provoqué par l'éruption du volcan, il se souvient de notre passage, sans
y voir la moindre charge subversive, v. 630-633: illis divitiae solae materque
paterque t hanc rapiunt praedam mediumques exire per ignem I ipso dantefidem
properant o maxima rerum / et merito pietas homini tutissima virtus!

50. L'image d'un Ovide apolitique, défendue par G. K. Galinsky, op. cit.
supra note 12, n'a pas convaincu tout le monde: cf. N. Zumwalt, «Fama
subversa: Theme and Structure in Ovid's Metamorphoses 12», California
Sudies in Classical Antiquity, 10 (1978), p. 209-222. S. Lundström, in Ovids
Metamorphosen und die Politik des Kaisers, Upsala, 1980, voit en Ovide un
«Protestsänger» et S. Hinds, op. cit., p. 23 sq., reprend l'idée du poète
subversif.



56 ÉTUDES DE LETTRES

ment aux métamorphoses qui reviennent ici au premier plan.
Enée, effacé à l'extrême et figé, laisse la place à d'autres
auxquels Virgile n'avait accordé que de seconds et troisièmes rôles,
et dans le cas de Macarée il s'agit même d'une création (Met. 14,
159ss.). «L'Enéide n'est pas vraiment parodiée, mais simplement
complétée», constate encore J.-M. Frécaut51. Lorsque le récit suit
la trame de son modèle, il est volontairement elliptique, mais
1 'arte allusiva, pour reprendre une expression chère à G. Pasquali
et G.B. Conte52, est maniée avec une telle maîtrise que le lecteur,
à son tour, complète aisément Ovide. Son économie des moyens
joue en faveur et de son modèle et de ses propres récits.

La rencontre entre Achéménide et Macarée

Après l'intermède passé en compagnie de la bien vieille et
bien touchante Sybille de Cumes (Met. 14, 130-153), l'étape
suivante est, comme d'habitude, soigneusement indiquée:

Troius Aeneas sacrisque ex more litatis
litora adit nondum nutricis habentia nomen53.

[Met. 14, 156s.]

On l'aura compris, il s'agit de Caiéta54, première halte des

Troyens au début du livre 7 et dernière étape avant l'arrivée au
Latium. Visiblement Ovide préfère, pour les déplacements de son
héros, l'épithète Troius à Cythereius, le lieu d'origine au pedigree,
tandis que Virgile avait mis l'accent sur la pietas:

At pius exsequiis Aeneas rite solutis
[/En. 7, 5]

C'est dans cet endroit, où Enée est en quelque sorte définitivement

sevré de sa patrie, qu'a lieu la rencontre entre les deux

51. J. M. Frécaut, op. cit., p. 262, et L'Esprit et l'humour chez Ovide,
Grenoble, 1972, p. 244.

52. G. Pasquali cité par G. Giangrande, «Arte allusiva and Alexandrian
Epic Poetry», Classical Quarterly, 17 (1967), p. 85, et G. B. Conte,
«Memoria dei poeti e arte allusiva», in Memoria dei poeti e sistema
letterario, Torino, 1985 (1974), p. 3 sq.

53. Cf. Aen. 7, 1 sq. R. Lamacchia, op. cit., p. 325 sq. Nondum, aux yeux
de M. Stitz, op. cit., p. 80, n'est qu'un simple «Gebrauchswort zeitlicher
Systemierung»; il inverse pourtant la perspective temporelle de Virgile
(v. 3): et nunc servat honos sedem tuus; cf. E. J. Bernbeck, op. cit., p. 121.

54. Voir J. Perret, op. cit., p. 116 sq.



BARBARUS ENSIS 57

Grecs, Macarée et Achéménide. Dans ce contexte, dominé par
l'antagonisme grec/troyen, l'expression Troius Aeneas55 est plus
qu'une simple réminiscence virgilienne, elle s'oppose clairement
à comes experientis Ulixei (Met. 14, 159), et cet Ulysse plein
d'entrain s'oppose à son tour à l'infortuné de l'Enéide dont
Achéménide avait été le compagnon, comes infelicis Ulixi (/En. 3,
613). L'abandon, tout comme la surprise causée par ces retrouvailles

inattendues, est traduit par un long hyperbate — desertum
quondam mediis e rupibus Aetnae / noscit Achaemenidem (Met. 14,
160s.) — tandis que la juxtaposition suivante de deux termes
antithétiques illustre le choc de la confrontation:

[...] cur ' inquit ' barbara Graium
prora vehit? [...]

[Met. 14, 163s.]

Jamais chez Virgile barbarus ne s'oppose à Graius, et dans les
deux cas où il est employé, il nous rappelle le premier sens de

l'adjectif qui désigne la différence culturelle sans jugement de
valeur. Ainsi l'or barbare représente le luxe oriental du palais de
Priam (/En. 2, 504) et les barbara tegmina crurum (/En. 11, 777)
du prêtre de Cybèle, Chlorée, renforcent encore l'exotisme de
son apparence rutilante qui fascine Camille. C'est un autre
barbare, et donc discrédité d'avance, le roi Iarbas, qui se fait le
porte-parole du mépris et de l'indignation xénophobes:

et nunc ille Paris cum semiviro comitatu,
Maeonia mentum mitra crinemque madentem
subnexus, raptopotitur [...]

[/En. 4, 215ss.]

Escorté d'eunuques, avec sa coiffe étrange et ses cheveux
parfumés, assimilé à Paris, Enée réunit en sa personne tous les
clichés qui sont associés au Phrygien56 tel que nous le connaissons
depuis son apparition dans la tragédie grecque. Turnus enfin,
lorsqu'il se prépare au duel final, n'a pas oublié que le barbare
— chez Euripide déjà équivalent de phrygien — est aussi un
despote. Décidé à abattre l'«eunuque aux cheveux frisés au fer
chaud et parfumés» (/En. 12, 99), c'est au «tyran phrygien» qu'il
s'adresse (ibid. v. 75). L'existence des cultes orientaux à Rome et

55. Dans VEnéide, Troius Aeneas se trouve trois fois au début d'un vers:
1,596; 6,403 et 7, 221.

56. E. Hall, Inventing the Barbarian, Oxford, 1989, p. 58 et p. 154.



58 ÉTUDES DE LETTRES

en Italie, suscitant à la fois fascination et rejet, apporte une
dimension supplémentaire au stéréotype négatif. Aux yeux du
lecteur, en revanche, qui se souvient des paroles orgueilleuses du
beau-frère du Rutule ayant revendiqué son appartenance à une
«race de souche dure» — durum a Stirpe genus (/En. 9, 603)57 —
le barbare se trouve parmi les peuples sauvages qu'Enée a pour
mission de combattre58. En accord avec la prophétie du livre 1,

Anchise révèle à son fils:

[...] gens dura atque aspera cultu
debellanda tibi Latio est. [...]

[/En. 5, 730s.]

La paix et la civilisation seront l'œuvre d'un Troyen et de ses
descendants (Ain. 6, 756ss.), de celui que Buchheit nomme
«Dardanus le Romain59».

Chez Ovide, il n'y a ni exotisme clinquant ni primitivisme
associé à la sauvagerie. On ne dépasse guère l'opposition entre
barbarus et Graius, quasi innocente comme l'indique la fin du
récit d'Achéménide qui reprend la question initiale:

[...] Graium ratis Troiana recepit
[Met. 14, 220]

Le ton neutre affecté par Ovide ne nous fait pourtant pas
oublier que, depuis l'époque des Guerres Médiques, la Guerre de
Troie est restée dans l'esprit de tous le combat mené par la Grèce
contre la barbarie, comme le rappelle encore Horace: Graecia
barbariae lento collisa duello60.

57. A. Fo, «Barbari, stranieri e gente di terre lontane nella poesia di
Virgilio», Quaderni Cataresi di Studi class, e medievali, 5 (1983), p. 325 sq.,
N. Horsefall, «Numanus Remulus: Ethnography and Propaganda in Aen.
9, 598 sq.», Latomus, 30 (1971), p. 1108-16, M. Dickie, «The Speech of
Numanus Remulus», in Papers of the Liverpool Latin Sem., 5 (1985), p. 165-
221, et R. Glei, op. cit., p. 182 sq.

58. V. Buchheit, «Gesittung durch Belehrung und Eroberung»,
Würzburger Jahrbücher für Altertumswissenschaft, 7 (1981), p. 203 sq. Enée,
l'homme venu de l'Orient, se transforme progressivement en «Romain».
Y. A. Dauge, Le Barbare: Recherches sur la conception romaine de la barbarie

et de la civilisation, Bruxelles, 1981, p. 154 sq. et p. 147.
59. V. Buchheit, Vergil über die Sendung Roms, Heidelberg, 1963, p. 151

sq.
60. Hör. Epist. 1, 2, 7. Cf. Cic. Off. 3, 99: consentientem Graeciam ad bellum

barbaris inferendum.



BARBARUS ENSIS 59

Quant à l'histoire racontée par Achéménide, il s'agit de l'épisode

bien connu de Polyphème61. Ovide, une fois n'est pas
coutume, relève le défi au moment attendu: il convoque et provoque
Virgile (JEn. 3, 588ss.) et Homère (Od. 9, 216ss.) en créant à son
tour un «tableau rapporté». Comparée à Y Enéide, l'histoire est
racontée à rebours et, à certains endroits, par la négative. Dans
d'autres cas enfin, la version virgilienne est légèrement retouchée.

Ainsi Ovide sacrifie Anchise qui avait tendu la main au
rescapé:

Ipse pater dextram Anchises haud multa moratus
dat iuveni atque animum praesenti pignore firmat.

[/En. 3, 610s.]

A la place de l'émotion créée par la noblesse du geste, nous
trouvons dans les Métamorphoses les remerciements pleins
d'emphase qu'Achéménide adresse au fils:

si minus Aenean veneror genitore; nec umquam
esse satis potero, praestem licet omnia, gratus,
quod loquor et spiro caelumque et sidera solis
respicio, possim ingratus et inpius esse?

ille dédit, quod non anima haec Cyclopis in ora
venit [...]

[Met. 14, 170-175]

Toute la valeur exemplaire du héros revient ici au premier
plan. En effet, celui-ci apparaît à la fois comme 0£Ôç Gtoxqp et
père62 qui inspire vénération, gratitude et pietas.

On ne saurait pourtant passer sous silence la variante immemor
au lieu de impius, conservée par un grand nombre de manuscrits
se distinguant ainsi de M et N, les deux frères parmi nos codex
les plus anciens. Cette leçon est facile à comprendre: d'une part,
impius est ressenti comme impropre à exprimer l'ingratitude;

61. Cf. E. Römisch, «Die Achaemenides-Episode in Vergils Aeneis», in
Studien zum antiken Epos, éd. H. Görgemanns et E. A. Schmidt,
Meisenheim/Glan, 1976, p. 215. G. K. Galinsky, «L'Eneide di Ovidio
(Met. 13, 623-14, 608)», Maia, 28 (1976), p. 8 sq. G. Baldo, «Il codice
epico nelle Metamorfosi di Ovidio», Materiali e Discussioni per l'analisi dei
testi class., 16 (1986), p. 118 sq.

62. La tournure dare quod est rare d'après F. Börner, Komm, ad loc. Le
Thesaurus Linguae Latinae ne mentionne en effet qu'un seul autre exemple
qui se trouve chez Optât de Milève, c. Parmen. Donat. 5, 7, éd. Zwisa,
CSEL 26, p. 134, 11: a te datum esse quod homo fidelis effectus est. A quatre
cents ans de distance, nous retrouvons ici le même ton solennel et religieux
que chez Ovide.



60 ÉTUDES DE LETTRES

d'autre part, on trouve à deux reprises dans les Métamorphoses
l'adjectif immemor dans un contexte analogue63, sans parler de
l'association fréquente de immemor et ingratus64. Toutes les
autres récurrences de impius ne posent pas de problèmes à

l'exception de 13, 318 où, dans les deux manuscrits cités, on
peut lire inita incendia65. Aucun éditeur n'a retenu cette leçon
maladroite, pas plus d'ailleurs que immemor. Dans le cas de
impius, Ovide partage l'hyperbole avec Cicéron qui, en 57 après
son retour de dix-sept mois d'exil, rédigea un discours de
remerciement destiné au peuple romain où il ne lésinait pas sur les

moyens rhétoriques:

at gravissime vituperator qui in tantis beneficiis quanta
vos in me
contulistis remunerandis est tardior, neque solum ingratus,

quod ipsum grave
est, verum etiam impius appelletur necesse est.

[p. red. ad Quirit. 23]

Achéménide a sûrement dû faire ses classes chez Cicéron
avant de s'embarquer sur le navire d'Ulysse et aucune aventure
n'a pu effacer dans son esprit le souvenir de cette rhétorique.

La nuance ironique de l'action de grâces dans la bouche
d'Achéménide respecte parfaitement l'image officielle d'Enée
tout en rehaussant ses traits. Pius et pater, déjà deux épithètes-
clés chez Virgile, confèrent à Enée un rôle qui est celui du
princeps66. Comment, en effet, ne pas penser à Auguste qui, ayant
obtenu en 2 av. J.-C. le titre pater patriae61, se met à écrire ses
Res gestae, conscient d'avoir atteint le sommet de sa carrière.
Auparavant, en 27, il avait reçu du Sénat et du peuple romain le
fameux clupeus virtutum avec la légende VIRTVTIS CLEMEN-

63. Met. 10, 682 sq. et 15, 122.
64. Cic. Phil. 2, 33. Sén. Benef. 7, 26, 2. Plin. Epist. 8, 18, 3.
65. Il est encore un passage où scribes et éditeurs hésitent à maintenir

impius-. Rem. 757 sq. impius E K (Némethy, Bornecque, Lenz, Goold,
Henderson) / ipsius R Y (Ehwald, Kenney, Lücke, Pinotti, Lazzarini), voir
A. A. Henderson, «Notes on the Text of Ovid's Remédia Amoris»,
Classical Quarterly, 30 (1980), p. 166 sq. Il faut évidemment une dose
d'humour pour accepter l'image du poète bradant ses biens d'une manière
scandaleuse et sans scrupules, mais il la faut aussi dans le cas
d'Achéménide.

66. J. Hellegouarc'h, «Pius Aeneas: une retractatio», in Mélanges H. Le
Bonniec, Bruxelles, 1988, p. 274.

67. A. Alföldi, Der Vater des Abendlandes, Darmstadt, 1971, p. 92 sq. et
D. Kienast, Augustus: Princeps und Monarch, Darmstadt, 1982, p. 110 sq.



BARBARUS ENSIS 61

TIAEQVE ET IVSTITIAE ET PIETATIS CAVSA, événement
capital sur son chemin vers le titre convoité. Sa pietas comprise
comme iustitia adversum deos, selon la célèbre définition de
Cicéron68, a été réalisée avec faste et éclat par tout le programme
de construction et de restauration des sanctuaires. Gravée pour
l'éternité sur le bouclier, elle appelle et exprime en même temps
celle que le peuple doit à son père et bienfaiteur. A l'image
immuable du plus Aeneas répond donc la pietas immobilisé
d'Achéménide.

Comme pour mieux nous convaincre, Enée trouve ses
meilleurs thuriféraires parmi ses anciens ennemis, car Macarée
non plus ne manque pas de s'adresser à lui en des termes
dithyrambiques:

[...] tuque, o iustissime Troum
nate dea (neque enimfinito Marte vocandus
hostis es, Aenea) [...]

[Met. 14, 245-247]

Chez Virgile, le superlatif iustissimus n'est jamais appliqué à
Enée. L'unique exemple concerne Rhipée, héros mort lors de la
prise de Troie:

[...] cadit et Rhipeus, iustissimus unus
qui fuit in Teucris et servantissimus aequi.

[/En. 2, 426s.]

Mais il est vrai qu'Ilionée avait fait l'éloge d'Enée en ces
termes:

rex erat Aeneas nobis, quo iustior alter
nec pietate fuit, nec bello maior in armis.

[Ein. 1, 544s.]

Auparavant, la Sibylle avait salué sa virtus et sa pietas (Met.
14, 109, v. p. 52), mais il incombe à Macarée d'ajouter la iustitia
à ces deux vertus cardinales qu'Auguste partagera également
avec Enée:

[...] lesesque feret iustissimus auctor
[Met. 15, 833]

68. Cic. Nat. deor. 1, 116, éd. A. S. Pease, p. 510.
69. Pietas immobilis erga principem, légende gravée sur le socle d'une

statue érigée en l'honneur d'un courtisan férocement portraituré par
Suétone, Vitell. 3.



62 ÉTUDES DE LETTRES

Toujours respectueux du code épique, Macarée n'hésite pas à

appeler le chef des Troyens nate dea10. En effet, c'est au fils
d'une déesse qu'on s'adresse lorsqu'on a affaire à Enée, et sur
les onze apparitions de ce vocatif dans VEnéide, celui-ci est placé
six fois en tête du vers.

Enée au Eatium — Caiéta

Dans la suite, Enée disparaît pour laisser la place à Polyphème
et à Circé71, les deux protagonistes principaux dans les récits de
nos rescapés grecs. Macarée quitte finalement le monde de
VOdyssée pour passer à la mythologie italique en racontant la
métamorphose de Picus {Met. 14, 308-396) et celle de Canens
{ibid. 397-434). Lorsqu'il a enfin terminé, nous nous retrouvons
à notre point de départ:

Finierat Macareus, urnaque Aeneia nutrix
condita marmoreo tumulo breve carmen habebat:
HIC ME CAIETAM NOTAE PIETATIS ALVMNVS
EREPTAM ARGOLICO QVO DEBVIT IGNE
CREMAVIT.

[Met. 14, 441-444]

Ainsi se ferme la grande parenthèse homérique introduite par
lev. 14, 157:

litora adit nondum nutricis habentis nomen72.

La boucle est bouclée, et nous sommes définitivement arrivés
au Latium où commence la deuxième partie de V Enéide.
Conformément à Virgile, Ovide rappelle ici explicitement la
piété d'Enée, mais le simple tertre dont il était question dans
VEnéide13 est remplacé par un véritable monument funéraire.
C'était Virgile lui-même qui s'était fait le porte-parole de la
gloire que le tombeau de Caieta confère au site tandis que, chez

70. Nate dea introduit encore la prophétie d'Hélénus (Met. 15, 439) en
accord avec Aen. 3, 374.

71. Mét. 14, 167-220 (Polyphème), ibid. v. 241-307 (Circé), passage
précédé de l'épisode chez le roi Eole {ibid. v. 223-232) et celui des

Lestrygones {ibid. v. 233-241). M. Stitz, op. cit., p. 89 sq., et H. B.
Guthmüller, Beobachtungen zum Aufbau der Metamorphosen Ovids, Diss.
Mahrburg/Lahn, 1964, p. 115 sq.

72. Voir note 53.
73. Aen. 7, 6: aggere composito tumuli.



BARBARUS ENSIS 63

Ovide, c'est l'épitaphe qui perpétue celle de la nota pietas du
«nourrisson», gravée pour toujours dans le marbre. Caieta, en
fait, n'est guère plus qu'une indication topographique74, et celui
à qui l'hommage est rendu est le pius Aeneas. A. Barchiesi a bien
vu qu'Ovide transforme l'épigramme «masquée» que nous lisons
chez Virgile en une vraie inscription funéraire. Reste à savoir si
celle-ci est bien conforme à la règle, comme il le prétend75. De
toute évidence, nous sommes loin de l'attachement affectueux
dont témoigne l'épitaphe qu'une certaine Cornelia Anthusa a fait
exécuter pour sa chère nourrice:

CORNELIA ANTHVSA IVNIAE PRIMAE
MAMMVLAE SVAE, VERAE MATRI,
IVC(VNDISSIMAE) DVLC(ISSIMAE). SINE LITE
VIXIT ANNIS LXXXII.

[Dessau 8549]

Si les autres exemples cités par H. Geist et G. Pfohl sont plus
sobres, jamais on ne trouve une mise en valeur particulière du
«donateur76». L'autre «Einzeldistichon» funéraire des
Métamorphoses, destiné à Phaéton, passe d'ailleurs complètement sous
silence les Naïades qui ont fait poser la pierre tombale77.

La guerre

Dans la suite, les événements se bousculent. Dans une
douzaine de vers {Met. 14, 445-456) les livres 7 à 10 et une partie du
livre 11 sont résumés. Ici Ovide recourt à un style narratif qu'il a

74. L'importance accordée à l'épisode de Caiéta illustre bien l'intérêt
typiquement romain d'Ovide pour Pédologie. Quis tantum fati credat habere
locum?, écrit-il {Fast. 1, 518), conscient de l'importance de celle-ci dans la
genèse des légendes. W. Kraus, «Ovidius Naso», in Ovid, éd. M. von
Albrecht et E. Zinn, Darmstadt, 1968, p. 126 sq.

75. A. Barchiesi, «Palinuro e Caieta: Due "epigrammi" virgiliani {Aen.
5, 870 e 7, 1-4)», Maia, 31 (1979), p. 9 note 18, et T. E. V. Pearce, «The
Tomb by the Sea: The History of a Motif», Latomus, 42 (1983), p. 110-115.

76. H. Geist et G. Pfohl, Römische Grabinschriften, München, 1976,
p. 56. Voir aussi les épitaphes de nourrices chez R. Günther, Frauenarbeit-
Frauenbindung, München, 1987, p. 74 sq.

77. Met. 2, 325-328: Naides Hesperiae trifida fumantia flamma / corpora
dant tumulo, signant quoque carminé saxum: / HIC SITVS EST PHAETON
CVRRVS AVRIGA PATERNI / QUEM SI NON TENVIT MAGNIS
TAMEN EXCIDIT AVSIS. M. Lausberg, Das Einzeldistichon, München,
1982, p. 285, et «Ein epigrammatisches Motiv in Ovids Metamorphosen»,
Grazer Beiträge 10 (1983), p. 181-191.



64 ÉTUDES DE LETTRES

emprunté aux historiens: des phrases courtes se succèdent, les
verbes — placés parfois au début du vers — dominent et font
avancer l'action, chaque détail est significatif et chaque mot est
choisi en fonction de la rapidité du récit. Voici Enée, sans aucune
transition, «prenant possession et de la maison et de la fille de
Latinus»:

Faunigenae domo potitur nataque Latini,
non sine Marte tamen [...]

[Met. 14, 449s.]

On connaît l'intérêt d'Ovide pour la topographie et l'étiologie,
de même que son goût pour la généalogie, surtout lorsqu'il est
question de nobles lignées. Faunigena, créé pour la circonstance,
est placé en tête du vers! Sur le sol italique, le chef troyen n'a en
tout cas rien perdu de sa farouche détermination et, tel Jason, il
va droit au but (v. p. 55): potitur]78

Sans la rallonge non sine Marte tamen, on aurait pu croire
qu'Ovide avait fait l'économie de tout le maius opus de Virgile
(Mn. 7, 45), et que la virtus d'Enée ne serait jamais mise à

l'épreuve, car, faut-il le rappeler, le héros de l'épopée ovidienne
ne s'est guère distingué jusqu'ici dans le combat, lui préférant de
loin les voyages.

C'est en sourdine, mais d'une manière solennelle que la guerre
fait son entrée sous forme de métonymie et de litote:

non sine Marte tamen: bellum cum gente feroci
suscipitur, pactaque furit pro coniuge Turnus.

[Met. 14, 450s.]

Après le constat prosaïque du début des hostilités — bellum
suscipitur — la seule précision apportée par Ovide concerne la
folie de Turnus. Faut-il y voir folle passion ou folie meurtrière?79
La réponse est évidemment donnée par VEnéide, et la lecture
«palempsestueuse» — l'expression n'est pas de Serge Gains-

78. F. Börner, Komm, ad loc., préfère atténuer le sens de potitur en le
traduisant par «erlangen, erreichen», tout comme G. Lafaye, qui propose:
«Enée obtient...». L'emploi surprenant de mots apparemment sans
équivoque rend difficile la traduction des iuncturae callidae ovidiennes.

79. G. K. Galinsky, op. cit. supra note 12, p. 235: «Ovid preserves
Vergil's notion of Turnus "furor", though the latter is assimilated to the
human love theme of the Metamorphoses». S. Lundström, op. cit., p. 52:
«eine erotische Angelegenheit».



BARBARUS ENS1S 65

bourg mais de Philippe Lejeune80 —, s'impose; mais, paradoxalement,

c'est l'hypotexte qui ressort d'un hypertexte effacé.
Toute la personnalité de Turnus est résumée dans furit, chargé

ainsi d'exprimer à lui tout seul le furor impius, le déchaînement et
cette violence irrationnelle que présente la guerre aux yeux de

Virgile81. Pour un bref instant celle-ci a pris le visage de Turnus
pour se transformer aussitôt en un combat qui oppose le Latium à

l'Etrurie:

concurrit Latio Tyrrhenia tota [...]
[Met. 14, 452]

C'est en quelque sorte un affrontement sans hommes, dont
l'issue sera une longue «quête» d'une victoire difficile:

[...] diuque
ardua sollicitis victoria quaeritur armis%2.

[Met. 14, 452s.]

Après la progression des événements suggérée par les verbes
suscipitur, furit et concurrit, nous assistons à des hostilités
interminables, sans qu'Ovide ne témoigne de la moindre compassion
pour le destin tragique des victimes. Son regard détaché s'arrête
à la répartition des forces hostiles mise en évidence par le
schéma binaire du vers:

et multi Rutulos, multi Troiana tuentur
castra83 [...]

[Met. 14, 455s.]

Quant à Enée, le grand absent, il ne fait qu'une brève apparition

au moment où il se rend auprès d'Evandre:

neque Aeneas Evandri ad moenia frustra
at Venulus frustra profugi Diomedis ad urbem
venerat [...]

[Met. 14, 456-458]

80. Voir G. Genette, Palimpsestes: La lecture au second degré, Paris,
1982, p. 452.

81. V. Pöschl, Die Dichtkunst Vergils, Berlin-New York, 19773, p. 29,
125 et 127, et P. Schenk, op. cit., p. 189 sq., chapitre «Der furor des
Turnus».

82. F. Borner, Komm, ad loc., attire l'attention sur la tournure inhabituelle
de sollicitis armis, étrangère au langage épique.

83. Réminiscence probable d'Aen. 9, 65 sq.: haud aliter Rutulo muros et
castra tuenti.



66 ÉTUDES DE LETTRES

Au parallélisme subtil que Virgile avait élaboré pour le récit
des deux ambassades, Ovide préfère visiblement une stratégie
simple. Mais, tandis que Vénulus écoute Diomède et son
histoire84 et fait une halte sur le chemin du retour — qui lui permet

d'apprendre la métamorphose d'un berger des Pouilles en
olivier {Met. 14, 514-526) —, Enée a de nouveau disparu, et n'est
toujours pas de retour quand les combats reprennent et que le
sang commence à couler:

Rutuli sine viribus Ulis
bella instructa gerunt, multumque ab utraque cruoris
parte datur [...]

[Met. 14, 528-530]

Conformément au postulat aristotélicien de l'unité d'action —
OÀT) Kaî Ttpà^iç85 — Ovide se contente de diagnostiquer
les étapes de la guerre. Le style délibérément sobre place en effet
ce passage dans une perspective historique86 et rapproche notre
poète de Tite-Live avec qui il ne partage pas seulement la
tendance vers la schématisation des événements mais aussi le refus
de décrire des scènes d'horreur — à quelques rares exceptions
près87.

Face au registre majestueux de Virgile, il choisit des termes
«exsangues» pour parler de la guerre et, comme dans sa version de
la descente aux Enfers d'Enée (v. p. 50 sq.), il fait une poésie qui
nous interdit d'«écouter l'image», selon l'expression d'Octavio
Paz. Une fois de plus l'absence du spectacle s'avère le moyen le
plus efficace pour rendre V Enéide présente et le silence éloquent.
Le parti pris de l'abstraction, sensible dès la métonymie de Mars
{Met. 14, 450), atteint pourtant les limites de la maladresse au
v. 454: auget uterque suas externo robore vires. La recherche d'une

84. M. Stitz, op. cit., p. 98 sq., et G. K. Galinsky, op. cit. supra note 12,

p. 236 sq.
85. Arist. Poet. 1450 et 1459. L'héritage de la théorie péripatéticienne qui

a marqué l'historiographie alexandrine est particulièrement sensible dans les
«Kurzerzählungen» de Tite-Live, qui illustrent parfaitement l'idéal de la
brevitas comprise comme vertu suprême du discours de l'historien: Cic.
Brut. 262, nihil enim in historia pura et illustri brevitate dulcius, cf. Or. 122.
E. Burck, Die Erzählkunst des Titus Livius, Berlin-Zürich, 1964, p. 183 sq.

86. M. Fuhrmann, «Narrative Techniken im Dienste der
Geschichtsschreibung», in Mélanges E. Burck, München, 1983, p. 21.

87. E. Burck, op. cit., p. 205 sq., et M. von Albrecht, Meister römischer
Prosa, Heidelberg, 1971, p. 120.



BARBARUS ENSIS 67

ardua victoria, enfin, n'est chez Ovide guère plus qu'une variante
du vieil adage per aspera ad astra88. Devant l'annonce pathétique
de Virgile, Ovide reste impassible, neutre et prosaïque:

[...] dicam horrida bella,
dicam acies actosque animis infunere reges
Tyrrhenamque manum totam sub arma coactam
Hesperiam [...]

[/En. 7, 41-44]

La métamorphose des vaisseaux d'Enée

C'est seulement après l'échec de l'ambassade de Vénulus que
la guerre se transforme en combat sanglant pour aboutir à un
véritable «corps à corps» avec Virgile: l'enjeu est l'épisode de la
métamorphose des vaisseaux d'Enée. Fert ecce (Met. 14, 530), en
tête de la phrase, nous confronte immédiatement avec Turnus.
Tout sera centré sur lui, véritable one-man-show par rapport à

Virgile89, qui met en scène le chef des Rutules admiré et entouré
de ses hommes lorsqu'il commet le forfait (/En. 9, 69-74). De
l'autre côté, il y a des Troyens réconfortés par Cybèle (ibid.
v. 114), tandis que, dans les Métamorphoses, c'est à Turnus tout
seul qu'elle s'adresse pour exprimer son indignation:

inrita sacrilega iactas incendia dextra
Turne! [...]

[Met. 14, 539s.]

Tout en réduisant les effectifs, Ovide n'hésite pas à forcer les
traits. A Viniuria Turni (/En. 9, 109) il préfère cette fois-ci la tournure

pathétique sacrilega dextra — faisant ainsi écho au seul
passage où Virgile emploie cet adjectif —, aux paroles désespérées
de Latinus au moment où la guerre éclate ouvertement:

ipsi has sacrilego pendetis sanguine poenas
[/En. 7, 595]

Dans Y Enéide, l'épisode des vaisseaux incendiés par Turnus et
transformés en nymphes marines est singulièrement mis en
valeur par une invocation aux Muses (/En. 9, 77-79), comme si
elles seules pouvaient nous permettre d'accéder au monde surna-

88. Trist. 4, 3, 74: ardua per praeceps gloria vidit iter, Ars. 2, 537: ardua
molimur sed nulla, nisi ardua virtus, cf. Pont. 2,2, 111.

89. F. Börner, Komm., p. 147.



68 ÉTUDES DE LETTRES

turel et mystérieux dominé par la présence conjuguée de dieux,
de prodiges et de miracles. Ovide, en revanche, ne nous mène
jamais vers d'autres sphères et ne quitte jamais le théâtre et le
décor de son univers fantastique, un jardin luxuriant mais clos.
Chaque fois, en effet, que nous dépassons le monde du
merveilleux, nous nous retrouvons dans la réalité du présent. Nous
reconnaissons ainsi en Enée le prototype d'Auguste et dans le
palais céleste de Jupiter celui du Palatin (Met. 1, 171-176). Le
miracle, mirabile monstrum (/En. 9, 120), dans sa nouvelle
version n'est plus tellement «monstrueux» puisqu'il se termine sur
une note amusante et amusée, tandis que, chez Virgile, le forfait
de Turnus et la métamorphose apparaissent comme deux événements

d'ordre cosmique qui font appel au Styx et à l'Olympe
(/En. 9, 104-106), et épouvantent hommes et chevaux tout en
bouleversant le cours du Tibre (Ain. 9, 123-125). A deux reprises
nous voyons toute la joie qui se lisait sur les visages des
nymphes lorsqu'elles voyaient l'épave du navire ayant appartenu
à Alcinoiis se transformer en rocher:

Neritiae ratis viderunt fragmina laetis
vultibus et laetis rigescere puppim
vultibus Alcinoi saxumque increscere ligno

[Met. 14, 563-565]

Tout d'un coup, l'acte sacrilège semble oublié et la culpabilité
de Turnus perdue de vue. Tout l'intérêt est tourné vers la
métamorphose (Met. 14, 549-557) dont Ovide prend plaisir à décrire
la lente progression90 et à enchaîner avec le souvenir de VOdyssée
(13, 159ss.). Il y a ainsi doublet, un simple récit d'une métamorphose

de plus, un fait divers qui n'effraie même pas Turnus:

spes erat, in nymphas animata classe marinas
posse metu monstri Rutulum desistere bello:
perstat [...]

[Met. 14, 566-568]

Enée et Turnus

Le point de non-retour dans la dramaturgie virgilienne,
Tévénement-clé qui scelle le destin tragique de Turnus, n'est qu'un

90. J. M. Frécaut, «La métamorphose de Niobé chez Ovide», Latomus,
39 (1980), p. 132 note 7.



BARBARUS ENSIS 69

bref épisode dans le déroulement du carmen perpetuum où
l'exploit du téméraire Rutule n'occupe aucunement une place
centrale, puisque Ovide a pris soin de bien équilibrer chacune
des séquences, de l'incendie jusqu'au final homérique (Met. 14,

530-565). Dans l'Enéide, Turnus prend la parole devant ses
hommes pour défier le destin et laisser libre cours à son
assurance, voire à son arrogance, fiducia (/En. 9, 126). Aux phrases
telles que nil me fatalia terrent (ibid. v. 133) ou satfatis Venerique
datum, (ibid. v. 135), qui traduisent aussi son aveuglement, Ovide
oppose le constat objectif, usant d'un parallélisme quelque peu
appuyé pour parler des deux belligérants:

[...] habetque deospars utraque, quodque deorum est
instar, habent animos [...]

[Met. 14, 568s.]

Si l'expression habere deos est courante et l'allusion aux
paroles prononcées par Turnus (/En. 9, 136s.) évidente, la suite
en revanche prend une tournure inattendue. Cependant, il n'y a

probablement pas davantage de blasphème91 dans la formule à

coloration théologique, instar deorum, qu'il n'y avait de profanation

au Met. 14, 109 (v. p. 52), il s'agit juste d'un moment de
surprise, d'une toute légère touche d'ironie qui contraste avec les
envolées pathétiques de Virgile. Le combat, enfin, qui oppose
nos deux guerriers est sans objet et sans but, et à la place du bellum

iustum nous assistons à une compétition sportive:

[...] nec iam dotalia régna
nec spectrum soceri nec te, Lavinia virgo,
sed vicisse petunt deponendique pudore
bella gerunt [...]

[Met. 14, 569-572]

Dans cette perspective il n'y a en effet plus de place pour les
dieux. Ovide ne scrute pas le destin comme le vates Virgile, mais
adopte la sagesse populaire, qui dit que fortes fortuna iuvat. En
fait, c'est l'ancien combattant de l'Amour et des Amours qui se
trahit ici avec tout son mépris pour la guerre:

[...] nos odimus arma
pax iuvat et media pace repertus amor

[Am. 3, 2, 49s.]

91. F. Borner, Komm, ad loc.: «zunächst eine fein formulierte Ketzerei.»



70 ÉTUDES DE LETTRES

De son exil encore il revendique comme seul titre de gloire
celui de tenerorum lusor amorum91, qu'il veut léguer à la postérité.

Nous savons pourtant que les Métamorphoses n'ont pas été

conçues comme nugae mais comme maius opus (Trist. 2, 63), à la
fois défi et hommage rendu au princeps poetarum de la part du
cadet qui n'a jamais cessé de se mesurer avec lui:

tantum se nobis elegi debere fatentur
quantum Vergilio nobile debet opus

[Rem. 395s.]

Mais contrairement à Virgile, qui a composé sa «noble œuvre»
après avoir écrit cum canerem reges et proelia, Cynthius aurem vel-
lit et admonuit (Bue. 6, 3s.), Ovide ne s'est jamais repenti. Lui qui
n'avait jamais cessé d'abhorrer tout ce qui était contraire à

l'otium93, se voit contraint à la fin de sa vie, sous la menace
constante d'attaques de peuples voisins, de faire face à la réalité
de la guerre et de s'armer contre le barbarus hostis94 qui rôde
dans les environs comme un loup (Trist. 4, 1, 79-82). N'étant ni
Achille ni Enée, le vieux poète en détresse se présente alors sous
les traits de Priame au moment de la prise de Troie (cf. /En. 2,
509ss.):

aspera militiae iuvenis certaminafugi,
nec nisi lusura arma manu;
nunc senior gladioque latus scutoque sinistram,
canitiem galeae subicioque meam

[Trist. 4, 1, 71-74]

Ainsi l'idéal héroïque sur fond de batailles meurtrières sera
chanté par d'autres, Ovide, lui, ne voit que la souffrance, qu'il
traduit en élégies mélancoliques. Dans les Métamorphoses enfin,
il ne nie pas seulement toute grandeur au combat opposant
Turnus à Enée — ce dernier d'ailleurs ne sera plus jamais
nommé —, mais va jusqu'à passer sous silence le duel final.
Contre toute attente, Ovide, lascivus quidem in heroicis selon

92. N. I. Herescu, «Le sens de l'épitaphe ovidienne», in Ovidiana, éd.
N. I. Herescu, Paris, 1958, p. 420-442.

93. Am. 1, 1, 2: ille ego nequitiae Naso poeta meae, cf. ibid. 1, 15, 1 sq.
Trist. 1, 5, 71 sq., 3, 2, 9 sq., 4, 1, 71 sq., 4, 10, 105 sq. et 5, 3, 9 sq. K. J.

Pratt, «Roman Anti-militarism», Classical Journal, 51 (1955), p. 22 sq.
94. A. Possodinov, Ovids Dichtung als Quelle für die Geschichte des

Schwarzmeergebietes, Konstanz, 1987, p. 39-47, chapitre «Barbaren und
Barbarentum».



BARBARUS ENSIS 71

Quintilien (inst. or. 10, 1, 88), a même négligé l'aspect érotique
de l'affaire de Lavinia95, la pacta coniunx de Turnus qui vient
d'être présentée comme enjeu de la guerre96. La raison de cet
«oubli» est pourtant simple: un scénario semblable a déjà servi
comme point de départ au récit de la bataille où se sont affrontés
Phinée et Persée. A la constellation Lavinia-Turnus-Enée correspond

le trio Andromède-Phinée-Persée. Le premier apparaît à la
fois comme belli temerarius auctor {Met. 5, 8) et praereptae coniu-
gis ultor (5, 10), en face duquel son frère s'exclame:

[...] quae te, germane, furentem
mens agit infacinus? [...]

[Met. 5, 13s.]

L'allusion directe aux paroles du Turnus virgilien — coniuge
praerepta {/En. 9, 138) — complète ainsi le portrait du malfaiteur.
La confrontation des deux rivaux a donc lieu lors des noces de
Persée et d'Andromède, qui finiront en «vêpres siciliennes». La
description des horreurs et atrocités commises, digne de Grand-
Guignol, occupe plus de deux cents vers {Met. 12, 210-235) et
n'est dépassée que par le récit de la bataille que se livrent les
Centaures et les Lapithes {Met. 12, 210-535). Dans les deux cas,
l'aristie épique, sujet héroïque, vertueux et viril s'il en est, se
révèle grotesque, barbare et répugnante97. Ses aspects parodiques
ne masquent guère la mise en question d'un discours qui, aux
yeux d'Ovide, a vécu.

Après l'outrance de ces descriptions, Ovide choisit sciemment
le black-out pour le combat où Turnus meurt de la main d'Enée.
En éliminant cette scène, le poète s'efface une fois de plus
devant Virgile, déjoue l'attente et se dérobe à 1 'agon. C'est
Vénus qui s'aperçoit que tout est fini:

95. Dans les Fastes, en revanche, Lavinie, jalouse d'Anna Perenna, apparaît

sous les traits de Clytemnestre (3, 633 sq.). D. Porte, L'étiologie
religieuse dans les Fastes d'Ovide, Paris, 1985, p. 145 sq.

96. La cause de la guerre est clairement indiquée dans Fast. 4, 879 sq.:
Turnus an Aeneas Latiae gener esset Amatae bellum erat.

97. J. M. Croisille, «Remarques sur l'épisode troyen dans les
Métamorphoses d'Ovide (Mét. XII-XIII, 622)», in Journées ovidiennes de
Parménie, éd. D. Porte et J. M. Frécaut, Bruxelles, 1985, p. 62 sq., et
surtout M. Fuhrmann, «Die Funktion grausiger und ekelhafter Motive in der
lateinischen Dichtung», in Die nicht mehr schönen Künste, éd. H. R. Jauss,
München, 1968, p. 41 sq.



72 ÉTUDES DE LETTRES

[...] tandemque Venus victricia nati
arma videt98 [...]

[Met. 14, 572s.]

Que la déesse, sans manifester la moindre émotion, ne voie
que les armes sans regarder son fils, peut surprendre de la part
d'une mère qui, en fait, se comporte exactement comme Enée
aux Enfers (v. p. 50).

Force est de constater que tous les grands rôles de l'immense
œuvre, qui avait immédiatement éclipsé les autres épopées, ont
fait chez Ovide les frais de cette adaptation. Dans cette Enéide
réduite à la fonction d'interlude, il n'est plus question d'agir,
mais de faire valoir. Dans le monde du théâtre, déjà compris par
les Anciens comme métaphore de la réalité", rien ne peut exister
en dehors du spectacle. Si l'Enée de Virgile était «célèbre pour
sa piété» {/En. 6, 403, v. p. 52), celle-ci est exposée chez Ovide à

la vue de tous: pietas spectata per ignés {Met. 14, 109). Il n'y a

pas de doute que ce n'est pas la personnalité d'Enée mais son
exploit qui intéresse notre poète.

La fin de Turnus et d'Ardea

Avec ce regard sur les accessoires de la victoire nous avons
finalement déjà dépassé le cadre du récit de l'Enéide, où il n'y a
ni Vénus cautionnant par sa présence l'issue du combat, ni
«armes victorieuses», et où tout s'arrête à l'ultime cri de révolte
de Turnus étouffé par la mort. Turnus cadit, cadit Ardea {Met. 14,
573)100 est la réplique d'Ovide au fameux dernier vers de l'épopée

héroïque. Continuez! Il n'y a rien à voir, juste une double
chute qui ne fait ni mal ni bruit, à peine une image, une disparition.

En face de la mort, le Turnus de YEnéide ne peut pas com-

98. R. Lamacchia, op. cit., p. 318 sq. L'expression virgilienne victricia
arma {Aen. 3, 54), employée dans un contexte qui relate la perfidie du roi
des Thraces, n'est pas dépourvue d'une connotation péjorative qu'Ovide
semble vouloir ignorer.

99. E. R. Curtius, Europäische Literatur und lateinisches Mittelalter, Bern,
1963, p. 148 sq.
100. Cf. Met. 13, 404, Troia simul Priamusque cadunt. La symbiose entre le

chef et son pays est présente à l'esprit d'Evandre lorsqu'il s'adresse à Enée
{Aen. 8, 470 sq.): Maxime Teucrorum ductor, quo sospite numquam / res equi-
dem Troiae victas aut régna fatebor. Cf. Met. 14, 573 sq.: Ardea, Turno sospite
dicta potens. Dans la suite, cette idée fera partie des topoi panégyriques,
cf. Plin. Pan. 67, 6.



BARBARUS ENSIS 73

prendre, et Ovide ne veut pas le comprendre. Pas un mot, pas une
larme, aucune réflexion sur la condition humaine, aucune interrogation

existentielle. Il est vrai que les deux héros existent si peu
dans les Métamorphoses, qu'ils n'ont ni corps ni âme, qu'ils ne
respirent ni ne souffrent. Définis d'emblée comme pius etfurens
et figés dans leurs rôles respectifs, on les perçoit comme de pâles
et lointains avatars des caractères de Théophraste. Comparé à

Turnus, Mézence dans les Fastes sait pourtant tomber avec plus
de panache et d'une manière plus virgilienne:

[...] cadit Mezentius ingens
atque indignanti pectore plangit humum

[Fast. 4, 895s].

Un dernier regard, teinté de nostalgie, qu'Ovide porte sur la
ville d'Ardea, Turno sospite dicta potens {Met. 14, 573) et désormais

déserte comme d'autres localités du Latium qui ont frappé
l'esprit des contemporains101, clôt la partie virgilienne de son
Enéide. Dans la suite Ovide, qui a l'habitude de changer de
modèle, fait, après tant de raccourcis, un petit détour pour s'arrêter

de nouveau à la mort de Turnus:

[...] quem postquam barbarus ensis
abstulit [...]

[Met. 14, 574s.]

Ce n'est pas le pius Aeneas qui donne le coup de grâce: une
arme agissant seule comme par magie, étrangère et cruelle,
provoque la mort de celui que Tibulle à son tour avait appelé le
barbare (2, 5, 48). Personne donc n'échappe à la barbarie, et la
brutalité de la guerre ne fait pas de différence entre vainqueur et
vaincu.

Cette atteinte à l'honneur du héros national n'est pas passée
inaperçue, et Heinsius corrigea barbarus en Dardanus, une
conjecture qui a été encore acceptée par un éditeur comme H.
Breitenbach102. Mais cette leçon n'est pas la seule à être sujette à

caution. Une partie des manuscrits a conservé ignis à la place de
ensis et quam au lieu de quem. Dans ce cas il n'est bien sûr plus
question de Turnus, mais d'Ardea incendiée comme Troie. La

101. Hor. Epist. 1, 11,7 sq. avec le commentaire ad loc de R. Heinze et A
Kiessling, et Aen. 4, 412 avec le commentaire ad loc. de C. J. Fordyce,
Oxford, 1977.
102. Zürich, 1958.



74 ÉTUDES DE LETTRES

suite, la métamorphose du héron né des cendres de la ville,
semble donner raison à tous ceux qui comme R. Merkel103 et
A. Riese104 suivis par E. Rösch105, ont opté pour Dardanus ignis,
tandis que G.R Goold106 choisit le compromis barbarus ignis. La
lectio dijficilior et le texte le mieux conservé restent pourtant
barbarus ensis. F. Börner, d'après Haupt-Korn, a tenté de justifier
la troublante «épée barbare» en plaidant en faveur d'un sens
parfaitement neutre de l'adjectif, «moralisch indifferent». Si tel
est bien le cas quand il s'agit du navire d'Enée (v. p. 57), cette
interprétation devient plus discutable lorsqu'il est question
de son arme. D'autres éditeurs enfin, comme H. Magnus107,
R. Ehwald108, G. Lafaye109 et, récemment, W.S. Anderson110 ont
maintenu barbarus ensis. Cette iunctura, quoique unique chez
Ovide, doit être mise en relation avec la tournure impius ensis que
nous lisons à deux reprises dans les Métamorphoses. Mais dans le
contexte du meurtre des enfants de Médée {Met. 7, 396) et du

rapt des Sabines {Met. 14, 802) l'épithète est sans équivoque. En
acceptant barbarus ensis comme image de la violence brutale, on
accepte aussi l'incongru, car non seulement la transition vers le
récit de Yaition est mal assurée, mais la tournure «colle» mal
avec la Aeneia virtus {Met. 14, 581) qui sera récompensée par
l'apothéose.

Y aurait-il donc comme une brisure dans l'identité du héros?
On constate un refus d'Ovide de s'incliner devant le chant
héroïque alors qu'il s'incline devant le poème; et on peut se
demander si cette double lecture entraîne la perte de l'unité. En
effet, les disiecti membra poetae (Hor. Sat. 1, 4, 62) jonchent le

parcours tout le long du carmen perpetuum où Y Enéide brille de
tous ses éclats. Mais elle s'éteint paradoxalement lorsque Ovide
la restitue, car à ce moment elle ne devient qu'une histoire parmi
d'autres, une variante parmi d'autres: d'autres héros ont voyagé,
d'autres femmes que Didon ont été abandonnées, Enée n'est pas
le seul à avoir connu les Enfers ni à s'être battu pour une femme,

103. Leipzig, 1861.
104. Leipzig, 1889.
105. München-Zürich, 198310.
106. London, 19843.
107. Berlin, 1914.
108. Leipzig, 1915.
109. Paris, 1930.
110. Leipzig, 1982.



BARBARUS ENSIS 75

et même la métamorphose du héron n'est qu'une des nombreuses
«ornithogénies» que l'on rencontre, surtout dans les derniers
livres des Métamorphoses. (Il est vrai qu'il s'agit de la moins
noble.) Et sonus et macies et pallor et omnia, captam quae deceant
urbem (Met. 14, 579s.), écrit Ovide à propos de cet oiseau, mais
de l'œuvre virgilienne «mise à sac» par Ovide, il ne reste guère
plus qu'un lointain écho, l'ossature, tout juste un color epicus
déteint. Détaché de l'ensemble des Métamorphoses, le récit est
sans force, car il ne vit que grâce à ses ramifications. Ainsi les
Memnonides, transformés en oiseaux de proie qui s'entre-déchi-
rent (Met. 13, 603-619) semblent préfigurer les guerres qui
opposeront les habitants du Latium aux Troyens, et Aurore, pleurant
en grande tragédienne — crine soluto (Met. 13, 584) — la mort de

son fils, apparaît comme anti-type de l'impassible Vénus (v.
p. 72). La confrontation entre Enée et Turnus s'est transformée
en combat que se livrent Hercule et Achéloûs pour obtenir la
main de Déjanire (Met. 9, 1-92), mais les deux «non-combattants»

peuvent tout aussi bien se décharger sur les terribles
Centaures et Lapithes. L'apothéose d'Enée enfin, tout en rappelant

celle d'Hercule (Met. 9, 239-272), annonce celles de
Romulus (Met. 14, 805-828) et de César (Met. 15, 843-870).

En dernière analyse, la référence à l'œuvre de Virgile n'est pas
seulement constante: elle s'avère indispensable à la compréhension

de la version ovidienne. C'est une Enéide fragmentée et
réfléchie qu'Ovide nous renvoie avec lucidité, ironie, humour et,
à l'occasion, mauvaise foi. Les grands thèmes religieux et patriotiques

chantés par son prédécesseur se sont mués en lieux
rhétoriques, voire en langue de bois. Mais contrairement à la
définition qui voit en celle-ci l'acceptation d'une convention
linguistique destinée à masquer un état de fait, ici, elle le
démasque. Ce texte, qui s'aplatit littéralement devant le Princeps,
nous fait ressentir à quel point Auguste, le grand conquérant aux
yeux d'Horace et de Virgile, était devenu une institution et un
pouvoir absolu. Seul le monde du merveilleux et du miraculeux
lui échappe, où rien n'est anéanti et où tout change: omnia
mutantur, nihil interit (Met. 15, 165). Ainsi le carmen heroicum a
vécu. Le carmenperpetuum vivra... mais à côté de VEnéide.

Helena Junod




	Barbarus ensis (Met. 14, 574) ou : les ambiguïtés de l'Énéide ovidienne

