
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1991)

Heft: 2

Artikel: Quelques observations sur la personne d'Horace dans les Satires

Autor: Chevalley, Eric / Favrod, Justin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870598

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870598
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


QUELQUES OBSERVATIONS
SUR LA PERSONNE D'HORACE DANS LES SATIRES

De diverses manières et à des âges différents, Horace se met en scène
dans ses Satires, si souvent qu'on y a reconnu un désir de confidence
exacerbé. Doit-on considérer ces passages autobiographiques comme le reflet
fidèle de la personnalité du poète? Nous ne le pensons pas. Horace, à nos
yeux, utilise son personnage de la même façon qu'un autre thème de ses
Satires, et joue de son personnage qu'il cède totalement à son œuvre.

Parmi les poètes latins, rares sont ceux qui nous ont transmis
explicitement des indications à leur sujet. Horace fait figure
d'exception en se présentant et en évoquant, dans son œuvre,
dans les Satires notamment, divers épisodes de sa vie. Aussi,
Horace est-il longtemps demeuré la personnalité que l'on a cru
pouvoir cerner avec le plus de vérité, comme en témoignent les
nombreux ouvrages brossant le portrait du poète de Venouse1.

Quelques voix pourtant — particulièrement dans les études
récentes2 — se sont élevées pour inviter à la prudence, pour
mettre en doute l'objectivité du témoignage d'Horace sur lui-
même et demander si l'expression et les exigences du genre littéraire

ne jouent pas un rôle dans les passages que l'on a

considérés comme autobiographiques. Cette question a suscité un
important débat: quel est le rapport entre l'homme qu'il fut et la
figure que ses œuvres nous présentent?

1. Pour n'en citer que quelques-uns: F. Villeneuve, Horace: Satires,
Paris, 1946, p. 8-25 et 112-30. J. Perret, Horace, Paris, 1959, p. 5-87.
N. Rudd, The Satires of Horace, Cambridge, 1966, passim, et E. Fraenkel,
Horace, Oxford, 1957, passim...

2. W.S. Anderson, Essays on Roman Satire, Princeton, 1982; D.R.
Shackleton Bailey, Profile ofHorace, London, 1982.



8 ÉTUDES DE LETTRES

La question du rapport entre une œuvre et son auteur se posait
pour les anciens déjà. Ne voit-on pas Sénèque dresser le portrait
d'un Mécène efféminé en se fondant sur sa poésie précieuse et
nonchalante?3 Catulle, au contraire, oppose l'audace de ses

propres vers à la pureté de ses mœurs:

Castum esse decet pium poetam
ipsum, versiculos nihil necessestqui tum denique habent
salem ac leporem
si sunt molliculi ac parum pudici4.

Cette opposition antique se retrouve dans la confrontation de
deux critiques, Gilbert Highet et William S. Anderson5. Highet
postule qu'un auteur de l'époque romaine est connu de son
public et que, partant, il ne peut donner sur lui-même des
informations fausses ou biaisées qui ne manqueraient de ruiner l'effet
voulu. Par conséquent, les traits autobiographiques sont, pour lui,
conformes à la vérité. Même si le portrait d'Horace restitué par
les Satires comporte des contradictions (par exemple, Horace,
dans la pièce I, 2 dénonce les adultères alors que dans les vers
46-74 de la Satire II, 7, on voit notre auteur tenté par ce même
travers), les incohérences ne seraient dues qu'aux contradictions
de la riche personnalité de l'ami de Mécène. Toutefois, certaines
satires autobiographiques présentent des invraisemblances
notables: dans le récit du voyage à Brindes (I, 5), Horace se
présente comme indifférent et incompétent dans les affaires de

l'Empire6. Highet admet que celui qu'Auguste pressentit comme
secrétaire particulier7 ne pouvait être si détaché des grandes

3. Sénèque, Ep. 114, 4-8 : Quomodo Maecenas vixerit, notius est quam ut
narrari nunc debeat [...] non oratio eius aeque soluta est quam ipse discinctusl

4. «En fait, un poète digne de ce nom doit être chaste de sa personne;
pour ses vers, ça n'est pas nécessaire; ils n'ont de sel et de grâce que s'ils
sont licencieux et un peu dévergondés» (16, 5-8); texte et traduction tirés
de l'édition de H. Bardon, Catulli Carmina, Bruxelles, 1970, p. 54-57.
Ovide partage cette façon de voir: Tristes II, vv. 353-354: Crede mihi,
distant mores a carmine nostro /vita vercunda est Musa jocosa mea. Cf. Martial
I, 4, v. 8: Lasciva est nobis pagina, vita proba.

5. G. Highet, «Masks and Faces in Satire», Hermes, 102 (1974), p. 321 -

37. W.S. Anderson, «The Roman Socrates, Horace and His Satires»,
[1963], et «Autobiography and Art in Horace», [1974], in Essays on Roman
Satire, Princeton, 1982, p. 13-73.

6. De même, en II, 6, vv. 40 sq., Horace n'échange que des frivolités
avec Mécène.

7. Donat, E Suetoni vita Horatii: Augustus epistularum quoque ei officium
obtulit...



HORACE DANS SES SATIRES 9

questions de son temps. Par conséquent, Horace porte là un
masque, mais non dans un but littéraire: c'est simplement le

masque qu'il arborait dans la vie de tous les jours pour éviter les
importuns. Loin d'être un artifice littéraire, ce trait refléterait
bien la personnalité de l'auteur.

Anderson défend un avis différent. Soulignant les contradictions

du personnage, il conclut que le portrait du satiriste ne saurait

correspondre à celui de l'individu. Horace n'a guère plus de
trente ans quand il écrit ses satires: à cet âge-là, il n'est pas habituel

d'avoir le caractère d'un moraliste serein et détaché. Il
existe en outre des différences appréciables entre l'Horace du
livre I et celui du livre II des Satires. L'un est un «Socratic
moralist8»; l'autre, un «doctor ineptus9». Le premier moralise, démontant

les arguments de l'adversaire. Le second représente une
autre face du personnage socratique: il se laisse critiquer, joue au
naïf pour mieux faire éclater la vérité. Horace se créerait donc
une persona de satiriste qu'Anderson considère comme une des

plus grandes réussites de la poésie horatienne10. A cela, Highet11
répond que les incohérences, telles que les montre Anderson,
résultent non de la création d'un personnage littéraire, mais de la
complexité de la nature humaine, du caractère fragmentaire des
informations données12.

Même s'il paraît difficile de résoudre cette controverse,
Anderson a ouvert une voie qui, à nos yeux, vaut la peine d'être
explorée davantage. D'autres savants de renom, spécialistes
d'Horace ou de l'autobiographie en général, ont déjà traité de
cette question qu'il pourrait sembler audacieux de reprendre.
Toutefois, nous espérons apporter quelques nouvelles perspectives

en partant de leurs réflexions, au risque de contrefaire
Julien Sorel. Le jeune secrétaire, invité à parler d'Horace au
salon des La Môle, «s'empara sans façon de plusieurs idées qu'il
avait apprises de l'évêque de Besançon, dans la fameuse discussion

qu'il avait eue avec ce prélat; ce ne furent pas les moins

8. Anderson, p. 28-41.
9. Ibid., p. 41-49.

10. Ibid., p. 29: «... and this satirist, the speaker in his Sermones, is one
of the greatest achievements of Horatian poetry.»

11. Highet, p. 336.
12. N. Rudd, Themes in Roman Satires, London, 1986, p. 18 présente un

point de vue proche de celui de Highet. Pour lui, Horace choisit dans son
caractère complexe la facette qui convient le mieux à l'objet de la satire.



10 ÉTUDES DE LETTRES

goûtées13». Aussi, sans préjuger de la vraie personnalité
d'Horace, nous allons tenter, en nous restreignant aux Satires, de
dégager l'image et la fonction du «je» au sein de l'œuvre.

Horace se met en scène dans les Satires de deux façons,
comme narrateur et comme personnage. Dans la Satire I, 1, il
n'apparaît pas comme personnage, mais est constamment présent
par les remarques qu'il fait. En revanche dans la Satire I, 6,
Horace n'est pas seulement narrateur, il se décrit, raconte son
éducation d'autrefois, ses journées... Nous allons présenter
séparément ces deux modalités et nous concentrer d'abord sur Horace
narrateur, puis sur Horace personnage à travers quelques
exemples.

Horace comme narrateur

Dans le livre I14, le narrateur présente essentiellement deux
traits de caractère: il est moqueur ou acerbe. Dans la Satire I, 1,

aux vers 20 à 25, son caractère badin apparaît clairement. Horace
pose d'abord un point de morale, l'insatisfaction permanente des

humains, illustré par une série d'exemples typiques: chacun
jalouse la situation de l'autre. Il poursuit en construisant un
tableau où tous ces modèles devenus personnages sont mis en la
présence de Jupiter, comme sur une scène de théâtre15. Le dieu
de la foudre se fâche tout rouge devant ces gens qui refusent de
voir leurs vœux exaucés:

Quid causa est, merito, quin Ulis Iupiter ambas
iratus buccas inflet neque se fore posthac
tam facilem dicat, votis ut praebeat aurem16.

[vv. 20-23]

13. Stendhal, Le Rouge et le Noir, livre II, chap. 2.
14. Dans le livre II, les dialogues prédominent. Aussi Horace est-il

présent comme personnage participant au dialogue et moins comme narrateur.
Horace délègue la fonction du satiriste à son interlocuteur, comme l'a bien
fait remarquer Anderson, (cf. plus haut).

15. L'expression partibus mutatis du vers 18 semble bien faire allusion au
monde du théâtre, A. Palmer, The Satires of Horace, London, 1905, p. 116.

16. «Rien pourrait-il empêcher Jupiter, dans sa juste colère, de faire à

leur adresse, enflant ses deux joues, une moue menaçante et de déclarer
qu'il ne sera plus assez débonnaire pour prêter l'oreille à leurs vœux?»
Nous citons les passages en latin d'après l'édition de F. Klinger, Q.
Horatius Flaccus: Opera, Leipzig, 1982, et la traduction d'après Villeneuve.



HORACE DANS SES SATIRES 11

Présenter ainsi la colère du dieu donne à la scène un caractère
comique certain, qu'Horace justifie aux vers 24-26 par une
comparaison désinvolte, en disant que l'on peut instruire en faisant
rire17. Cette boutade a pour but d'alléger et de briser un développement

moral et permet, en outre, d'aboutir à un nouveau thème
qui constitue la trame de la satire, l'avarice. Aussi s'agit-il d'une
double rupture: sur le plan du ton, à un exposé sérieux succède
une plaisanterie; sur le plan de la forme, à une argumentation
générale faite d'exemples nombreux, mais généraux, succède un
tableau particulier très vivant. Dans la première partie, Horace
parle des gens qui désirent changer de situation. Jupiter leur
propose de réaliser leurs vœux, ce qu'ils refusent. La partie suivante
explique leur refus motivé par l'avarice. Ce trait d'humour a
donc aussi la fonction de transition. Horace ne fait pas une boutade

parce qu'il est enjoué, mais parce que cela lui permet de
varier le ton et la forme tout en poursuivant sa démonstration.
Ainsi le trait de caractère que l'on aurait tendance à attribuer à

Horace semble participer à l'élaboration littéraire.
On ne sera donc pas étonné de voir le narrateur Horace acerbe

et désagréable lorsque l'expression le requiert. Par exemple, dans
toute la Satire I, 2, Horace s'emporte en invectives violentes et
injurieuses:

Pastillos Rufillus olet, Gargonius hircumls.
[v. 27]

Cette âpreté tranche, non seulement avec le badinage de la
pièce précédente, mais aussi avec la modération que recommande
souvent le narrateur Horace (par exemple aux vers 105-107 de la
Satire I, 1). Cette acrimonie participe du style abrupt19, direct et
coupant de la Satire I, 2 qui permet d'obtenir force et concision.
En outre, le sujet de la satire, l'adultère, se prêtait bien mieux à

l'indignation qu'à la tolérance amusée. Aussi, quel que fût le
caractère d'Horace, il savait que tantôt la plaisanterie, tantôt la
colère, comme moyens d'expression, étaient de mise pour plaire
à ses lecteurs. Par conséquent, si le caractère du narrateur Horace

17. Quamquam ridentem dicere verum / quid vetat? ut pueris olim dant crus-
tula blandi / doctores, elementa velint ut discere prima.

18. «Rufillus sent les pastilles et Gargonius le bouc.»
19. Cf. U. Knoche, «Über Horazens satirische Dichtung: Witz und

Weisheit» [1960], in Wege zu Horaz, H. Oppermann, Darmstadt, 1972,
p. 214-17.



12 ÉTUDES DE LETTRES

paraît incohérent, c'est qu'il est avant tout fonctionnel et qu'il
est motivé par la nature de chaque pièce.

Horace comme personnage

Tout comme pour Horace narrateur, des contradictions
apparaissent pour Horace personnage. Il se présente, d'ordinaire,
comme un homme simple, heureux de sa vie champêtre (II, 6),
satisfait d'une table frugale (I, 6, vv. 111-115). Pourtant lorsqu'il
prête la parole à son esclave Dave, celui-ci décrit son maître
d'une façon tout autre (II, 7, vv. 22-37): Horace vante la vie
simple des anciens, mais à aucun prix ne voudrait la partager. Si
à Rome, il rêve de campagne, au milieu des champs, il vante la
Ville. En outre, le poète défend la sobriété par obligation, mais
court au festin des grands... Horace ne trouve rien à répondre à la
satire de son esclave.

De surcroît, les invectives de Dave contre le personnage
d'Horace démentent le portrait que l'on croit pouvoir brosser
d'Horace narrateur. L'esclave affirme que son patron convoite la
femme d'autrui et que, sans sa lâcheté, il passerait aux actes
(II, 7, vv. 46-74).

Te conjux aliéna capit, meretricula Davum20.

[v.46]

On est très loin de l'Horace fustigeant l'adultère et recommandant

la fréquentation des prostituées:

Non ego; namque parabilem amo venerem facilemque21.
[I, 2, v. 119]

Dans la satire de Dave, Horace se voit attribuer presque tous
les vices qu'il dénonce comme satiriste. Il paraît donc difficile
d'établir une image de l'auteur à partir de cette description.

Fréquemment, Horace nous rapporte en son propre nom des

épisodes de son existence, son enfance, sa vie de tous les jours22.
Ce sont plutôt ces passages qui ont nourri la lecture autobiographique

de l'œuvre d'Horace. Ainsi, on a cru pouvoir expliquer le

20. «Toi, la femme d'autrui t'attire, tandis que Dave se contente d'une
courtisane de bas étage.»

21. «Non pas moi: j'aime une Vénus toute prête et facile.»
22. Le portrait du père et l'éducation du poète: I, 4; I, 6; événements

autobiographiques: I, 5; I, 9; II, 6; vie de tous les jours: I, 6; II, 6.



HORACE DANS SES SATIRES 13

caractère de celui-ci par l'éducation que lui a donnée son père et
établir une chronologie de son amitié pour Mécène23, ce qui
impliquerait que le poète a parlé de lui sans fard et sans réserve.
C'est bien ce qu'affirme Jacques Perret: «le principal mérite
d'Horace est d'avoir osé, puis su s'intéresser à soi24.» Perret postule

dans son ouvrage qu'Horace écrit des satires parce que c'est
un genre où l'on peut parler de soi et qu'Horace a fort envie de

parler de lui25. Pourtant, Horace ne semble pas toujours enclin à

l'apparente confidence; nous en voulons pour preuve un passage
du Voyage à Brindes (I, 5, vv. 77-79). Le poète de Venouse
traverse alors le pays de son enfance:

Incipit ex illo montis Apulia notos
ostentare mihi, quos torret Atabulus et quos
numquam erepsemus26

Ces lieux lui fournissaient une occasion inespérée d'évoquer
son enfance heureuse... Horace n'en fait rien. Seule une discrète
allusion aux montagnes bien connues et au vent qu'il désigne par
son nom local d'Atabulus27 nous rappellent qu'il traverse sa

patrie. Le poète nous dit implicitement qu'il est un enfant du

pays, mais de son enfance, il ne dit mot. La satire, en effet, est

23. Au risque d'utiliser les critères stylistiques pour reconstituer la
biographie et les traits biographiques ainsi établis pour expliquer le genre
et les partis pris des satires. Ainsi la Satire I, 2 paraît moins réussie et plus
violente que les autres, on en déduit qu'elle est plus ancienne. Si elle est
agressive, c'est qu'Horace n'est pas encore en contact avec le cercle de
Mécène qui aurait assagi le poète. Cf. les deux préfaces de Villeneuve p. 7-
25 et 112-30. Toutefois, il n'est pas interdit d'essayer de résoudre quelques
problèmes chronologiques par le recours aux satires, comme cela a souvent
été fait.

24. Perret, p. 75.
25. P. 75-78. Perret se fonde entre autres sur les vers 30-34 de la Satire

II, 1 où Horace dit à propos de Lucilius, dont il se réclame: «Comme à des
amis fidèles, il confiait ses plus secrètes pensées à ses livres...en sorte que
la vie du vieil homme s'y déploie toute tracée comme sur un tableau votif.»
Pourtant, G. Harrison, «The Confessions of Lucilius, Horace (Sat. II, 1,

30-34): A Defense of Autobiographical Satire?», Classical Antiquity,
6 (1987), p. 38-52, a montré, en tenant compte du contexte et des autres
références à Lucilius, qu'il ne s'agissait pas là d'une défense de la satire
autobiographique, mais d'une définition ironique du genre de la satire.

26. «Au sortir de là, l'Apulie commence à montrer ses montagnes si
connues de moi, que dessèche l'Atabule et dont jamais nous n'aurions pu
faire la pénible ascension...»

27. Fraenkel, p. 108-09.



14 ÉTUDES DE LETTRES

entièrement consacrée au récit d'un voyage: chaque épisode en
illustre une étape de sorte qu'une digression sur le passé du poète
briserait l'équilibre de la pièce. Certes, dans ce voyage, Horace
ne cesse de se mettre en scène, mais d'une manière orientée. Il
donne de lui l'image grotesque d'un chassieux, d'un amant écon-
duit; cet autoportait si lamentable et ridicule souligne le jeu entre
un périple dérisoire et une mission importante28 et, dans ce
contexte, une évocation émue de sa Venouse natale serait
incongrue29. De surcroît, comme nous le verrons en détail, le récit que
nous fait Horace s'intègre pleinement dans la tradition de la
satire. D'un autre point de vue, ce caractère littéraire et non
réaliste est confirmé par la difficulté que l'on a à reconstituer les
étapes du voyage30.

Un aspect d'Horace personnage: /'exemplum

Dans la satire suivante (I, 6, vv. 110-131), Horace se présente
comme un homme modeste à la vie simple et frugale. Il fait son
marché lui-même, puis se promène au forum, flâne, s'arrête
quand il le veut. Il mange dans une vaisselle grossière et son
repas, fait de poireaux et de pois chiches, est l'exemple même
d'une table austère de l'antique république; de plus, il n'est
entouré que de trois esclaves31. Cette image contraste avec celle
du voyageur bouffon qu'il donnait de lui dans le Voyage à
Brindes: il est typé très différemment parce que les besoins de la
satire sont différents. Surtout, le portrait d'Horace sert ici
d'exemplum, au même titre que celui d'un Ofellus (Sat. II, 2):
portrait d'un homme simple et non celui de l'écrivain érudit qui
sûrement passait plus de temps à sa table de travail qu'au forum.

28. L'objet de ce voyage était de réconcilier Octave et Antoine, nous en
reparlerons plus loin.

29. Cf. W.-W. Ehlers, «Das "Iter Brundisinum" des Horaz», Hermes,
113 (1985), p. 69-83. Nous reviendrons plus bas sur l'aspect littéraire de ce
journal de voyage.

30. G. Radke, «Topographische Betrachtungen zum "Iter Brundisinum"
des Horaz», Rheinisches Museum, 132 (1989), p. 54-72 se heurte à de
nombreuses difficultés en tentant de retrouver la route empruntée par Horace.
Ehlers confirme le caractère artistique de cette narration: «Ex negativo läßt
sich über unsere Verse sicher sagen, es sei kein Reisebericht...» (p.73).

31. Pour la nourriture, cf. Porphyre, Hor. Sat., I, 6, 115. De manière plus
générale, voir les remarques de Fraenkel, p. 104 et les commentaires de
P. Lejay, Satires d'Horace, Paris, 1911, p. 196-201.



HORACE DANS SES SATIRES 15

Cet aspect d'exemplum est encore plus évident dans la satire de
l'esclave déjà citée (II, 7). Horace se fait prêter par Dave tous les
défauts qui constituent les thèmes récurrents des Satires:

Horace est versatile (vv. 23-39), défaut dénoncé en I, 3.

Il est goinfre (v. 34), travers mis en évidence en II, 2 et II, 4.

Il rêve d'adultère (vv. 46-74), thème de I, 2.
Il a la folie du collectionneur (v. 95), comme Damasippe dans

II, 3 vv. 16-26.
Il est prisonnier de ses passions, comme tous les hommes en

I, 1 etl, 2.

Enfin, il n'est pas conscient de ses travers, comme tous ceux
qu'il attaque.

Le personnage d'Horace est donc Vexemplum, illustration de
tous les vices dénoncés par le satiriste. En plus des thèmes
communs à cette satire et aux autres, de nombreux traitements
similaires et réminiscences des autres pièces figurent dans cette satire
et soulignent ainsi le caractère ludique du portrait. Cette satire,
où Horace représente un type à la façon d'un personnage de
théâtre, est construite sur le modèle d'une scène de comédie:
l'esclave impertinent fait la leçon à son jeune maître un peu léger
qui finit par se fâcher après avoir fait montre de tolérance. A cet
égard, le nom de Dave n'est pas choisi à la légère: c'est celui que
portent un esclave dans VAndrienne de Térence et le père de
Sosie dans YAmphytrion de Plaute (v. 365); dans l'œuvre même
d'Horace, c'est ainsi qu'est appelé l'esclave type de comédie
(Sat. I, 10, v. 40 ; II, 5, v. 91 et Ars, v. 237).

Cette pièce II, 7 n'est pas la seule à présenter des points
communs avec la comédie; au contraire, Horace souvent s'inspire du
théâtre dans le traitement d'un épisode32. D'autres réminiscences
sont également notables: Dave voudrait faire intervenir un dieu
pour projeter Horace aux temps anciens qu'il ne cesse de louer.
Si cela était possible, Horace refuserait illico. On retrouve le

32. Dans la satire du fâcheux par exemple (I, 9), les dialogues, les expressions

utilisées et le comique rappellent Plaute ou Térence. L'intervention
d'Apollon à la fin évoque un dénouement tragique, cf. le commentaire de
Lejay, p. 230-49. On peut souligner que la satire comme genre humble à

l'image de la vie de tous les jours dépend étroitement de la comédie ainsi
qu'Horace le dit lui-même dans la Satire I, 4 à propos de Lucilius. Satire et
comédie vont chercher leurs modèles dans le quotidien; cf. Horace, Ars
vv. 317-18, où l'expression exemplar vitae appliquée à la comédie rappelle la
manière du satiriste telle qu'elle est décrite dans la Satire I, 4.



16 ÉTUDES DE LETTRES

motif de l'intervention divine dans la Satire I, 1 (cf. plus haut).
L'esclave d'Horace expose les vices de la société en les énumé-
rant longuement (vv. 6-20). Ce procédé est constamment utilisé
par notre poète lui-même dans les autres satires. En outre Dave
procède comme Horace narrateur: il commence par une
polémique générale (vv. 1-19) pour s'attaquer à un exemple précis, le
cas de son maître, procédé couramment utilisé par Horace33.
L'irritation qu'Horace personnage manifeste devant ce procédé
est à cet égard comique. Enfin, à la manière des dialogues
platoniciens, Dave prétend répéter les paroles d'un garant: il cite le
portier de Crispinus (v. 54). Là encore, il agit comme Horace qui,
à la Satire II, 2 (vv. 2-3), prétend simplement citer Ofellus. Voilà
bien un esclave qui imite son maître jusque dans sa manière de

parler... Ainsi, Dave, second Horace, prend son maître comme
exemple à éviter.

Horace et son père

Nous avons essentiellement traité des passages où Horace
décrit sa vie présente — au moment de la satire — parce que
ceux-ci n'avaient pas fait, à notre su, l'objet d'une présentation
systématique, tandis que les textes qui nous rapportent l'enfance
du poète ont suscité une abondante littérature. Néanmoins, nous
souhaiterions revenir sur ces derniers et surtout sur la personnalité

du père d'Horace, telle que le poète nous la décrit dans les
Satires I, 4 et I, 6.

Aux vers 103-126 de la Satire I, 4, Horace nous apprend que sa
franchise lui vient de son père qui avait coutume de signaler les
travers par des exemples afin d'en écarter son fils:

Insuevit pater optimus hoc me,
ut fuserem exemplis vitiorum quaeque notando34.

[vv. 105-106]

Unanimes à reconnaître l'importance des thèmes littéraires au
sein de cette pièce, les commentateurs cependant interprètent de
manière divergente l'épisode du père. La plupart le considèrent

33. Cf. I, 1; I, 3; II, 2.
34. «Mon excellent père m'a donné cette habitude parce que, pour me

faire fuir les vices, il me marquait chacun d'eux par des exemples.»



HORACE DANS SES SATIRES 17

comme purement autobiographique35. Eleanor Windsor Leach36,
au contraire, met en évidence les liens entre le père d'Horace et
Déméa, un père de comédie dans les Adelphes de Térence. Non
seulement leurs valeurs sont les mêmes, mais encore tous deux
procèdent de manière identique, en désignant à leurs fils des

exemples à suivre ou à éviter:

Jubeo ex aliis sumere exemplum sibi31.

[Térence, Ad., v. 416]

Horace inscrivant, grâce à ce parallèle, la fable de son éducation

dans la tradition de la comédie, ne fait que poursuivre la
discussion littéraire à laquelle est consacrée la satire dans son entier
(vv. 1-8: liens entre comédie ancienne et Lucilius; vv. 9 sqq.:
faiblesses de Lucilius; vv. 39 sqq.: statut littéraire de la satire et de
la comédie). On ne saurait donc, aux yeux de Eleanor Leach,
reconnaître dans ces quelques vers l'expression de la gratitude
d'Horace envers son père, ni une justification morale de la satire.
Il s'agit, plus exactement, d'une défense comique de la manière
lucilienne, où le père de comédie dénonce avec énergie et sans
épargner personne les travers qu'Horace fustige dans ses
poèmes; il sert notamment à justifier la grande liberté dont le
poète fait preuve dans ses invectives: les termes de liberius et de
iocosius dont se sert Horace pour définir son style (vv. 103-104)
rappellent les caractéristiques de la comédie ancienne dont
dépend Lucilius (vv. 1-8). Le père d'Horace a donc pour fonction
de justifier la façon d'écrire du poète: son âpreté, ses attaques
personnelles, son comique.

En outre, le caractère littéraire et topique des traits qu'Horace,
dans cette pièce, attribue à son père est confirmé par la description

d'un autre père de satire: dans la Satire II, 3, un vieillard
enjoignant à ses fils d'éviter la prodigalité comme l'avarice leur
désigne des exemples à fuir (cf. v.175). Le père d'Horace,
personnage de comédie, est donc aussi un père typique de la satire.

35. Pour Rudd, p. 92, la référence à Lucilius ne ferait que donner un
contexte littéraire, alors qu'Horace insisterait sur l'importance de son
expérience personnelle pour expliquer comment il en est venu à la satire.
Fraenkel, p. 127, souligne également l'aspect moral de la défense de la
satire et se réjouit des confidences du poète.

36. «Horace's Pater Optimus and Terence's Demea: Autobiographical
Fiction and Comedy in Sermo I, 4», American Journal of Philology, 92
(1971), p. 616-32.

37. «Je l'engage à prendre exemple sur autrui pour lui-même.»



18 ÉTUDES DE LETTRES

La Satire I, 6 est peut-être la pièce où le poète parle le plus de

lui. C'est justement dans le but de se présenter qu'Horace
rappelle son enfance et l'éducation que son père lui a donnée
(vv. 71-87). L'humilité de son origine — son père était un affranchi,

dit Horace à plusieurs reprises — ne lui cause aucune gêne;
au contraire, il est reconnaissant de l'éducation qu'il a reçue et
ne voudrait pas changer de condition. A en croire ce texte,
Horace, comme Mécène, sait que les honneurs ne sont rien en
regard de la valeur de chacun.

Cette évocation de l'enfance du poète a généralement été

interprétée comme l'expression de la piété d'Horace envers son
père38. Piété d'autant plus touchante que cette évocation est
pleine de poésie. Ainsi par exemple, la mention de l'école de
Flavius (vv. 72-75) constitue un véritable tableau où se détachent
quelques images précises révélant, avec l'ironie de la distance,
les candeurs du garçon et la crainte que lui inspiraient les nobles
enfants issus de nobles centurions; l'expression archaïque et
emphatique octonos [...] aeris39 pour désigner une somme
dérisoire suggère bien cet écart à la fois touchant et ironique. Le tour
de confidence adopté par Horace, encouragé par Lucilius40, et la
finesse de son expression accréditent la valeur autobiographique
de ce passage. Cependant, certains détails n'ont pas manqué de
soulever des difficultés. Au vers 71, Horace rapporte que son
père n'était guère fortuné, ne disposant que d'un pauvre
domaine; plus loin cependant (vv. 75-80), nous voyons ce même
affranchi offrir à son fils des études dignes d'un enfant de chevalier

ou de sénateur, et cela avec un équipage qui suggère une
grosse fortune familiale41. Quoi qu'il en soit, cette évocation de

38. E.L. Harrison, «Horace's Tribute to his Father», Classical Philology,
60 (1965), p. 111-14. Dans la pièce I, 6, Horace exprime, aux yeux de ce
critique, sa dette à l'égard de Mécène et de son père; la difficulté résidait,
nous apprend Harrison, dans l'association des deux personnages qui semblait

impossible de par la disparité de leur rang social. Horace résoudrait la
difficulé par la surprise, assuré que le témoignage de sa piété ne pouvait
qu'émouvoir Mécène.

39. Lejay, p. 190.
40. Nunc ad me redeo, (v. 45), imitation d'un hémistiche de Lucilius

selon Fraenkel, p. 103.
41. Cf. N. Terzaghi, «Il padre di Orazio», Atene e Roma, 10 (1965),

p. 66-71: puisque le statut d'affranchi contraste vivement avec l'attitude de
grand seigneur en rien nouveau riche du père d'Horace, il faut, selon cet
auteur, envisager que le père était, en fait, le fils naturel de son propre
maître qui l'aurait affranchi dès sa naissance.



HORACE DANS SES SATIRES 19

l'enfance du poète, loin d'être une confidence naïve, participe à

l'autoportrait qu'Horace présente à Mécène en évoquant les
débuts de leur amitié. Shackleton Bailey (p. 17-20) nous paraît
convaincant lorsqu'il affirme que cette satire est aussi une
revendication de la part d'Horace visant à affirmer sa place parmi les
poètes de son temps.

De ce point de vue, le rôle accordé au père et le rappel de
l'éducation que le poète a reçue permettent à Horace de se placer,

par modestie affichée, à l'arrière-plan. L'insistance avec
laquelle Horace rappelle de son propre chef qu'il est fils
d'affranchi (nous l'apprenons trois fois avant le vers 46)
témoigne aussi de cette volonté. Avec finesse, Horace se montre
le plus modeste du monde, sachant bien que tout ce qui le diminue

le grandit. On pourrait distinguer deux mouvements dans
cette satire.

Le premier est constitué d'une argumentation générale: Horace
affirme que Mécène, malgré la noblesse de sa maison42, ne se
laisse pas abuser par le lustre de la naissance, mais sait reconnaître

la valeur personnelle à la différence de la majorité des
hommes. Horace illustre le bien-fondé du jugement de Mécène
par quelques exemples précis. D'abord celui de Laevinus, un
grand qui a déchu, mais à qui la foule préférerait confier une
charge plutôt qu'à un homme de valeur sans naissance. Horace
apostrophe ensuite un parvenu dont la vie est gâchée par l'ambition

et cite plusieurs exemples d'attitudes comparables.
La seconde partie est annoncée explicitement au vers 45 (nunc

ad me redeo libertino pâtre natum — «Maintenant j'en reviens à

moi, fils d'affranchi») avec une réminiscence du vers 6. Elle
reprend la question énoncée au début de la pièce et traite de la
place qu'occupe Horace dans le cercle des amis de Mécène,
place qui lui vaut la jalousie du public. Pourtant, si Mécène a
admis le jeune homme dans son intimité, c'est qu'il a reconnu la
valeur du poète malgré l'obscurité de sa naissance. C'est alors
qu'Horace, voulant démontrer que l'on peut être à la fois un
roturier et un homme de bien, reprend, a positivo, la démonstration

de la première partie. Il présente cette fois l'exemple d'un
homme de basse condition qui pourtant bénéficia d'une éducation

excellente et acquit ainsi nombre de vertus. Cette image

42. Il n'est pas impossible que le titre donné à Mécène soit ici ironique;
cf. Shackleton Bailey, p. 17.



20 ÉTUDES DE LETTRES

s'oppose à l'exemple donné par Laevinus. Cet homme, de
surcroît, n'est point ambitieux; il ne brûle pas de conquérir par les
honneurs la considération du vulgaire. Cet homme, c'est Horace:
sa vie modeste, mais libre de toute contrainte et authentique,
s'oppose aux exemples de Tillius, Burrus et autres Novius43. Le
poète de Venouse, on le voit, intègre l'évocation de son enfance
et la description de sa vie de tous les jours dans une démonstration

efficace et subtile grâce à sa variété. En outre, certains
aspects de son quotidien présentent un caractère topique évident
comme nous l'avons vu plus haut. Aussi pensons-nous
qu'Horace, dans cette satire, donne de lui un autoportrait qui vise
à démontrer sa valeur de poète et à justifier sa place, nouvellement

acquise, parmi les amis de Mécène; cet autoportrait
contient en sus nombre de traits d'exemplum et présente l'avantage,

d'un point de vue stylistique, de briser le ton et d'insister
sur une question sans que le lecteur ne le remarque, surpris par le
naturel des transitions. C'est en cela que ce passage nous semble
absolument étranger à toute forme de volonté autobiographique.

On le voit, Horace utilise son personnage comme une autre
figure de ses satires, toujours de manière orientée, conscient de
l'effet produit par le recours au «je», pour définir sa poétique ou
pour avoir un exemple frappant dans une argumentation. Horace
s'utilise non seulement dans le même but que les autres personnages,

mais aussi de la même façon. Nous allons tenter de le
montrer, en mettant d'abord en évidence un procédé cher à notre
auteur, puis en essayant de prouver que ce dernier l'applique
aussi en parlant de lui. Ce procédé consiste à établir des «écarts»

pour aboutir à ce que nous avons appelé l'«ironie poétique», en
reprenant l'expression d'un critique à propos de La Fontaine44.

43. D'ailleurs, remarquons que ces personnages auxquels Horace semble
s'adresser comme à des contemporains, vv. 24-44, ne sont en fait que des
noms. Ce Tillius semble être un inconnu, Barrus est un personnage de
Lucilius, quant à Novius, ce n'est qu'un nom transparent pour un homo

novus\ cf. Fraenkel, p. 102-03.
44. O. de Mourgues, O Muse, fuyante proie: essai sur la poésie de la

Fontaine, Paris, 1962, p. 131-51.



HORACE DANS SES SATIRES 21

L'ironie poétique

Très fréquemment, Horace met en évidence l'élaboration de
ses satires. Il en signale les jointures45, les conclusions46, il justifie

des choix47, il fait allusion à d'autres œuvres48, il commente
le statut du texte49. Ainsi, ses réflexions morales assez ternes et
topiques50 ressortent moins, à nos yeux, que leur mise en forme.
La banalité de cette morale serait comme le signal que la forme
prime sur le fond51. Pour souligner l'élaboration poétique,
Horace utilise un procédé, sous diverses formes, qui consiste à

établir des écarts. Ces écarts destinés à surprendre le lecteur et à

le rendre attentif à l'écriture du texte sont multiples: contrastes
de ton entre deux passages successifs, désaccord entre le style et
le contenu, caractère inattendu d'une réflexion, simples oppositions...

L'écart le plus spectaculaire résulte des oppositions de

comportement et d'idées. La Satire 3 du livre I est à cet égard
exemplaire. Fort habilement, Horace y présente un être déchiré
intérieurement, Tigellius, en l'opposant à d'autre gens, ce qui
accroît les possiblités de contraste52. Cette accumulation d'oppo-

45. Sat. I, 1, 14-15: ne te morer, audi, I quo rem deducam.
46. Dans la Satire I, 1 au vers 120, Horace signale qu'il ne dira plus un

mot, dans la Satire I, 5, au vers 104, il fait remarquer que la fin du voyage
coïncide avec la fin de sa satire.

47. I, 1, 24, où il justifie ses boutades.
48. Cf. I, 4, v. 92 où le poète cite I, 2, v 27 et II, 1, 23 qui reprend I, 8,

11; il fait des allusions à Lucilius I, 5; renvoie explicitement à Lucrèce,
V, 82, en I, 5, v. 111.

49. II, 2, 3-4: Nec meus hic sermo est, sed quae praecepit Ofellus / rusticus,
abnormis sapiens crassaque Minerva.

50. Shackleton Bailey, p. 35.
51. O. De Mourgues, p. 131-151 a déjà mis en évidence ce trait chez La

Fontaine qu'elle a appelé, comme nous l'avons dit, ironie poétique. Il faut
noter que La Fontaine est un lecteur assidu d'Horace à qui il emprunte,
entre autres choses, le procédé des transitions; cf. L. Spitzer, «L'art de la
transition chez La Fontaine» [1959], in Etudes de Style, Paris, 1970, p. 166-
207. Cf. également M. G. Lenoir, «La Fontaine et Horace», in Présence
d'Horace, Tours, 1988, p. 137-46.

52. Voici la liste des oppositions dans cette satire: 1 sqq.: celui qui
chante quand on ne lui demande rien — celui qui se tait quand on le prie de
chanter; 4-7: Tigellius désobéirait à César — il ne saurait se taire, s'il a le
caprice de chanter; 9-20: succession d'attitudes contradictoires de

Tigellius; 20: le caractère d'Horace — celui de Tigellius; 21-28: tolérance
que l'on a à son égard — sévérité à l'égard de son semblable; 29-37: un



22 ÉTUDES DE LETTRES

sitions contribue à mettre le doigt sur la construction, sur
l'élaboration de la pièce plutôt que sur le contenu qui, déjà, à

l'époque d'Horace, présentait nombre de traits topiques53. Or
souvent, le personnage d'Horace tient un rôle actif dans ce jeu
d'écarts au même titre qu'un autre personnage.

Dans la Satire I, 5, un lecteur attentif remarquera la prépondérance

du jeu littéraire et le caractère volontairement anodin du
fond. Le jeu résulte de l'écart entre la vraie nature de la noble
mission et le caractère dérisoire de la description. En effet,
l'objet de ce voyage était de réconcilier Antoine et Octave54.
Horace le suggère lui-même aux vv. 27-29.

Hue venturus erat Maecenas optimus atque
Cocceius, missi magnis de rebus uterque
legati, aversos soliti conponere amieos55.

Le récit que nous fait Horace, loin d'être un compte rendu est
avant tout le résultat d'une élaboration littéraire. De nombreux
épisodes font directement allusion au voyage en Sicile de
Lucilius: le combat des bouffons, par exemple56 ou l'épisode
érotique même57. Au vers 87: Mansuri oppidulo, quod versu dicere
non est (pour faire halte dans une petite ville dont le nom se

refuse au vers), notre poète va plus loin dans ce domaine, en imi-

défaut mineur apparent d'une personne — la valeur réelle de celle-ci; 38-
54: les défauts d'un être cher — le nom dont on les pare; 55-66: attitude
idéale d'un ami — son attitude véritable; légèreté d'un défaut — grande
importance qu'on lui attribue; 66-98: faute légère — châtiment disproportionné;

130-136: la noblesse du philosophe — l'attitude qu'on a à son
égard; 140-142: attitude d'Horace — celle du philosophe.

53. Pour les défauts transformés en qualités; cf. Lucrèce IV, vv. 1136

sqq. Dans cette satire, Horace se moque des stoïciens en travestissant
l'argumentation de cette école, ce qui crée un nouvel écart; cf. Lejay, p. 60-
63 qui nous apprend aussi que les stoïciens citaient volontiers Hélène
comme motif dérisoire de guerre (p. 90). Horace reprend ce motif d'une
manière triviale, au vers 107.

54. Cf. Porphyre, Hor. Sat. I, 5, 27 qui cite Tite-Live. Pour le caractère
ridicule de la description, cf. Ehlers, p. 71: «Es besteht ein eklatanter
Gegenzatz zwischen der Bedeutung der beiden Delegationen einerseits und
der Belanglosigkeit horazischer Gesundheitsstörung auf der anderen Seite.»

55. «Là devaient venir l'excellent Mécène et Cocceius envoyés tous
deux en ambassade pour de grands intérêts et accoutumés à rapprocher des
amis divisés».

56. Cf. Fraenkel, p. 105-12 et Ehlers, p. 77. Porphyre signale que cette
satire est une imitation du texte de Lucilius (Porphyre, Hor. Sat. I, 5, 1).

57. Shackleton Bailey, p. 23.



HORACE DANS SES SATIRES 23

tant un vers de son modèle qui désigne également une ville en
signalant qu'elle n'entre pas dans un vers58. Les commentateurs
sont unanimes pour reconnaître dans le vers d'Horace la petite
ville d'Asculum. Or, Asculum une fois syncopé en Asclum entrait
sans peine dans un hexamètre. C'est donc probablement plus
pour signaler une maladresse de Lucilius, que pour éviter un nom
qu'Horace a utilisé cette périphrase.

Horace se plaît à varier le ton. Aux vers 9-10, par exemple,
une transition épique introduit des discussions prosaïques de
nautoniers (vv. 11-13). Une nuit troublée par le coassement des

grenouilles, des chants d'ivrognes et par d'autres bruits incongrus

(vv. 13-23) précède la noble évocation de la source Feronia
et d'Anxur59. Ces écarts de ton contribuent également au jeu qui
met en évidence l'élaboration poétique. Les constrastes entre
scènes successives participent à ce procédé: dès l'arrivée des

plénipotentiaires, Mécène et Cocceius (vv. 27-28), Horace est indisposé

par une ophtalmie dont l'évocation ne cadre pas avec les
destins de l'Empire qui se jouaient alors. Le combat grotesque
des bouffons (vv. 51-69) est introduit par une évocation à la
muse. D'une ville étape (v. 87), nous savons seulement qu'elle
ne peut être nommée dans un hexamètre. Comme nous venons de
le voir, Horace aurait pu nommer la ville, mais a préféré faire un
double clin d'œil: il taquine plaisamment Lucilius qui fait cela
par nécessité et met à nouveau l'accent sur l'élaboration poétique
qui prime sur le compte rendu. Aux vers 90-91, une réflexion
anodine sur le pain et l'eau permet au poète d'évoquer une étape
nouvelle du voyage. Le lecteur est plus frappé par l'habileté de la
transition que par les progrès du voyage. Ces écarts variés créent
une sorte d'ironie poétique: la forme est mise en évidence au
détriment du fond. Le personnage d'Horace a pleinement part à

ce jeu d'écarts: il se présente comme totalement dérisoire. Son
ophtalmie et sa rencontre ratée avec une servante (vv. 82-85) lui
permettent de créer un écart entre le caractère de la mission et le
compte rendu du voyage. Horace se met donc en scène de la
même manière qu'un autre sujet, comme il le fait pour chacun de
ses personnages.

58. C. Lucilii carminum reliquiae I, éd. F. Marx, Leipzig, 1904, frgt. 228,
p. 17.

59. Anxur est d'ailleurs le double épique de Terracine. Tarracina n'entre
pas dans un hexamètre.



24 ÉTUDES DE LETTRES

La Satire I, 6 offre également une série d'exemples où la
présentation du personnage d'Horace permet d'aboutir à l'ironie
poétique: nous avons déjà signalé le décalage entre son regard
d'enfant et la réalité, entre la pauvreté du père et les moyens
qu'il mit à disposition pour les études de son fils. De même, le
poète oppose la noblesse de Mécène à son absence de mépris
pour le fils d'affranchi (vv. 1-6). La place d'Horace dans le
monde contraste avec son humble origine et l'ambition qu'on lui
attribue, avec son absence de brigue et avec sa valeur (vv. 45-
64). Plus loin, Horace s'oppose à la majorité des hommes (v. 92
sqq). D'une manière générale, toute la satire retourne un préjugé
social puissant à Rome et oppose la vraie noblesse du roturier
que peu de gens discernent à la noblesse factice que tout le
monde reconnaît. Il nous semble donc que dans cette pièce,
Horace se crée un personnage sur lequel il joue en faisant recours
à ce procédé de l'écart: Horace insiste sur son origine modeste,
alors que le lecteur s'attendrait à ce qu'il taise ce handicap.

Si dans la pièce précédente, Horace est plus noble qu'un fils
de questeur (v. 131), dans la Satire II, 7, il apparaît comme plus
servile que son esclave (vv. 75-77). Dans cette pièce, le

personnage d'Horace entre également dans un jeu d'oppositions.
Du vers 22 au vers 37, Dave détaille les incohérences d'Horace;
puis (vv. 38-82), il s'oppose trait à trait à son maître; les vers 102
à 111 mettent en parallèle la sévérité que rencontre la moindre
peccadille de Dave et l'indulgence que l'on manifeste à l'égard
des travers d'Horace. Cette satire est également un retournement:
le maître est moins libre, moins sage que son esclave. Il s'agit
donc du même procédé que dans la Satire I, 6, mais Horace joue
cette fois un rôle exactement contraire à celui qu'il s'était alors
attribué.

Conclusion

Horace se met donc en scène de deux façons: soit pour la
démonstration ou l'illustration d'une idée, soit pour jouer sur les
écarts qui permettent de transmettre un message différent de
celui qui est explicite. Pourquoi le recours au «je»? C'est
d'abord une des exigences stylistiques de la satire lucilienne60
dont le caractère autobiographique semble primordial à notre

60. Shackleton Bailey, p. 10.



HORACE DANS SES SATIRES 25

poète: après avoir affirmé sa dépendance à l'égard de son
modèle, Horace écrit:

Ille velut fidis arcana sodalibus olim
credebat libris neque, si male cesserat, usquam
decurrens alio neque, si bene; quo fit ut omnis
votiva pateat veluti descripta tabella
vita senis...61

[Sat. II, 1, vv. 30-34]

D'autre part, Horace savait que parler à la première personne
était efficace: parler de soi crée une complicité avec le lecteur,
une impression de sincérité qui résulte de la valeur du témoignage

personnel. Horace a si bien maîtrisé cet emploi du «je»
que, toujours, on l'a considéré comme sincère. Certes, Horace
peut nous rapporter dans les Satires des faits authentiques. Il est
très vraisemblable, par exemple, que son père était un affranchi,
mais la façon dont il en parle ne nous permet pas de connaître la
personnalité du père, ni la vraie nature des rapports qu'il entretenait

avec son fils. Horace peut bien être allé à Brindes en compagnie
de Mécène, mais nous n'en savons pas plus sur son attitude

pendant ce voyage, ni sur son caractère.
La confiance que les lecteurs d'Horace ont accordée à ses

confidences nous semble paradoxalement le résultat de son talent
et non celui de sa sincérité62. Horace a réussi à paraître naturel
grâce à un long travail d'élaboration63: le réalisme et la justesse
de l'observation dans l'image, l'apparente absence de structure
dans le discours qui cache en fait une construction rigoureuse,
quelques audaces savamment dosées; tout cela confère aux
Satires un tour de conversation et de confidence. C'est ainsi qu'à
l'intérieur d'une satire, un épisode autobiographique semble
avoir échappé à l'auteur, comme au milieu d'une conversation.
Aussi ce recours au «je», propre en soi à créer le sentiment de

61. «Celui-là, jadis, confiait ses secrets à ses écrits comme à des compagnons

fidèles; et, dans les traverses comme dans les succès, jamais il ne
cherchait d'autres recours; de sorte que la vie du vieillard s'y déploie toute,
tracée comme sur un tableau votif.»

62. On rencontre ce même trait pour les élégiaques, comme l'a démontré
A.W. Allen, «Sincerity and the Roman Elegists», Classical Philology, 45
(1950), p. 145-60.

63. Cf. les remarques de R Schmid, Discours de M. Pierre Schmid, professeur

à la Faculté des Lettres, Publication de l'Université de Lausanne, n2 16,
1955, p. 48-52.



26 ÉTUDES DE LETTRES

confidence, maîtrisé au point de paraître spontané et étranger à

tout artifice, contribue grandement à conférer aux Satires leur
style si personnel. Toutefois, la personnalité du satiriste, comme
nous l'avons vu, est totalement «poétisée»: façonnée selon les
exigences du genre, modifiée selon les besoins de la pièce et
entièrement soumise au jeu de l'écriture.

D'ailleurs, à une époque voisine, l'image qu'Horace donne de

lui dans les Epodes est bien différente: il y apparaît vindicatif et
engagé, tandis que plus tard, les Odes nous révèlent un vates
inspiré, un enfant protégé des dieux et des muses64. Dans les Epîtres
apparaît encore un nouvel Horace: un homme sérieux, posé qui
recherche la voie à suivre, davantage penseur que poète. Ces
différentes figures montrent bien que le poète utilise son personnage

mais ne le dévoile pas.
Nous avons tenté de montrer que dans ses satires, Horace se

traite comme un thème ou comme un autre de ses personnages.
Ainsi, son image est fonctionnelle et littéraire avant tout. Horace
ne s'épanche pas, comme le croit Perret, il ne reproduit pas la
richesse de sa nature, il joue de son personnage qu'il cède à son
œuvre. Pour nous, il ne faut pas tant rechercher le vrai Horace
où il semble se montrer mais, peut-être, dans ce qui perce tout
au travers de son œuvre: une conscience aiguë de son génie
poétique.

Eric Chevalley, Justin Favrod

Cette étude a d'abord été développée en 1986/1987 dans le cadre
d'un séminaire du professeur Ph. Mudry que nous remercions de son
aide. Nous devons aussi beaucoup aux conseils de Mesdames H. Junod
et Ch. Morerod.

64. Anderson, p. 60-68.


	Quelques observations sur la personne d'Horace dans les Satires

