
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1991)

Heft: 1

Artikel: Remarques sur l'esthétique analytique et la définition de l'art

Autor: Mariaux, Pierre A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870596

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870596
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REMARQUES SUR L'ESTHÉTIQUE ANALYTIQUE
ET LA DÉFINITION DE L'ART

L'esthétique analytique a souvent posé le problème de la définition de
l'art: les difficultés ont surgi en nombre. En tenant compte de la dimension
historique du phénomène de l'art, il est possible de distinguer les valeurs
artistiques des valeurs esthétiques et, partant, de remettre l'esthétique à sa

juste place.

Les remarques qui suivent visent un double but. Dans un
premier temps, il s'agit de montrer que les thèses de Morris Weitz et
George Dickie au sujet de la possibilité ou de l'impossibilité de
définir l'art ne sont contradictoires qu'en apparence. Ensuite,
opérant un retour sur l'œuvre d'art, je tenterai de distinguer
V esthétique de ce qui est proprement artistique; cette distinction
me permettra de préciser le concept de base «œuvre d'art».

Définitions de l'art
Dans un article demeuré célèbre pour ses vues polémiques1,

Morris Weitz s'élevait contre les théories esthétiques traditionnelles

qui cherchaient à définir l'art, c'est-à-dire qui visaient à

un énoncé des propriétés suffisantes et nécessaires de ce qui est
défini par ce concept. Car, selon Weitz, la théorie esthétique
tente vainement de définir ce qui ne peut l'être, de poser les
propriétés nécessaires et suffisantes de ce qui n'en a pas, de conce-

1. Morris Weitz, «The Role of Theory in Aesthetics», Journal of
Aesthetics and Art Criticism, XV, n- 1 (1956), p. 27-35; traduit dans
Philosophie analytique et esthétique, éd. et tr. D. Lories, Paris, Klincksieck,
1988, p. 27-40. Pour une critique détaillée des théories de M. Weitz, voir
entre autres Danielle Lories, «Philosophie analytique et définition de
l'art», Revue Philosophique de Louvain, LXXXIII (1985), p. 214-30.



124 ÉTUDES DE LETTRES

voir enfin le concept art comme fermé alors que son usage
montre et exige son ouverture. (Cette attitude résolument anti-
essentialiste sera discutée plus bas). Pour l'auteur, une définition
de ce qu'est l'art est donc logiquement impossible: «[...] the very
expansive, adventurous character of art, its ever-present changes
and novel creations, makes it logically impossible to ensure any
set of defining properties2». Weitz s'attache dès lors à démontrer
l'ouverture du concept art. Pour ce faire, il se base sur les
Investigations philosophiques de Wittgenstein, en transposant ce

que celui-ci dit du mot jeu au mot art3:

If we actually look and see what it is that we call "art", we will
also find no common properties — only strands of similarities.
Knowing what art is is not apprehending some manifest or
latent essence but being able to recognize, describe, and explain
those things we call "art" in virtue of these similarities4.

Un concept est dit «ouvert» si «ses conditions d'application
sont "émendables" et corrigibles» (p. 31), c'est-à-dire si l'on
peut imaginer ou établir une situation ou un cas qui ferait appel à

quelque espèce de décision de notre part, soit pour étendre

2. M. Weitz, op. cit., p. 32: «[...] le caractère très expansif, aventureux,
de l'art, ses changements incessants et ses nouvelles créations, font qu'il
est logiquement impossible d'assurer un ensemble de propriétés déterminantes».

Weitz utilise le terme logique dans un sens on ne peut plus flou,
équivalent à peu près aux lois du bon sens; cf. p. 28: «Its attempt [i.e. de la
théorie esthétique] to discover the necessary and sufficient properties of art
is logically misbegotten for the very simple reason that such a set and,
consequently, such a formula about it, is never forthcoming».

3. Investigations philosophiques, trad. P. Klossowski, Paris, Gallimard,
1986, §§ 65 et suiv. W.B. Gallie («The Function of Philosophical Aesthetics»,

Mind, LVII, ne 227 (1948), p. 302-21) avait déjà ébranlé l'édifice
esthétique traditionnel en mettant en doute le fait que l'art, en tant que
concept, ne recouvre qu'une chose: «what reasons have we for thinking that
the word Art stand for some one thing?». C'est, à ma connaissance, le
premier à référer à Wittgenstein et à la notion de «family resemblance»
(Investigations philosophiques, § 67). De même chez William E. Kennick,
«Does Traditional Aesthetics Rest on a Mistake?», Mind, LXVII, nQ 267
(1958), p. 317-34. Cf. Harold Osborne, «What is a Work of Art?», British
Journal ofAesthetics, XXI, n2 1 (1981), p. 3-11.

4. M. Weitz, op. cit., p. 31: «Si nous voyons et regardons effectivement
ce que c'est que nous appelons "art" nous ne trouverons pas non plus de
propriété commune — seulement des faisceaux de similarités. Savoir ce
qu'est l'art n'est pas appréhender quelque essence manifeste ou latente,
mais être capable de reconnaître, décrire et expliquer ces choses que nous
appelons "art" en vertu de ces similarités».



DÉFINITION DE L'ART ET ESTHÉTIQUE ANALYTIQUE 125

l'usage du concept de façon à couvrir cette situation ou ce cas,
soit de fermer le concept et d'en inventer un nouveau pour traiter
du nouveau cas. Mais à aucun moment de sa réflexion Weitz ne
démontre l'ouverture du concept, il la montre tout au plus en
s'appuyant sur des «sous-concepts» tels que roman, tragédie, ...5

Selon Weitz, l'usage du mot art révèle qu'il en existe un
emploi descriptif et un emploi évaluatif. Définir l'art étant impossible,

il s'agit avant tout de préciser à quelles conditions nous
énonçons correctement «X est une œuvre d'art» quand c'est un
énoncé descriptif d'une part («La Symphonie fantastique est une
œuvre d'art parce que...») et quand c'est un énoncé évaluatif de
l'autre («Cette figure de proue est une véritable œuvre d'art»).
Les conditions d'énonciation correcte de l'énoncé descriptif sont
les «critères de reconnaissance» des œuvres d'art, c'est-à-dire les

propriétés ou les critères que les théories traditionnelles de l'art
(formalisme, volontarisme, intuitionnisme, etc.) avaient retenus
comme pertinents à leurs définitions respectives: forme significative,

acte spirituel, expression d'une émotion, par exemple.
Lorsqu'on décrit une chose comme «œuvre d'art», il n'est pas
nécessaire que toutes ces propriétés soient présentes, même s'il
se trouve effectivement qu'une grande partie de celles-ci l'est.
Mais en disant «X est une œuvre d'art», on ne décrit pas seulement

cet X, on l'évalue également. Les conditions d'énonciation
correcte de l'énoncé évaluatif comportent une «préférence accordée

à certaines propriétés ou caractéristiques de l'art» (p. 34). Ce
sont les critères d'évaluation. Weitz donne l'exemple suivant:
«Consider a typical example of this evaluative use, the view
according to which to say of something that it is a work of art is
to imply that it is a successful harmonization of elements» (p. 34).
Dire alors de X que «c'est une œuvre d'art», revient à dire «X est
une heureuse harmonisation d'éléments». Weitz soutient que les
théories traditionnelles se sont complètement fourvoyées, et par
conséquent n'ont pas retenu cette distinction, fondamentale pour
l'auteur, dans les usages du mot art:

5. La critique de George Dickie porte essentiellement sur ce point (voir
ci-dessous note 7); cf. D. Lories, «Philosophie analytique et définition de
l'art», op. cit. Voir également Dorothy Walsh, «Aesthetic Objects and
Works of Art», Journal ofAesthetics and Art Criticism, XXXIII, n- 1 (1974),
p. 7-12 et T. J. Diffey, «The Idea of Art», British Journal of Aesthetics,
XVII, n2 2 (1977), p. 122-28.



126 ÉTUDES DE LETTRES

Their basic inadequacies reside instead in a fundamental
misconception of art. Aesthetic theory — all of it — is wrong in
principle in thinking that a correct theory is possible because it
radically misconstrues the logic of the concept of art6.

Plus récemment, George Dickie soutenait au contraire qu'il
était tout à fait possible de définir l'art7. S'en prenant aux thèses
de Weitz, Dickie souligne tout d'abord le fait que le passage
méthodologique de l'ouverture d'un sous-concept tel que roman
à l'ouverture du concept art n'est pas démontré, mais affirmé.
Pour Dickie, le fait qu'il n'y ait pas, à l'intérieur de l'art, de

points communs à tous les romans, à toutes les peintures, etc., ne

prouve pas qu'il n'y ait aucun point commun à toutes les œuvres
d'art qui les distingue de ce qui est hors du domaine de l'art.
Dickie soutient que Weitz est dans l'erreur lorsqu'il affirme
qu'aucune condition n'est nécessaire pour qu'il y ait art: au sens
descriptif, il faut au moins qu'une œuvre d'art soit un artefact.
Ensuite, l'auteur distingue trois types (et non deux) d'usage du
mot art: un usage paradigmatique (s'appliquant uniquement aux
artefacts: les œuvres d'art incontestables), un usage dérivé (par
ressemblance à des artefacts) et un usage évaluatif. Le premier
usage du mot est susceptible d'une définition et pour ce faire
Dickie s'appuie sur la notion de «monde de l'art» avancée par
Arthur C. Danto8. D'où la définition:

Une œuvre d'art au sens classificatoire est 1) un artefact 2)
dont un ensemble d'aspects a fait que lui a été conféré le statut
de candidat à l'appréciation par une ou plusieurs personnes
agissant au nom d'une certaine institution sociale (le monde de
l'art)9.

6. M. Weitz, op. cit., p. 27-28: «Leurs imperfections principales résident
au contraire dans une conception fondamentalement erronée de l'art. La
théorie esthétique — en entier — est fausse par principe en pensant qu'une
théorie correcte est possible, parce qu'elle mésinterprète radicalement la
logique du concept art».

7. George Dickie, Art and the Aesthetic. An Institutional Analysis, Ithaca,
Cornell University Press, 1974, chap. 1.

8. Arthur C. Danto, «The Artworld», Journal of Philosophy, LXI
(1964), p. 571-84; traduit dans Philosophie analytique et esthétique, op. cit.,
p. 183-198.

9. G. Dickie, op. cit., p. 34. Voir quelques réactions à cette définition
dans Philosophy Looks at the Arts. Contemporary Reading in Aesthetics, éd. J.

Margolis, Philadelphia, Temple University Press, 19873.



DÉFINITION DE L'ART ET ESTHÉTIQUE ANALYTIQUE 127

A première vue, les thèses de Weitz et de Dickie sont
contradictoires: pour le premier, une définition de l'art est impossible
tandis qu'elle est possible pour le second. Examinons-les de plus
près.

Le problème de la définition de l'art est évacué, chez Weitz,
au profit de celui que pose l'énoncé «X est une œuvre d'art» et
l'auteur s'interroge pour savoir dans quelles conditions cet
énoncé est correct10. Dans son optique, lorsqu'un individu
quelconque se trouve face à un objet X quelconque et qu'il se

propose d'y reconnaître une œuvre d'art, il va effectuer soit une
reconnaissance ou une évaluation, soit les deux, et cela grâce aux
critères traditionnels (forme, composition, etc.) que l'auteur
regroupe en vrac sous l'étiquette «critères». Mis à part le fait que
ces critères de reconnaissance (et d'évaluation) sont peu clairs, il
me semble aller de soi — mais Weitz ignore ce point capital —
qu'il faille nécessairement les utiliser en référence à une autre
œuvre d'art, reconnue au préalable comme telle. On reconnaît
donc l'objet X comme une œuvre d'art en appliquant certes
correctement l'énoncé «X est une œuvre d'art» d'un point de vue
descriptif, mais surtout parce qu'on reconnaît l'objet X comme
faisant partie d'un ensemble d'objets semblables: objets qui
partagent avec lui quelque caractéristique commune sur laquelle on
fonde la ressemblance. Il ressort ainsi que l'objet X n'entre dans un
ensemble donné que par référence à l'objet X' entré dans ce même
ensemble auparavant; celui-ci également n'y étant entré que par
référence à l'objet X" et ainsi de suite. Ainsi, une définition de
l'art est peut-être logiquement et synchroniquement impossible

10. On reconnaît ici la méthode défendue par les analyticiens. Ainsi M.
Weitz, op. cit., p. 30, pose, avec cette assurance caractéristique d'une
certaine philosophie analytique: «If I may paraphrase Wittgenstein, we must
not ask, What is the nature of any philosophical x?, or even, according to
the semanticist, What does "x" mean?, a transformation that leads to the
disastrous interpretation of "art" as a name for some specifiable class of
objects; but rather, What is the use or employment of "x"? What does "x"
do in the language? This, I take it, is the initial question, the begin-all ifnot the
end-all of any philosophical problem and solution» (je souligne). Voir les
récentes bifurcations de l'esthétique analytique chez Jerrold Levinson,
«Refining Art Historically», Journal of Aesthetics and Art Criticism, XLVII,
n2 1 (1989), p. 21-33 et la discussion suscitée par cet article dans le même
Journal, XLVIII, ne 2 (1990), p. 157-62. Cf. Robert Stecker, «The
Boundaries of Art», British Journal of Aesthetics, XXX, n2 3 (1990), p. 266-
72.



128 ÉTUDES DE LETTRES

mais, et l'auteur ignore en conséquence ce point essentiel, elle
est tout à fait possible historiquement11 (diachroniquement).

La définition institutionnelle de George Dickie prête également

à quelques réserves. Je retiens seulement le fait suivant: un
objet X n'est que vraisemblablement une œuvre d'art, il ne le
devient qu'après avoir passé une épreuve qui lui confère le statut
de «candidat à l'appréciation» et ce, par l'intermédiaire du
«monde de l'art». Or, il me semble que cette «institution sociale»
agit (entre autres) historiquement: c'est-à-dire en référence à

d'autres objets X quelconques ayant franchi avec succès le cap
de l'épreuve.

Revenons à la seconde partie de la thèse de Weitz. L'énoncé
descriptif «X est une œuvre d'art» présuppose déjà une certaine
connaissance de ce qu'est une œuvre d'art comme je pense
l'avoir montré ci-dessus. Pour que l'énoncé évaluatif «X est une
œuvre d'art» soit correct, j'utilise des «critères d'évaluation»,
c'est-à-dire je mets l'accent sur telle ou telle caractéristique
propre à l'œuvre d'art. Ne retrouve-t-on pas ici la définition de
Dickie: l'objet X peut devenir une œuvre d'art, i.e. peut être jugé
comme tel, pour autant qu'une quelconque personne (ou mieux:
qu'un quelconque locuteur) prenne en charge l'énoncé «X est
une œuvre d'art».

A mon avis, les deux thèses se rejoignent: elles présupposent
qu'il y a quelque chose de commun, quelque ressemblance parmi
les objets que nous nommons «œuvre d'art» nous permettant de
les grouper en classe d'objets. Dans le cas de la théorie de Weitz,
ce fait souligne l'impossibilité d'une définition de l'art en raison
de l'ouverture même des classes. Pour la théorie de Dickie, ce
fait permet justement de fonder les différences qui existent entre
ce qui est du domaine de l'art et ce qui ne l'est pas, et donc de
définir l'art. Il me semble dès lors que, tout en niant la composante

historique, nos deux auteurs s'y rejoignent en fait. En effet,
il est indéniable que les ressemblances que les deux auteurs tentent

de cerner sont fondées historiquement; s'ils n'étaient analy-
ticiens, ils arriveraient sans doute à la conclusion suivante: l'art
est définissable historiquement (ou, peut-être, en continuité).

11. De là, il ne faut pas tomber dans l'erreur et remonter vers une ur-
œuvre d'art; cf. Jerrold Levinson, «Defining Art Historically», British
Journal of Aesthetics, XIX, n° 3 (1979), p. 232-50 et T. J. Diffey, «On
Defining Art», British Journal ofAesthetics, XIX, n2 1 (1979), p. 15-23.



DÉFINITION DE L'ART ET ESTHÉTIQUE ANALYTIQUE 129

Dans ce contexte de philosophie analytique, il n'est pas étonnant

de constater que Weitz est résolument anti-essentialiste. Il
prétend, et dans une certaine mesure Dickie aussi, qu'il est
impossible, chimérique et contre les lois les plus élémentaires de
la logique de trouver ce qu'est l'essence de l'art. Apparemment,
Weitz combat plus un essentialisme platonicien qu'aristotélicien,
puisqu'il s'oppose aux définitions qui tentent de cerner l'art
comme un tout et d'épuiser TOUT ce qui fait son essence12. Cela
est caractéristique d'une idée platonicienne de l'essentialisme —
qu'il faudrait plutôt nommer idéalisme —, puisqu'on recherche
là une idée archétypique de l'œuvre d'art. Mais s'il est vrai qu'il
est à la limite de l'impossible de se mettre d'accord sur
l'essence-idée de l'œuvre d'art, est-ce une raison suffisante pour
condamner sans appel toute forme d'essentialisme? Sans entrer
dans ce débat, je ne crois pas ridicule de proposer une définition
essentialiste de l'art, à condition qu'elle soit minimaliste: qu'est-
ce qui fait qu'une chose est ce qu'elle est ou, ce qui revient au
même, que doit-on lui enlever pour qu'elle ne soit plus ce qu'elle
est? Ainsi, contrairement à ce que Weitz et Dickie pensent de
l'essentialisme, il ne s'agit pas de rechercher TOUS les traits
similaires, TOUS les dénominateurs communs à toutes les
œuvres d'art, mais de dégager le ce qu'est qui fait qu'elles sont
ce qu'elles sont, les éléments sine qua non qui les constituent. Il
ne s'agira donc pas d'une définition extensive (collectionnant les
traits caractéristiques possibles de l'œuvre d'art comme le fait
Roman Ingarden par exemple, dont c'est presque le hobby13),
mais d'une définition intensive minimaliste. Une meilleure
distinction entre Vesthétique et l'artistique me permettra d'énoncer
une définition de ce qu'est l'art dans ce sens.

Une autre critique que l'on peut adresser à Weitz, comme à

beaucoup d'autres analyticiens, est la suivante: l'auteur utilise
des notions qui ne correspondent pas à ses principes. Weitz pose
qu'il faut rechercher les conditions d'utilisation correcte de «X
est une œuvre d'art», donc faire un pur examen de l'emploi de

12. Cf. M. Weitz, op. cit., p. 27: «Each [i.e. des théories de l'art] claims
that it is the true theory because it has formulated correctly into a real
definition the nature of art; and that the others are false because they have left
out some necessary or sufficient property» (je souligne).

13. Voir entre autres Man and Value, tr. A. Szylewicz, München/Wien,
Philosophia Verlag, 1983. Voir également Robert Blanché, Des catégories
esthétiques, Paris, Vrin, 1979, en particulier les pages 31-49.



130 ÉTUDES DE LETTRES

termes; puis il introduit la distinction Reconnaissance/
Evaluation. Mais cette distinction n'est pas fondée sur ses

propres principes anti-essentialistes: on ne sait pas comment,
dans la langue, peut se faire une distinction entre usage évaluatif
et usage descriptif du mot art. Cependant, je ne souhaite pas nier
l'intérêt de sa distinction; elle peut s'avérer fort intéressante, et
ce d'autant plus si on la replace dans une théorie qui ne se limite
pas volontairement à l'analyse de la langue.

Valeur esthétique et valeur artistique

Des deux thèses présentées ci-dessus, il ressort qu'une
connaissance préalable de ce qu'est l'œuvre d'art est nécessaire.
De quelle nature est cette connaissance ou, en d'autres termes,
quelle est la nature du discours sur l'œuvre d'art? Nous
rejoignons ici le problème de la distinction entre ce qui est proprement

artistique et ce qui est proprement esthétique14. En partant
de la distinction Reconnaissance/Evaluation proposée par Weitz,
et en la dépassant, on peut résoudre ce problème. Face à un objet
X, j'applique des critères de reconnaissance qui me permettent
d'énoncer correctement «X est une œuvre d'art» d'un point de

vue descriptif. Avec le résultat suivant: je mets en évidence des

caractéristiques de l'objet X qui m'autorisent à l'appeler «œuvre
d'art»; c'est dire que je lui attribue certaines qualités qui résultent
d'une confrontation avec d'autres œuvres d'art reconnues comme
telles. Je la reconnais. Dans un mouvement similaire, les critères
à'évaluation mettent à jour les qualités d'un objet X susceptible
de devenir une œuvre d'art.

En d'autres termes, dans un énoncé descriptif je reconnais des

qualités de l'objet X qui font de lui une œuvre d'art par assimilation

(analogie, confrontation) à d'autres œuvres d'art. J'appellerai
ces qualités: valeurs artistiques. Dans un énoncé évaluatif,

j'évalue des qualités propres à l'objet X, susceptibles de faire de
lui une œuvre d'art par «émotion». Par émotion, j'entends
l'évaluation sensitive sinon psychologique de la beauté de l'objet.

14. Une question peu débattue par l'esthétique analytique. Cf. Roman
Ingarden, «Artistic and Aesthetic Values», British Journal ofAesthetics, IV,
na 3 (1964), p. 198-213, Robert McGregor, «Art and the Aesthetic»,
Journal of Aesthetics and Art Criticism, XXXII, ne 4 (1974), p. 549-59,
Tomas Kulka, «The Artistic and the Aesthetic Value of Art», British
Journal ofAesthetics, XXI, n9 4 (1981), p. 336-50.



DÉFINITION DE L'ART ET ESTHÉTIQUE ANALYTIQUE 131

Voilà bien longtemps que les historiens de l'art ont renoncé à

traiter du problème de la beauté; à croire qu'il est devenu aussi
tabou que l'origine du langage pour les linguistes. Cependant, à

moins de prétendre que le beau n'existe pas, il faut bien se

contenter du fait que nous savons le ressentir, quitte à ne pas
savoir le définir. Les qualités qui suscitent en nous cette émotion
caractéristique, je les appellerai: valeurs esthétiques.

Cette distinction préalable va me permettre de préciser le
concept «œuvre d'art» de façon plus pointue. La figure 1

présente les deux voies par lesquelles on s'approche de l'œuvre
d'art, sans poser la primauté de l'une sur l'autre:

Œuvre d'art
Evaluation Description
Valeurs esthétiques Valeurs artistiques

Figure 1

Si l'on essaie de saisir ce processus de connaissance en tenant
compte de ce qui est avancé plus haut (tout nouvel objet s'inscrit
en continuité historique avec ceux qui le précèdent), la figure 1

devient:

Œuvre d'art œuvre d'art
Evaluation Description
Valeurs esthétiques Valeurs artistiques

Propre et nécessaire Contingent
Goût Histoire
Privé Public

Axe temporel
Figure 2

La figure 2, qui se veut un outil d'analyse pour l'historien de
l'art15, ne révèle pas la présence de deux œuvres d'art, mais
souligne la bipolarité d'une œuvre. Je relevais plus haut l'existence

15. Ce tableau ne veut absolument pas rendre compte de la création
artistique: il ne vaut que pour le spectateur. En opposant goût et histoire, je
ne tiens pas à signifier que le goût n'a pas d'histoire; je signale tout au plus
des pôles.



132 ÉTUDES DE LETTRES

de deux jugements sur l'œuvre d'art: l'évaluation d'une part, qui
ressortit au domaine privé, au mouvement intime d'un individu
face à un quelconque objet susceptible d'être une œuvre d'art, au
goût; la description d'autre part, qui ressortit au domaine public,
à ce que chacun apprend à nommer œuvre d'art tout objet qui
partage quelque ressemblance avec un modèle reconnu comme
tel. Quelques exemples éclairciront ces propos.

Prenons la Naissance de Vénus de Botticelli. Reconnue dans un
premier temps (par un individu ou un nombre restreint de
personnes) comme esthétiquement aimable, cette œuvre est passée
progressivement dans le domaine public, à mesure qu'elle fut
offerte à l'admiration d'autrui. Actuellement, c'est une œuvre
d'art au sens plein et double du terme. On l'apprécie autant pour
ses valeurs artistiques que esthétiques: il y a donc équilibre entre
les deux pôles. Si l'évaluation esthétique fait défaut,
indépendamment des références artistiques, l'objet ne peut être une
œuvre d'art au sens plein (par exemple, une «croûte» qui reprend
le thème classique de la nature morte). De même, la seule
appréciation esthétique d'un objet, si celui-ci ne parvient pas à s'imposer

publiquement, ne peut lui garantir le statut d'œuvre d'art au
sens plein (comme il peut arriver avec certains «artistes»
d'avant-garde qui ne percent jamais, par exemple).

Si nous tenons compte de la dimension historique, nous remarquons

que toute œuvre d'art s'inscrit dans le prolongement de
celles qui la précèdent. Car reconnaître un objet susceptible
d'être une œuvre d'art présuppose en effet que nous connaissions
déjà, même vaguement, l'espèce d'objet à laquelle nous sommes
confrontés, indépendamment de la valeur esthétique de l'objet.
La continuité en art peut se comprendre par analogie avec les
relations qu'entretiennent parents et enfants: aux extrêmes, on
rencontre des enfants conformistes et d'autres révoltés (avec une
multitude de cas possibles entre ces deux bornes); pourtant, ils
restent inévitablement les enfants de quelqu'un. Et de même, il y
a des œuvres d'art conformistes (les Petits Maîtres) et des
œuvres d'art révoltées (les «novateurs», comme Marcel
Duchamp avec Fontaine).

L'histoire générale de l'art se résume donc à l'évolution des
valeurs artistiques. Cependant, l'histoire individuelle des œuvres
d'art ressortit également au domaine esthétique (l'wr-œuvre d'art



DÉFINITION DE L'ART ET ESTHÉTIQUE ANALYTIQUE 133

— sans vouloir entrer dans le débat de son hypothétique
existence —, n'était évidemment, dans cette optique, que esthétique).
C'est aussi la raison pour laquelle les valeurs esthétiques, ou
mieux: la faculté d'éveiller des émotions esthétiques que doit
posséder toute œuvre d'art au sens plein, sont le propre et
l'essence même de l'œuvre d'art. En conclusion, je crois qu'on
peut se satisfaire de cette définition: une œuvre d'art est un artefact

qui, premièrement et essentiellement, procure une émotion
esthétique, et qui, secondairement, est acceptée comme «modèle»
artistique par le public.

Pierre A. Mariaux




	Remarques sur l'esthétique analytique et la définition de l'art

