Zeitschrift: Etudes de Lettres : revue de la Faculté des lettres de I'Université de

Lausanne
Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres
Band: - (1991)
Heft: 1
Artikel: La Madone de Port Lligat : un tableau religieux de Salvador Dali?
Autor: Marguerat, Odile
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-870595

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-870595
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA MADONE DE PORT LLIGAT:
UN TABLEAU RELIGIEUX DE SALVADOR DALI?

Cet article étudie la deuxiéme version de La Madone de Port Lligat,
peinte par Dali en 1950. Premieérement, I’ceuvre est située dans le contexte
du cycle des ceuvres dites religieuses de Dali, ce qui nécessite un bref sur-
vol de la théorie mystique dalinienne. Secondement, l’iconographie du
tableau est analysée par rapport a celle développée dans 1’ceuvre du peintre
tout au long de sa carriére, ainsi qu’en relation avec 1’iconographie tradi-
tionnelle religieuse. L’étude vise a définir le statut des ceuvres a sujets reli-
gieux de Dali.

Le tableau de Salvador Dali intitulé La Madone de Port Lligat
existe en deux versions. La premiére date de 1949 (fig. 2) et fut
présentée au Pape Pie XII le 23 novembre 1949 lors d’une entre-
vue accordée a Dali.

La deuxie¢me version (fig. 1), sur laquelle est centré cet article,
porte le méme titre et date de 1950. Elle comporte de nom-
breuses variantes et inaugure la série des ceuvres de grand for-
mat. Ces deux tableaux ouvrent la période dite «mystique» ou
«religieuse» de I’ceuvre de Dali généralement située entre 1949
et 1960. Durant les années quarante, si on suit le développement
de Dali dans son Journal, on remarque un intérét de plus en plus
vif pour la Renaissance et la tradition. Cet intérét nous est révélé
dans Cinquante secrets magiques publi€é en 1948, véritable traité
de peinture a la mode des grands théoriciens de la Renaissance
pour qui Dali ne tarit pas d’éloges. Parallelement, se développe
ce que Dali nomme sa «mystique nucléaire '».

Il est difficile de se faire une idée précise de la sincérité et
méme de la nature du sentiment religieux de Dali. Il avoue que

1. Salvador DALIL, Journal d'un génie, Paris, La Table Ronde, 1964,
p. 36.



104 ETUDES DE LETTRES

sa conversion a la «religion catholique apostolique et romaine»
et sa visite au Pape en 1949 avaient de nombreuses raisons, dont
la principale était d’obtenir la permission de se marier religieuse-
ment avec Gala?. Ses préoccupations religicuses traversent des
périodes de profanation et d’exaltation et nombreuses sont les
contradictions que nous pouvons déceler dans ses propos souvent
provocateurs et destinés a frapper 1’opinion publique.

En 1950, au moment ol Dali peignait la seconde version de La
Madone de Port Lligat, le journaliste del Arco rapporte, dans Dali
a nu, que le peintre répondit par la négative a la question «Avez-
vous la foi?3». Dans ses Entretiens avec Alain Bosquet publiés en
19664, le peintre explique que son sentiment de foi n’est pas
catholique. Il s’agit d’une croyance en la science et surtout en le
développement d’une technique d’hibernation lui permettant
d’accéder a la vie éternelle. Les théories de 1’anti-gravitation et
de I’hibernation sont pour Dali les deux seules possibilités de sur-
vie et de résurrection’. Plutét que mystique, il se dit mythique
depuis qu’en juin 1950 le docteur Pierre Roumégueére lui a exposé
sa these sur «le mythe dioscurique de Dali®». Ainsi Dali a une foi
absolue en ce mythe selon lequel il se réincarnerait en Pollux
fréere et complémentaire de Castor. Il se considere lui-méme
comme le «Divin Dali’» et se met sur le méme plan que le Christ:

En fait je ne suis pas aussi chrétien qu’on puisse 1’imaginer.
J’ai toujours considéré le Christ comme un grand propagan-
diste; mais pour ce qui est de I’invention religieuse, zéro! Il
adorait la publicité tout comme Dali. Il me bat sans doute sur
ce plan, puisqu’il a réussi a se faire crucifier uniquement pour
qu’on se souvienne de lui?.

En contradiction avec ces propos, Dali affirme dans Journal
d’un génie® qu’il a retrouvé la foi depuis 1949. 1l dit avoir été tres
tot attiré vers la religion, cependant le groupe surréaliste

2. Ibid, p. 172.
3. Luis RoMERO, Tout Dali en un visage, Paris, Editions du Chéne, 1975,
p. 311, n. 16.
4. Alain BOSQUET, Entretiens avec S. Dali, Paris, Pierre Belfond, 1966,
p. 49-50.
. Ibid, p. 93.
. Ibid, p. 46-47; p. 87.
. Ibid, p. 11, p. 45, p. 46.
. Ibid, p. 134-135.
. Dali, op. cit. note 1, p. 22-23.

O 0o~



LA MADONE DE PORT LLIGAT 105

n’admettait pas qu’il s’exprime a ce sujet autrement que sur un
mode blasphématoire 1. Pour Dali, surréalisme et mysticisme ne
sont pas contradictoires!!. Il considére comme le propre du sur-
réalisme la ccoexistence d’éléments blasphématoires, érotiques,
scatologiques et religieux 2. Dali raconte qu’en 1945, il se sentit
investi d’une mission: celle de sauver I’art de 1’abstraction en
peignant «bien» et avec comme base le «mysticisme nucléaire».
Il se considére comme le sauveur de 1’art moderne, se comparant
par la au Christ sauveur de 1’humanité 13.

C’est dans son Manifeste mystique que Dali parle sans doute le
plus sérieusement de son mysticisme. Le progres scientifique est
a la base d’une nouvelle ére religieuse : «[Le] mysticisme dali-
nien s’appuie basiquement sur le progrés des sciences particu-
licres de notre époque, spécialement sur la spiritualité
métaphysique de la substancialité de la physique des quanta!4».
Parallelement a cet intérét pour la science et les techniques, Dali
met en place toute une esthétique allant a I’encontre de ’art abs-
trait, de 1’art «matérialiste». Le moyen de parvenir a 1’extase
mystique qui permette de peindre les sujets religieux «d’apres
nature» est, selon Dali, le style pictural de la Renaissance consi-
dérée comme le summum de la perfection. Cette attitude vis-a-
vis de la peinture de la Renaissance se déclare a partir de la
deuxiéme moitié des années quarante. Dali propose a la fois une
réactualisation de la peinture de la Renaissance «représentative
d’une nouvelle cosmogonie religicuse 1°» et un mysticisme s’ins-
pirant de la théorie de la relativité et de la physique nucléaire.

Il est donc nécessaire, pour une étude iconographique de La
Madone de Port Lligat, de noter I'importance de la science, de la
Renaissance et de la tradition, ainsi que la présence d’éléments
ambigus ou érotisme et religion se mélent. L’étude du tableau
doit se faire d’une part en relation avec la tradition de la peinture
religieuse, pour tacher de départager les éléments traditionnels

10. Ibid, p. 23-24.

11. Ibid, p. 33.

12. Ibid, p. 30-31.

13. Salvador DALI, Manifeste mystique, Paris, R.J. Godet, 1951; republié
dans Salvador Dali, Rétrospective 1920-1980, Paris, Centre Georges
Pompidou, Musée National d’Art Moderne, 1980, vol. 2, p. 372-74.

14. Ibid, p. 372.

15. Salvador DALI, «Credo», Liturgical Arts, mai 1952, p. 75.



106 ETUDES DE LETTRES

des éléments nouveaux que Dali apporte au type de la Madone a
I’Enfant, ou des éléments sans rapport avec ce théme religieux.
D’autre part, ce tableau sera mis non seulement en relation avec
la peinture dite «religieuse» de Dali, mais aussi avec les ceuvres
appartenant a la période «surréaliste», afin de déterminer s’il est
possible de tracer une continuité iconographique avec ses ceuvres
passées.

Nous nous trouvons en face des questions suivantes: doit-on
considérer La Madone de Port Lligat comme un tableau a theme
proprement religieux, ou y a-t-il détournement de la symbolique
religieuse? Comment interpréter les symboles daliniens qui ne
correspondent pas a la tradition religieuse par rapport au theme
apparent du tableau, c’est-a-dire une Madone a I’Enfant?

Dans la deuxieme version de La Madone de Port Lligat, la
Madone est assise sur un trone. C’est donc une Vierge en
majesté, mais elle présente la particularité de I’ouverture dans le
corps dans laquelle se trouve le Christ. Heinz Demisch !¢ établit
un parallele entre La Madone de Port Lligat et une icone orientale
du XII¢ s., La Znamenie du Signe (fig. 3). L’icone montre la
Vierge en position d’orante, qui porte sur sa poitrine un
médaillon dans lequel est représenté un buste du Christ ouvrant
les bras en signe d’accueil. H. Demisch fait également un paral-
lele avec un tableau de Marc Chagall intitulé Maternité, datant de
1913. Dans ce tableau, la femme semble flotter au-dessus d’un
champ et montre du doigt I’enfant qu’elle porte dans son ventre.
L’enfant est debout et nu a 'intérieur de I’ouverture du ventre.
Le rapprochement avec ces deux exemples est intéressant mais il
reste d’importantes différences. De plus il n’est pas certain que
Dali ait eu connaissance de ces deux ceuvres.

Mais revenons au type de la Madone Platytera que 1’icOne
citée ci-dessus illustre. Marie-Louise Thérel!” précise que ce
type de Vierge porte 1’enfant dans un clipeus. Il ne s’agit donc
pas a proprement parler d’une ouverture dans le corps. Il est
néanmoins trés probable que le motif de ’ouverture découle du
motif du clipeus, d’autant plus que le message de fond est vrai-
semblablement le méme: il s’agit d’une image de la maternité

16. Heinz DEMISCH, Vision und Mythos in der modernen Kunst, Stuttgart,
1959, p. 129-30.

17. Marie-Louise THEREL, Le triomphe de la Vierge-Eglise, Paris, Editions
du CNRS, 1984, p. 107-08.



LA MADONE DE PORT LLIGAT 107

divine 8. L’image appartient donc au thé¢me de 1’Incarnation et
exalte I’Immaculée Conception. André Grabar!® explique que les
artistes représentaient par ce moyen l’instant ou la vie prénatale
de I’Enfant Jésus commenca a l’intérieur de la matrice de la
Vierge au moment de 1’Annonciation. Le motif du clipeus était
une convention qui permettait de voir comme par transparence le
futur enfant. Cette iconographie chrétienne prend son origine dans
I’art impérial. André Grabar rappelle 1’usage chez les romains de
présenter aux ovations du peuple, lors de 1’avénement d’un nou-
vel empereur, un portrait de celui-ci peint sur un bouclier.

M.-L. Thérel?° donne entre autres I’exemple de la miniature de
I’Evangéliaire d’Etshmiadzin du VI¢ s. (fig. 4). Cette enluminure
montre la Vierge assise sur un trone a I’'intérieur d’une église,
entourée d’un ange et des rois mages lui présentant leurs
offrandes. Elle-méme leur montre I’Enfant Jésus inscrit dans un
clipeus qu’elle tient sur ses genoux. Les positions de la Vierge et
de I’Enfant sont déja plus ressemblantes a celles que nous avons
dans La Madone de Port Lligat. Dans cette scene d’Epiphanie, La
Vierge présente a 1’adoration des fideles 1’image de son fils,
symbole du salut de I’humanit€ et incarnation du verbe de Dieu.
Adolf Weis, dans son livre intitulé Die Madonna Platytera?!,
donne plusieurs exemples, dont deux m’ont parus intéressants car
ils se rapprochent du motif de la «fenétre» que nous avons dans
notre tableau. Tout d’abord la fresque de la voiite d’une église
peinte par Gottfried Bernhard Goz en 1749-1750. La Vierge qui
s’éleve dans le ciel laisse voir comme par transparence 1’Enfant
Jésus assis a I’intérieur de son ventre. Il n’y a pas ici de clipeus,
mais bien une ouverture dans le corps; de plus I’Enfant Jésus est
nu. Il n’y a pas, a ma connaissance, d’image de Vierge présentant
une ouverture semblable a celle que nous avons dans La Madone
de Port Lligat, qui ressemble a une fenétre et laisse apercevoir le
paysage a I’arriere plan. Il n’y a pas non plus de précédent dans
le motif de la double «fenétre» — celle de la Vierge et celle du
Christ. I1 faut encore citer I’exemple d’une monstrance de 1651
qui présente réellement un buste de Vierge en orante avec une

18. Marie-Louise THEREL, Les symboles de I’ «ecclesia», Rome, Edizione
di Storia E Lettre Ratura, 1973, p. 134-35; ill. 37.

19. André GRABAR, Christian Iconography, New York, Princeton Univ.
Press, 1968, p. 128-29.

20. Thérel, op. cit. note 17, p. 107-08.

21. Adolf WEIs, Die Madona Platytera, Konigstein im Taunus, K.R.
Langewische Nachfolger Koster, 1985.



108 ETUDES DE LETTRES

«fenétre» circulaire de la forme d’un soleil. A I’intérieur de cette
ouverture devait se trouver 1’hostie symbole du corps du Christ.
L’hostie remplace le pain dans 1’Eucharistie catholique. Dans
notre tableau la Vierge contient a la fois le Christ et le pain. Elle
est 1’autel du Christ et la monstrance du pain eucharistique. Nous
verrons plus loin si les autres symboles du tableau vont dans le
sens d’une exaltation de la maternité divine de la Vierge et du
sacrement de 1’Eucharistie.

Il est évidemment difficile d’affirmer que Dali connaissait tel
ou tel exemple. Cependant sa grande connaissance de la symbo-
lique et de 1’art chrétiens laisse supposer que de telles ceuvres ne
lui étaient pas inconnues et qu’il a probablement repris un motif
ancien en le réactualisant 2 sa maniere. De plus, le motif de la
«fenétre» n’est pas sans précédent dans 1’ceuvre de Dali et surgit
dans de nombreuses ceuvres a theme non religieux. Considérons
rapidement deux exemples qui nous permettent d’éclairer le sens
de ces ouvertures. Dans Réminiscence archéologique de I’'«Angé-
lus» de Millet, de 1934, on remarque une pétrification des figures.
Le corps de I’homme, qui semble €tre entre le regne humain et le
regne minéral, prend la forme d’une tour dans laquelle sont per-
cées quatre fenétres. Ces fenétres accentuent le c6té architectural
de la figure. Dans notre tableau, bien que les personnages de la
Vierge et de I’Enfant ne soient pas statufiés, les «fenétres» per-
cées dans leurs corps leur donnent un c6té architectural et sem-
blent les désigner comme autel ou chésse: la Vierge est I’autel du
Christ et le Christ est 1’autel du pain de vie. De ce point de vue,
ces ouvertures peuvent étre considérées comme la continuation de
ces fameuses figures antropomorphes que Dali a souvent peintes.

Dans Ma femme nue, regardant son propre corps devenir
marches, trois vertébres d’ une colonne, ciel et architecture, de 1945,
non seulement il y a le motif de 1’ouverture, mais encore le sujet
de 1’ceuvre est Gala. Celle-ci est assise au premier plan, nue et
vue de dos. Elle contemple son «double» minéralisé devenu
architecture ajourée a travers laquelle on peut voir le ciel. A pro-
pos de cette peinture Dali a déclaré:

J’al vu, a cinq ans, un insecte qui avait été mangé par les four-
mis et dont il ne restait que la cuirasse. A travers les trous de
son anatomie, on pouvait apercevoir le ciel. Chaque fois que je
désire approcher la pureté, je regarde le ciel a travers la chair?2.

22. Robert DESCHARNES, Dali de Gala, Lausanne, Edita et Denoél, 1962,
p- 297.



LA MADONE DE PORT LLIGAT 109

S’il s’agit d’une notion de pureté religieuse, cette phrase pour-
rait alors bien convenir a La Madone. Le motif de la fenétre serait
donc un moyen personnel d’«approcher la pureté». Je reviendrai
plus tard sur le probleme de Gala en tant que Vierge, celle a tra-
vers laquelle on contemple la pureté.

Il nous reste encore a voir si ce motif de la Vierge Platytera se
retrouve dans d’autres ceuvres «religieuses» de Dali. Dans
Assumpta corpuscularia lapislazulina de 1952 (fig. 5), la Vierge-
Gala s’éleve dans les cieux et son corps presque transparent
laisse voir le ciel et semble délimiter un espace architectural
percé de fenétres. Il forme une chapelle a 1’intérieur de laquelle
se trouve une table d’autel, des chandeliers et une croix. Le corps
du Christ crucifié, vu de haut, est au centre du corps-chapelle de
la Vierge. Ce tableau assemble de maniere différente un certain
nombre d’éléments présents dans La Madone de Port Lligat. 11 se
pourrait bien que Dali ait voulu exprimer 1’idée d’une Vierge-
Eglise ou Vierge-Autel, comparaison que les exégetes ont sou-
vent faite.

Finalement, la fenétre de la Vierge dans La Madone ouvre sur
la terre et le ciel, la Vierge étant elle-méme la médiatrice entre
Dieu et les hommes, entre le ciel et la terre. De méme la fenétre
du Christ, a I’intérieur de celle de la Vierge et contenant le pain
eucharistique, désigne que c’est grice a 1’ Immaculée Conception
de la Vierge que le Christ est né. I1 y a donc glorification du rdle
de la Vierge et de sa Maternité.

On voit bien que plusieurs interprétations sont possibles, néan-
moins, d’aprés la personnalité énigmatique et changeante de
Dali, il serait tout aussi faux d’affirmer que seule une interpréta-
tion religieuse se justifie que de s’en tenir uniquement a ses
ceuvres de la période surréaliste et a sa propre symbolique. D’une
part, il est clair que Dali puise dans le vaste creuset de la symbo-
lique religieuse, dont il avait une trés bonne connaissance, et
d’autre part, les mémes symboles figurent parfois comme sym-
boles religieux et comme symboles typiquement daliniens.

L’effet d’apesanteur ou le flottement des objets est également
un probléme intéressant. Si on aborde ce sujet du point de vue de
la tradition, il est clair que bien que traité d’une autre maniére, le
théeme de la Vierge assise sur un trone flottant dans les airs n’est
pas une innovation de la part de Dali. Dans le Retable de Pierre
Bladelin de Rogier van der Weyden, la Vierge en Gloire apparait
aux yeux des fideles assise dans les airs sur son trone, 1’Enfant
Jésus sur les genoux. Il en va de méme dans La Vierge en gloire



110 ETUDES DE LETTRES

du Maitre de Flémalle. Cependant, dans ces deux cas — pour ne
citer qu’eux — le trone est entouré d’une auréole dorée ou
repose sur des nuages. Dans de nombreuses ceuvres religieuses
traditionnelles, la Vierge «flotte» dans les airs, mais elle est soit
entourée d’une auréole, soit soutenue par des anges ou encore
par des nuages. Dali avait certainement déja vu ces ceuvres, car il
avait de trés bonnes connaissances en histoire de 1’art. L’innova-
tion de Dali consiste dans le fait qu’il supprime totalement
anges, nuages ou mandorle. Sa Vierge, ainsi que les Vierges-
coquillages de part et d’autre du trone, les objets et le trone
«flottent» librement.

Il y a tres peu d’exemples d’objets «flottants» dans la peinture
religieuse. Les symboles, dans les retables flamands, sont sou-
vent disposés ainsi que des objets usuels et fondus dans le décor
environnant d’une chapelle, de tout autre intérieur ou d’un jar-
din. Dans d’autres ceuvres, les symboles sont simplement dispo-
sés autour des personnages bibliques, et les Arma Christi sont
portées par des anges. On trouve néanmoins des exemples, peu
nombreux a ma connaissance, ou les symboles flottent réelle-
ment. On peut observer cela dans le Polyptique de Beaune de
Rogier van der Weyden et Le Jugement Dernier de Hans
Memling. Dans les deux cas, le lys et I’épée «flottent» sans sup-
port de part et d’autre du Christ, alors que les autres symboles
sont soutenus par des anges.

Architecture éclatée et objets flottants sont présents dans
d’autres tableaux de Dali des années quarante, comme par
exemple: Equilibre intra-atomique d’ une plume de cygne, de 1947,
et La séparation de I’atome de la méme année. L’effet d’apesan-
teur est aussi présent dans Léda Atomica de 1948. Ces tableaux
comportent tous le terme «atomique» et témoignent du vif intérét
que Dali portait a la physique nucléaire et a la bombe atomique.
Dans La séparation de I’atome, un motif surtout retient 1’atten-
tion: 1’atome, figuré par une grenade sphérique et partagée en
deux, «flotte» a l’'intérieur d’un cadre architectural divisé en
quatre parties, elles-mémes «flottantes». Or dans notre tableau,
nous avons un motif presque semblable situé au centre de la table
de I’autel, entre les deux niches. La grenade divisée en deux a été
remplacée par une sphere en pierre, tandis que la grenade appa-
rait ailleurs dans le tableau. De plus, la position de ce motif sur
la ligne médiane verticale du tableau, sur laquelle sont alignés la
plupart des symboles, semble indiquer qu’il s’agit d’un motif
important.



LA MADONE DE PORT LLIGAT 111

I1 semblerait qu’il y ait dans tous ces tableaux un lien entre la
grenade, 1’atome, les objets en apesanteur et 1’architecture écla-
tée. A propos de la grenade dans Réve causé par le vol d une
abeille autour d’ une pomme-grenade, une seconde avant I’ éveil, de
1944, Dali dit que «toute la biologie créative surgit de la grenade
éclatée?3». Il y aurait donc un lien entre la grenade-atome et la
Création. De plus, une Etude pour Christ de Saint Jean de la Croix,
de 1950-51, nous fournit une autre explication. Dali écrit sur le
feuillet:

1 En 1950 ge hu un ’un reve cosmique’dans le quel ge vis en
couleurs cette himage que dans mon réve représente le
"NUCLEUS DE L’ATOME’. Ce nucleus pris par la suite un
sens métafisique, ge le consideére ’1’unité meme de 1’Univers’
le CRIST! S.D. [(sic!) transcription littérale]?*

La particule atomique et ’énergie produite par elle seraient
alors pour Dali un symbole de la perfection du Christ et de
I’unité de I’Univers.

A propos de la physique atomique en relation avec la religion,
Dali explique en parlant de Résurrection de la chair, de 1940-45,
que «les découvertes récentes dans le domaine de la désintégra-
tion intra-atomique de la matiere jettent une nouvelle lumiére
scientifique sur 1’'un des mythes religieux les plus importants,
celui de la Résurrection: 1'Intégration psycho-morphologique?3».
On pourrait donc interpréter 1’allusion a 1I’atome comme symbole
de Résurrection. Pour Dali, religion et science sont li€es et la
physique de I’atome explique pour lui bien des mysteres religieux
tels que la Résurrection, la Création et 1’ Assomption. Ces objets
flottants et 1’éclatement des figures ou de 1’architecture sont donc
la transposition dans le domaine pictural et symbolique des théo-
ries scientifiques qui impressionnaient Dali.

Il y a dans La Madone de Port Lligat une série de symboles qui
sont traditionnellement li€s a la Vierge Marie et au Christ.
Cependant, bon nombre de ces symboles apparaissent €galement
dans les ceuvres non religieuses de Dali. Le symbole principal du
tableau est le pain, qui se trouve au centre des axes de symétrie
horizontal et vertical. Il est doublement encadré par les deux

23. Robert DESCHARNES, Dali, I’ ceuvre et I’ homme, Lausanne, Trois Conti-
nents, 1984, p. 288.

24. Ibid, p. 333.

25. Ibid, p. 284.



112 ETUDES DE LETTRES

«fenétres» du Christ et de la Vierge comme par un tabernacle. Le
pain symbolise le corps du Christ, c’est le pain eucharistique. Ce
symbole est renforcé en-dessous par 1’épi de blé qui «flotte» sur
la ligne médiane verticale. L’épi de blé est souvent présent dans
les représentations de la Vierge et est lié au pain. Pierre
Rouméguere?® dit que «les études préliminaires a cette ceuvre
nous montrent la Naissance du Christ sous I’aspect d’un grain
qui germe en disloquant la té€te de la Madone». Une Etude pour
téte de Vierge, datée de 1951, montre une téte dont 1’éclatement
semble &tre provoqué par la croissance d’un épi de blé. Il n’est
pas indiqué qu’il s’agit d’une étude pour La Madone de Port
Lligat. Néanmoins, le rapprochement est intéressant car il pour-
rait expliquer 1’ouverture dans le corps de la Vierge comme la
rupture causée par la Naissance du Christ. L’épi de blé et le pain
sont également des symboles de fécondité et nous verrons que ce
ne sont pas les seuls du tableau.

Le pain et la corbeille de pain sont des symboles trés impor-
tants dans 1’ceuvre et la vie de Dali et apparaissent non seulement
dans les ceuvres de la période religieuse, mais aussi auparavant,
comme par exemple : Pain francais moyen avec deux ceufs sur le
plat sans plat, a cheval, essayant de sodomiser une mie de pain por-
tugais, de 1932, ou la signification érotique est clairement établie
par le titre; Pain antropomorphe et Catalan Bread, de 1932 ou le
pain a une forme phallique; Corbeille de pain, de 1926, et
Corbeille de pain, de 1945, ou le pain semble effectivement avoir
une connotation plutdt religieuse. Le pain, dans la symbolique
dalinienne, n’a pas au départ une signification traditionnelle et
religieuse. Il a une signification trés complexe, autant esthétique
que psychologique, érotique et sacrée?’. Le pain est plus directe-
ment associé a la symbolique chrétienne dans les ceuvres de la
période «religieuse» comme: Nature morte évangélique, de 1952,
Croix nucléaire, de 1952, et La Céne, de 1955. Cependant il per-
siste toujours une ambiguité du moment méme ou le symbole du
pain nous est déja connu avec une autre signification dans
I’ceuvre de Dali.

Autre symbole que nous pouvons associer au pain et a I’épi: le
poisson. Il est avant tout un symbole de vie, de fertilité et

26. Dali, op. cit. note 1, p. 301.
27. Salvador DAL, La vie secréte de S. Dali, Paris, La Table Ronde, 1952,
p- 239-40.



LA MADONE DE PORT LLIGAT 113

d’abondance. Dans le Nouveau Testament, la multiplication des
pains est accompagnée de la multiplication des poissons. Ils ont
souvent été représentés avec les pains en tant que symboles
eucharistiques, comme c’est le cas dans les catacombes
romaines?8, Le poisson est aussi un symbole de résurrection et
d’immortalité selon Luc 24:42. Cependant il est également un
symbole phallique?® et figure en tant que tel dans d’autres
ccuvres de Dali, notamment dans Réve causé par le vol d une
pomme-grenade..., de 1944.

Passons maintenant a I’olive. Dans les traditions juives et
chrétiennnes, 1’olivier est un symbole de paix3%: ¢’est un rameau
d’olivier que la colombe apporte a Noé a la fin du Déluge. De
plus, selon une vieille légende, la Croix était d’olivier et de
cedre. L’olive est un motif rare dans les ceuvres de Dali. Dans
Cinquante secrets magiques, Dali consacre les secrets numéro 13
et 14 a louer sa femme Gala. Il la compare entre autres a une
olive. L’olive représente pour Dali a la fois le «symbole de
I’huile» et «la perfection de 1’ovale féminin3'». Selon Dali,
«celui qui a compris la forme d’une olive aura pénétré le plus
subtil, le plus hypersensible secret de la peinture!32». L’olive est
donc un symbole de perfection, un embleme de la peinture, et
elle est incarnée par Gala. A nouveau la symbolique chrétienne
est complétée par la symbolique dalinienne.

La rose unique et blanche est un symbole de pureté et de chas-
teté. Elle évoque la Rose Mystique des litanies chrétiennes, sym-
bole de la Vierge. Pour Freud??, que Dali a beaucoup lu, la rose
est le symbole des organes sexuels féminins et c’est avec cette
signification que la rose rouge et sanglante figure dans Les roses
sanglantes, de 1930, et La vieillesse de Guillaume Tell, de 1931, ou
la rose est située sur le sexe féminin. Le motif de la rose est pré-
sent dans d’autres tableaux, toujours, semble-t-il, avec une

28. Gabriele MUSIDLACK-SCHLOTT, Salvador Dali und die Bildtradition,
Studien zur religiosen Malerei Dalis, Tiibingen, Fakultidt fiir Kunstwissen-
schaften der Eberhard Karls Universitit , 1982, p. 234.

29. Adrian de VRIES, Dictionary of Symbols and Imagery, Amsterdam;
London, North Holland Publ. Company, 1974, voir sous «poisson».

30. Jean CHEVALIER, Dictionnaire des symboles, Paris, Robert Laffont et
Jupiter, 1982, p. 331.

31. Salvador DaLL, Cinquante secrets magiques, Lausanne, Trois
Continents, 1985, p. 73.

32. Idem.

33. Sigmund FREUD, Le réve et son interprétation, Paris, PUF, 1976.



114 ETUDES DE LETTRES

connotation sexuelle: La mémoire de la femme-enfant, de 1932, et
Naissance des désirs liquides, de 1a méme année. On voit bien que
la rose fait également partie des symboles apparaissant dans les
ceuvres a contenu érotique de Dali, avant de resurgir dans les
ceuvres religieuses comme La Vierge de la Guadeloupe, de 1959.
Venons-en a I'important symbole de la coquille et de I’ceuf.
Dali y consacre le secret numéro 44 de Cinquante secrets
magiques et reproduit dans son livre le retable de Piero della
Francesca d’ou il a tiré ce double symbole, La Vierge et I’ Enfant
entre les Saints et Frédéric de Montefeltro en donateur. Dali
explique longuement la signification que cet ceuf a pour lui:

Cet ceuf, comme vous 1’avez déja compris, qui gravite sous la
volite du ciel comme un monde, est gravement suspendu au-
dessus de la Vierge Marie, de la Reine. C’est au-dessus de cette
téte qu’est suspendu le plus de gravité, puisque c’est autour
d’elle que tout gravite, que le monde gravite. La conséquence
et le symbole visible d’une telle force de gravité sur sa téte est
la couronne qui est maternelle puisque le poids de la sphere
solide du monde peése, non seulement sur la téte royale mais
aussi sur toutes les autres tétes royales a venir34,

Dans la symbolique dalinienne, I’ceuf est lié a la pomme
d’Eve, épée de Damocles suspendue au-dessus de 1’humanité.
Cette pomme, nous dit Dali, est la méme qui tomba sur la téte de
Newton, et c’est aussi celle qui fut placée sur la té€te du fils de
Guillaume Tell. C’est aussi I’ceuf de Colomb représentant le nou-
veau monde. Dali relie ainsi entre eux tous les mythes et décou-
vertes qui l’ont fascinés et qui apparaissent dans son ceuvre.
Au-dela de la symbolique religieuse de 1’ceuf, il est important de
tenir compte de toutes ces associations d’idées. L’ceuf est pour
Dali un «attribut d’unité» et représente un principe «d’univer-
salité 33».

En tant que symbole de la Création, un ceuf d’autruche était
parfois suspendu dans les absides des églises en Abyssinie et
dans d’autres régions orientales. L’ceuf représente le mystere de
I’Incarnation et est aussi un symbole de Résurrection. Il est éga-
lement considéré comme ceuf cosmologique. L’ceuf du retable de
la Brera a aussi été intreprété comme une évocation de la perfec-
tion formelle selon Lionel Venturi, ou d’un espace harmonieux et

34. Chevalier, op. cit. note 30, p. 142-44.
35. Ibid, p. 145.



LA MADONE DE PORT LLIGAT 115

parfaitement symétrique, idéal des peintres de la Renaissance.
L’interprétation de Dali rejoint donc en partie les interprétations
traditionnelles de ce motif. L’ceuf peut également représenter
I’ceuf de Léda dont sont nés Castor et Pollux. Or on connait la
fascination de Dali pour ce mythe qu’il a voulu représenter dans
Léda atomica, de 1949, ou I’on voit flotter une coquille d’ceuf
vide au bas du tableau.

L’ ceuf est présent dans de nombreux tableaux a sujets non reli-
gieux comme: Femmes a la téte de roses, de 1935, Métamorphose
de Narcisse, de 1936-37, Enfant géopolitique observant la nais-
sance de I’homme nouveau, de 1943, L’ceuf brisé, de 1943, ou
Décor mural pour Héléna Rubinstein (panneau 3), de 1942.

La coquille est liée a 1’eau. Elle est symbole de fertilité et
donc redouble la symbolique de 1’ceuf. Cependant la coquille est
aussi souvent liée a la naissance de Vénus, ou encore est un sym-
bole du sexe féminin. Dali lui-méme a représenté cette coquille
dans un autre tableau a sujet non religieux: Chair de poule rhino-
cérontique, de 1956, dans lequel coquille et corne de rhinocéros
— aussi présente dans notre tableau — sont liées a la femme,
probablement a Vénus et donc a I’amour et a la fécondité. L’ ceuf
associé a la coquille peut aussi €tre un substitut pour la perle,
motif repris de maniere stylisée dans les chapiteaux et sur le cor-
sage de la Vierge. La perle est considérée comme le symbole
essentiel de la féminité créatrice 6. Les chrétiens ont encore enri-
chi ce symbolisme avec saint Ephrem, qui utilise ce mythe
ancien pour illustrer I’'Immaculée Conception du Christ. Le
Christ est assimilé a la perle qui nait de la coquille, c’est-a-dire
de Marie. Ce parallele est évident dans le tableau de Dali ou
effectivement le Christ est comme a l'intérieur de la Madone-
Gala. Le coquillage ou la coquille apparaissent a de nombreuses
reprises dans notre tableau, jusque dans les Vierges-coquillages,
ou la Vierge se transforme progressivement en coquillage. Si 1’on
consideére la moule et le globe, motif architectural de 1’autel,
comme une reprise de la coquille et de 1’ceuf, on pourrait, au vu
des significations religieuses des symboles se trouvant sur 1’axe
vertical, voir dans la chaine de symboles moule-globe-rose-épi
de blé une répétition des symboles apparaissant dans cet orde
depuis le haut: coquille-ceuf-Marie-Christ- pain. Soit:

36. De Vries, op. cit. note 29, p. 588-89.



116 ETUDES DE LETTRES

moule globe rose épi de blé
coquille ceuf Marie Christ-pain

Venons-en a [’oursin. L’oursin est considéré comme un
embléme solaire, un symbole de la force vitale. En tant que pré-
sent funéraire il symbolise la résurrection et I’'immortalité. Si
I’oursin est rare dans la symbolique chrétienne, il semble avoir
une grande importance dans la symbolique dalinienne. En effet,
Dali y consacre quelques pages dans ses Cinquante secrets
magiques. 11 s’agit du secret numéro 11 ou Dali parle de «la
transcendance esthétique du squelette de I’oursin et de la lan-
terne d’ Aristote en particulier37».

C’est en regardant a travers cette lanterne, nous dit Dali, que
le peintre saura si son ceuvre est parfaite. Les illustrations qui
accompagnent le secret numéro 11 nous montrent le peintre véri-
fiant la structure d’un dessin de la Vierge et de I’Enfant a 1’aide
de cette lanterne. Le coquillage et I’oursin font partie, selon Dali,
des objets indispensables au peintre et symbolisent la perfection
formelle (voir secret n® 49). On peut noter au passage 1’impor-
tance des animaux marins dans notre tableau. L’oursin surgit
dans des tableaux non religieux peints aprés 1950: Figure rhino-
cérontique de ['Illisos de Phidias de 1954, et La découverte de
I’ Amérique par Christophe Colomb de 1958-59, ou I’oursin repré-
sente le nouveau monde selon les dires de Dali38.

Il nous reste a examiner le motif du rhinocéros, animal fétiche
de Dali. L’animal est rarement représenté en entier dans son
ceuvre, mais par contre la corne de rhinocéros y est tres fréquente
a partir des années cinquante. L’obsession de Dali pour cet ani-
mal vient du fait que de tous les animaux a cornes qui existent,
seul le rhinocéros possede une corne dont la forme est une spi-
rale logarithmique parfaite”. De plus, comme toujours, Dali y
attache un c6té mystique. Cette obsession se cristallise autour
de La Dentelliere de Vermeer, d’ou une série de tableaux sur ce
sujet, dont le plus connu est Etude paranoiaque-critique de la
Dentelliere de Vermeer, de 1955. Dali donna également une confé-
rence a la Sorbonne le 17 décembre 1955 ou il fit part a 1’assis-
tance de ses découvertes sur la présence du motif de la corne de
rhinocéros dans La Dentelliére ainsi que de sa signification.

37. Chevalier, op. cit. note 30, p. 70-71.
38. Weis, op. cit. note 21, p. 70.

39. Dali, op. cit. note 1, p. 147.

40. Bosquet, op. cit. note 4, p. 91.



LA MADONE DE PORT LLIGAT 117

La corne de rhinocéros est 1’expression de la perfection for-
melle et spirituelle: c’est «le symbole de la monarchie absolue de
la chasteté*!». A partir de cet instant Dali se mit a analyser toute
son ceuvre du point de vue des cornes de rhinocéros, les décou-
vrant dans la composition d’autres objets obsessionnels comme
le pain, ou méme le visage de Gala“*?. La corne de rhinocéros est
présente dans de nombreuses ceuvres a themes différents comme:
Figure rhinocérontique de I'lllios de Phidias, de 1954, ou Jeune
Vierge autosodomisée, de 1954 a propos duquel Dali dit:

La corne de rhinocéros, 1’ancien unicéros, est en fait celle de la
licorne légendaire, symbole de chasteté. Cette jeune vierge
peut s’y appuyer et jouer moralement avec elle comme au
temps de I’amour courtois*.

Cette remarque prouve que Dali connaissait fort bien les signi-
fications traditionnelles de la corne de rhinocéros. Pour com-
prendre le symbolisme du rhinocéros, il faut se pencher sur le
symbolisme de la licorne qui fonctionne souvent comme son sub-
stitut. Selon la lIégende du Physiologus, ouvrage grec du Ve s, la
licorne ne pouvait étre capturée par les chasseurs que grace a la
présence d’une Vierge qui 1’apprivoisait par son odeur de chas-
teté. La licorne symbolise aussi, avec sa corne unique au milieu
du front 1’épée de Dieu et la révélation divine. Elle représente,
dans 1’iconographie chrétienne, la Vierge fécondée par 1’Esprit
Saint. Finalement la corne est également un symbole phallique. 11
y a donc une ambiguité, comme pour de nombreux symboles reli-
gieux et Dali conserve cette ambiguité.

Enfin il nous reste a considérer le fait que la figure de la
Vierge ait les traits de Gala. Ce fait a lui seul met en question
I’étiquette de peinture religieuse, d’autant plus que Gala apparait
nue dans certains tableaux. On sait que les peintres du moyen age
et de la Renaissance utilisaient parfois des modeles. Cependant,
le visage de la Vierge fait partie d’une typologie qui varie selon
les pays mais qui reste plus ou moins constante a I’intérieur d’un
méme pays. Si on avait pu reconnaitre telle ou telle femme sous
les traits de la Vierge cela aurait en tous les cas soulevé un scan-
dale. Il n’y a malheureusement pas de document pouvant nous
renseigner sur la réaction du Pape ou du clergé espagnol face aux

41. Dali, op. cit. note 1, p. 147-48.
42. Ibid., p. 58; 148.
43. Weis, op. cit. note 21, p. 186.



118 ETUDES DE LETTRES

tableaux ou Gala apparait en Madone. Gala est représentée en
Vierge dans de nombreux tableaux, comme Assumpta corpuscula-
ria lapislazulina, de 1952, Corpus hypercubitus, de 1954, La Vierge
de la Guadeloupe, de 1959, La découverte de I Amérique par
Christophe Colomb, de 1958- 59, Le concile ecuménique, de 1960.

Dans tous ses écrits, Dali voue a sa femme un culte particulier,
I’entourant de mystere et de mysticisme. Il la compare souvent a
une déesse, et elle est fréquemment représentée dans ses tableaux
sous la forme d’une déesse mythique (LLéda, Vénus), d’une sainte
(sainte Héléne), ou de la Madone. Gala est sa Muse et elle est
intimement liée a son sentiment mystique et a son retour a la tra-
dition de la Renaissance. Il 1’appelle «1I’Immaculée Intuition*4».
Dali consacre en plus les secrets numéro 13 et 14 des Cinguante
secrets magiques a louer Gala, qui incarne la femme parfaite et
idéale du peintre. Il la compare a une olive et a une grenade, qui
sont des objets présents dans notre tableau. Dali a trouvé en Gala
un modele de tous les instants, et on la voit dans une multitude
de peintures, de dessins et de photos. De plus elle est présente
dans les tableaux a themes érotiques de la période surréaliste et
incarne la Femme entourée de tous ses mystéres.

La Madone de Port Lligat peut étre interprétée comme un hom-
mage de Dali a sa Muse et a la femme qu’il aimait. Gala est divi-
nisée et représentée en Madone, qui selon Dali, est la déesse
tutélaire de Port Lligat et de leur maison qui s’y trouve. Entourée
d’attributs comme I’olive, la grenade, 1’oursin, le coquillage et la
corne de rhinocéros, tous emblémes entre autres d’une certaine
perfection formelle et liés a 1’art de la peinture, elle serait la
Muse de la peinture.

Cependant on ne peut se satisfaire totalement de cette interpré-
tation, car que faire alors des symboles religieux et de 1’Enfant
Jésus? La signification religieuse des symboles liés a Marie
(coquille et coquillage, ceuf, rose, corne, type de la Vierge
Platytera) gravite autour du méme théme, qui est la glorification
de la fécondité de la Reine des Cieux et la célébration de
I’Immaculée Conception. Les symboles qui se rattachent au
Christ (pain, épi de blé, perle, poisson, ceuf) sont en relation avec
le sacrement de 1’Eucharistie et la naissance du Christ.
Néanmoins, il est difficilement acceptable de considérer cette

44. Dali, op. cit. note 1, p. 22.



LA MADONE DE PORT LLIGAT 119

ceuvre uniquement en tant qu’ceuvre religieuse. En effet, de nom-
breux symboles sont ambigus. Il y a indéniablement une utilisa-
tion de la symbolique et de la thématique religieuse mais les
citations de Dali prouvent, comme nous 1’avons vu, que ces sym-
boles avaient pour lui une signification complexe ou le spirituel,
le scientifique, le mystique et 1’érotique se mélent. De plus, la
plupart des symboles ont figuré antérieurement dans les tableaux
de Dali a themes érotiques ou autres. Freud et d’autres psychana-
lystes ont analysé 1’art chrétien a la lumiere de [’érotisme.
Cependant la question de savoir si I’on peut accepter, du point de
vue théologique, une peinture religieuse avec des éléments éro-
tiques reste ouverte. On est toutefois en droit de se demander s’il
n’y a pas provocation de la part de Dali et détournement par rap-
port au symbolisme religieux. Dans tous les cas, la coexistence
de la religion et de 1I’érotisme est, si on considere 1’idéologie sur-
réaliste de Dali, parfaitement acceptable.

En conclusion, La Madone de Port Lligat ne peut €tre considé-
rée comme une ceuvre purement religieuse. Il semble en effet
intéressant de garder en vue les deux interprétations sans tran-
cher entre elles car ce serait réduire la complexité de I’ceuvre. Il
faudrait donc en définitive nuancer 1’appellation de peinture reli-
gieuse en ce qui concerne un certain groupe d’ceuvres de Dali
aux titres et themes parfois bien ambigus.

QOdile MARGUERAT



120 ETUDES DE LETTRES

Fig. 1. Salvador Dali, La Madone de Port-Lligat, deuxieme version, 1950,
huile sur toile, in Ramén GOMES DE LA SERNA, Dali, Verona, Mondadori,
1978, p. 120.



21

LA MADONE DE PORT LLIGAT

L€ dyoue[d ‘CRET ‘OUosaImague]

‘uresSuQy  ‘va2dAvjg  puuopvpy  21(q

‘STHAM

JIOPY UL SJIIX~IIX ‘USIS np dluawvuyz ] SWWOd

onuuod eI1adA1e]d BUUOPRIN B[ 9p QUQO]

.

¢ '8

"Sig oyoued ‘6861 “°MmeH
P WEINMS ‘6861-#061 NUPA 4OpPAIS UNVIN
A ULIRY Ul ‘9[I0] InS J[INY ‘6] ‘UOISISA I
-o1d ‘81404 ap auopvpy v ‘ife lopeAres ‘7 "S1q




s

ETUDES DE LETTRES

122

‘TS61 9101 Ins Qqiny

s

iomosndio) vidunssy ‘e JopeAles ‘¢ 'Siq

‘

€81 "d ‘2961
‘e)Ipg ‘ouuesne| ‘vpoH ap 1p@ ‘SANVHISH HMqOY
ur
i

(1reipp)  puynzosidvy

‘QUISAIMATURT  ‘UINSTIUQY

21 ‘SHHM JIOpPVY Ul

1 67T

10}

[3

UIZPPIUYISIT

i

‘01 ayouerd ‘g861
‘vaadCp)d  vuuoOpLY
‘armjerurr ‘,JA ‘«drueydidg»
p aapnaduvag 31




	La Madone de Port Lligat : un tableau religieux de Salvador Dali?

