
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1991)

Heft: 1

Artikel: La Madone de Port Lligat : un tableau religieux de Salvador Dali?

Autor: Marguerat, Odile

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870595

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870595
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA MADONE DE PORT LLIGAT:
UN TABLEAU RELIGIEUX DE SALVADOR DALI?

Cet article étudie la deuxième version de La Madone de Port Lligat,
peinte par Dali en 1950. Premièrement, l'œuvre est située dans le contexte
du cycle des œuvres dites religieuses de Dali, ce qui nécessite un bref survol

de la théorie mystique dalinienne. Secondement, l'iconographie du
tableau est analysée par rapport à celle développée dans l'œuvre du peintre
tout au long de sa carrière, ainsi qu'en relation avec l'iconographie
traditionnelle religieuse. L'étude vise à définir le statut des œuvres à sujets
religieux de Dali.

Le tableau de Salvador Dali intitulé La Madone de Port Lligat
existe en deux versions. La première date de 1949 (fig. 2) et fut
présentée au Pape Pie XII le 23 novembre 1949 lors d'une entrevue

accordée à Dali.
La deuxième version (fig. 1), sur laquelle est centré cet article,

porte le même titre et date de 1950. Elle comporte de
nombreuses variantes et inaugure la série des œuvres de grand
format. Ces deux tableaux ouvrent la période dite «mystique» ou
«religieuse» de l'œuvre de Dali généralement située entre 1949
et 1960. Durant les années quarante, si on suit le développement
de Dali dans son Journal, on remarque un intérêt de plus en plus
vif pour la Renaissance et la tradition. Cet intérêt nous est révélé
dans Cinquante secrets magiques publié en 1948, véritable traité
de peinture à la mode des grands théoriciens de la Renaissance

pour qui Dali ne tarit pas d'éloges. Parallèlement, se développe
ce que Dali nomme sa «mystique nucléaire1».

Il est difficile de se faire une idée précise de la sincérité et
même de la nature du sentiment religieux de Dali. Il avoue que

1. Salvador Dali, Journal d'un génie, Paris, La Table Ronde, 1964,
p. 36.



104 ÉTUDES DE LETTRES

sa conversion à la «religion catholique apostolique et romaine»
et sa visite au Pape en 1949 avaient de nombreuses raisons, dont
la principale était d'obtenir la permission de se marier religieusement

avec Gala2. Ses préoccupations religieuses traversent des

périodes de profanation et d'exaltation et nombreuses sont les
contradictions que nous pouvons déceler dans ses propos souvent
provocateurs et destinés à frapper l'opinion publique.

En 1950, au moment où Dali peignait la seconde version de La
Madone de Port Lligat, le journaliste del Arco rapporte, dans Dali
à nu, que le peintre répondit par la négative à la question «Avez-
vous la foi?3». Dans ses Entretiens avec Alain Bosquet publiés en
19664, le peintre explique que son sentiment de foi n'est pas
catholique. Il s'agit d'une croyance en la science et surtout en le
développement d'une technique d'hibernation lui permettant
d'accéder à la vie éternelle. Les théories de l'anti-gravitation et
de l'hibernation sont pour Dali les deux seules possibilités de survie

et de résurrection5. Plutôt que mystique, il se dit mythique
depuis qu'en juin 1950 le docteur Pierre Rouméguère lui a exposé
sa thèse sur «le mythe dioscurique de Dali6». Ainsi Dali a une foi
absolue en ce mythe selon lequel il se réincarnerait en Pollux
frère et complémentaire de Castor. Il se considère lui-même
comme le «Divin Dali7» et se met sur le même plan que le Christ:

En fait je ne suis pas aussi chrétien qu'on puisse l'imaginer.
J'ai toujours considéré le Christ comme un grand propagandiste;

mais pour ce qui est de l'invention religieuse, zéro! Il
adorait la publicité tout comme Dali. Il me bat sans doute sur
ce plan, puisqu'il a réussi à se faire crucifier uniquement pour
qu'on se souvienne de lui8.

En contradiction avec ces propos, Dali affirme dans Journal
d'un génie9 qu'il a retrouvé la foi depuis 1949. Il dit avoir été très
tôt attiré vers la religion, cependant le groupe surréaliste

2. Ibid, p. 172.
3. Luis Romero, Tout Dali en un visage, Paris, Editions du Chêne, 1975,

p. 311, n. 16.
4. Alain Bosquet, Entretiens avec S. Dali, Paris, Pierre Belfond, 1966,

p. 49-50.
5. Ibid, p. 93.
6. Ibid, p. 46-47; p. 87.
7. Ibid, p. 11; p. 45; p. 46.
8. Ibid, p. 134-135.
9. Dali, op. cit. note 1, p. 22-23.



LA MADONE DE PORT LLIGAT 105

n'admettait pas qu'il s'exprime à ce sujet autrement que sur un
mode blasphématoire10. Pour Dali, surréalisme et mysticisme ne
sont pas contradictoires11. Il considère comme le propre du
surréalisme la coexistence d'éléments blasphématoires, érotiques,
scatologiques et religieux12. Dali raconte qu'en 1945, il se sentit
investi d'une mission: celle de sauver l'art de l'abstraction en
peignant «bien» et avec comme base le «mysticisme nucléaire».
Il se considère comme le sauveur de l'art moderne, se comparant
par là au Christ sauveur de l'humanité13.

C'est dans son Manifeste mystique que Dali parle sans doute le
plus sérieusement de son mysticisme. Le progrès scientifique est
à la base d'une nouvelle ère religieuse : «[Le] mysticisme dali-
nien s'appuie basiquement sur le progrès des sciences particulières

de notre époque, spécialement sur la spiritualité
métaphysique de la substancialité de la physique des quanta14».
Parallèlement à cet intérêt pour la science et les techniques, Dali
met en place toute une esthétique allant à l'encontre de l'art
abstrait, de l'art «matérialiste». Le moyen de parvenir à l'extase
mystique qui permette de peindre les sujets religieux «d'après
nature» est, selon Dali, le style pictural de la Renaissance considérée

comme le summum de la perfection. Cette attitude vis-à-
vis de la peinture de la Renaissance se déclare à partir de la
deuxième moitié des années quarante. Dali propose à la fois une
réactualisation de la peinture de la Renaissance «représentative
d'une nouvelle cosmogonie religieuse15» et un mysticisme s'ins-
pirant de la théorie de la relativité et de la physique nucléaire.

Il est donc nécessaire, pour une étude iconographique de La
Madone de Port Lligat, de noter l'importance de la science, de la
Renaissance et de la tradition, ainsi que la présence d'éléments
ambigus où érotisme et religion se mêlent. L'étude du tableau
doit se faire d'une part en relation avec la tradition de la peinture
religieuse, pour tâcher de départager les éléments traditionnels

10. Ibid, p. 23-24.
11. Ibid, p. 33.
12. Ibid, p. 30-31.
13. Salvador Dali, Manifeste mystique, Paris, R.J. Godet, 1951; republié

dans Salvador Dali, Rétrospective 1920-1980, Paris, Centre Georges
Pompidou, Musée National d'Art Moderne, 1980, vol. 2, p. 372-74.

14. Ibid, p. 372.
15. Salvador Dali, «Credo», Liturgical Arts, mai 1952, p. 75.



106 ÉTUDES DE LETTRES

des éléments nouveaux que Dali apporte au type de la Madone à

l'Enfant, ou des éléments sans rapport avec ce thème religieux.
D'autre part, ce tableau sera mis non seulement en relation avec
la peinture dite «religieuse» de Dali, mais aussi avec les œuvres
appartenant à la période «surréaliste», afin de déterminer s'il est
possible de tracer une continuité iconographique avec ses œuvres
passées.

Nous nous trouvons en face des questions suivantes: doit-on
considérer La Madone de Port Lligat comme un tableau à thème
proprement religieux, ou y a-t-il détournement de la symbolique
religieuse? Comment interpréter les symboles daliniens qui ne
correspondent pas à la tradition religieuse par rapport au thème
apparent du tableau, c'est-à-dire une Madone à l'Enfant?

Dans la deuxième version de La Madone de Port Lligat, la
Madone est assise sur un trône. C'est donc une Vierge en
majesté, mais elle présente la particularité de l'ouverture dans le

corps dans laquelle se trouve le Christ. Heinz Demisch16 établit
un parallèle entre La Madone de Port Lligat et une icône orientale
du XIIe s., La Znamenie du Signe (fig. 3). L'icône montre la
Vierge en position d'orante, qui porte sur sa poitrine un
médaillon dans lequel est représenté un buste du Christ ouvrant
les bras en signe d'accueil. H. Demisch fait également un parallèle

avec un tableau de Marc Chagall intitulé Maternité, datant de
1913. Dans ce tableau, la femme semble flotter au-dessus d'un
champ et montre du doigt l'enfant qu'elle porte dans son ventre.
L'enfant est debout et nu à l'intérieur de l'ouverture du ventre.
Le rapprochement avec ces deux exemples est intéressant mais il
reste d'importantes différences. De plus il n'est pas certain que
Dali ait eu connaissance de ces deux œuvres.

Mais revenons au type de la Madone Platytera que l'icône
citée ci-dessus illustre. Marie-Louise Thérel17 précise que ce
type de Vierge porte l'enfant dans un clipeus. Il ne s'agit donc
pas à proprement parler d'une ouverture dans le corps. Il est
néanmoins très probable que le motif de l'ouverture découle du
motif du clipeus, d'autant plus que le message de fond est
vraisemblablement le même: il s'agit d'une image de la maternité

16. Heinz Demisch, Vision und Mythos in der modernen Kunst, Stuttgart,
1959, p. 129-30.

17. Marie-Louise Thérel, Le triomphe de la Vierge-Eglise, Paris, Editions
du CNRS, 1984, p. 107-08.



LA MADONE DE PORT LLIGAT 107

divine18. L'image appartient donc au thème de l'Incarnation et
exalte l'Immaculée Conception. André Grabar19 explique que les
artistes représentaient par ce moyen l'instant où la vie prénatale
de l'Enfant Jésus commença à l'intérieur de la matrice de la
Vierge au moment de l'Annonciation. Le motif du clipeus était
une convention qui permettait de voir comme par transparence le
futur enfant. Cette iconographie chrétienne prend son origine dans
l'art impérial. André Grabar rappelle l'usage chez les romains de

présenter aux ovations du peuple, lors de l'avènement d'un nouvel

empereur, un portrait de celui-ci peint sur un bouclier.
M.-L. Thérel20 donne entre autres l'exemple de la miniature de

l'Evangéliaire d'Etshmiadzin du VIe s. (fig. 4). Cette enluminure
montre la Vierge assise sur un trône à l'intérieur d'une église,
entourée d'un ange et des rois mages lui présentant leurs
offrandes. Elle-même leur montre l'Enfant Jésus inscrit dans un
clipeus qu'elle tient sur ses genoux. Les positions de la Vierge et
de l'Enfant sont déjà plus ressemblantes à celles que nous avons
dans La Madone de Port Lligat. Dans cette scène d'Epiphanie, La
Vierge présente à l'adoration des fidèles l'image de son fils,
symbole du salut de l'humanité et incarnation du verbe de Dieu.
Adolf Weis, dans son livre intitulé Die Madonna Platytera21,
donne plusieurs exemples, dont deux m'ont parus intéressants car
ils se rapprochent du motif de la «fenêtre» que nous avons dans
notre tableau. Tout d'abord la fresque de la voûte d'une église
peinte par Gottfried Bernhard Göz en 1749-1750. La Vierge qui
s'élève dans le ciel laisse voir comme par transparence l'Enfant
Jésus assis à l'intérieur de son ventre. Il n'y a pas ici de clipeus,
mais bien une ouverture dans le corps; de plus l'Enfant Jésus est
nu. Il n'y a pas, à ma connaissance, d'image de Vierge présentant
une ouverture semblable à celle que nous avons dans La Madone
de Port Lligat, qui ressemble à une fenêtre et laisse apercevoir le

paysage à l'arrière plan. Il n'y a pas non plus de précédent dans
le motif de la double «fenêtre» — celle de la Vierge et celle du
Christ. Il faut encore citer l'exemple d'une monstrance de 1651

qui présente réellement un buste de Vierge en orante avec une

18. Marie-Louise Thérel, Les symboles de /'«ecclesia», Rome, Edizione
di Storia E Lettre Ratura, 1973, p. 134-35; ill. 37.

19. André Grabar, Christian Iconography, New York, Princeton Univ.
Press, 1968, p. 128-29.

20. Thérel, op. cit. note 17, p. 107-08.
21. Adolf Weis, Die Madona Platytera, Königstein im Taunus, K.R.

Langewische Nachfolger Köster, 1985.



108 ÉTUDES DE LETTRES

«fenêtre» circulaire de la forme d'un soleil. A l'intérieur de cette
ouverture devait se trouver l'hostie symbole du corps du Christ.
L'hostie remplace le pain dans l'Eucharistie catholique. Dans
notre tableau la Vierge contient à la fois le Christ et le pain. Elle
est l'autel du Christ et la monstrance du pain eucharistique. Nous
verrons plus loin si les autres symboles du tableau vont dans le
sens d'une exaltation de la maternité divine de la Vierge et du
sacrement de l'Eucharistie.

Il est évidemment difficile d'affirmer que Dali connaissait tel
ou tel exemple. Cependant sa grande connaissance de la symbolique

et de l'art chrétiens laisse supposer que de telles œuvres ne
lui étaient pas inconnues et qu'il a probablement repris un motif
ancien en le réactualisant à sa manière. De plus, le motif de la
«fenêtre» n'est pas sans précédent dans l'œuvre de Dali et surgit
dans de nombreuses œuvres à thème non religieux. Considérons
rapidement deux exemples qui nous permettent d'éclairer le sens
de ces ouvertures. Dans Réminiscence archéologique de 1'«Angélus»

de Millet, de 1934, on remarque une pétrification des figures.
Le corps de l'homme, qui semble être entre le règne humain et le
règne minéral, prend la forme d'une tour dans laquelle sont
percées quatre fenêtres. Ces fenêtres accentuent le côté architectural
de la figure. Dans notre tableau, bien que les personnages de la
Vierge et de l'Enfant ne soient pas statufiés, les «fenêtres»
percées dans leurs corps leur donnent un côté architectural et
semblent les désigner comme autel ou châsse: la Vierge est l'autel du
Christ et le Christ est l'autel du pain de vie. De ce point de vue,
ces ouvertures peuvent être considérées comme la continuation de
ces fameuses figures antropomorphes que Dali a souvent peintes.

Dans Ma femme nue, regardant son propre corps devenir
marches, trois vertèbres d'une colonne, ciel et architecture, de 1945,
non seulement il y a le motif de l'ouverture, mais encore le sujet
de l'œuvre est Gala. Celle-ci est assise au premier plan, nue et
vue de dos. Elle contemple son «double» minéralisé devenu
architecture ajourée à travers laquelle on peut voir le ciel. A propos

de cette peinture Dali a déclaré:

J'ai vu, à cinq ans, un insecte qui avait été mangé par les fourmis

et dont il ne restait que la cuirasse. A travers les trous de

son anatomie, on pouvait apercevoir le ciel. Chaque fois que je
désire approcher la pureté, je regarde le ciel à travers la chair22.

22. Robert Descharnes, Dali de Gala, Lausanne, Edita et Denoël, 1962,
p. 297.



LA MADONE DE PORT LLIGAT 109

S'il s'agit d'une notion de pureté religieuse, cette phrase pourrait
alors bien convenir à La Madone. Le motif de la fenêtre serait

donc un moyen personnel d'«approcher la pureté». Je reviendrai
plus tard sur le problème de Gala en tant que Vierge, celle à

travers laquelle on contemple la pureté.
Il nous reste encore à voir si ce motif de la Vierge Platytera se

retrouve dans d'autres œuvres «religieuses» de Dali. Dans
Assumpta corpuscularia lapislazulina de 1952 (fig. 5), la Vierge-
Gala s'élève dans les cieux et son corps presque transparent
laisse voir le ciel et semble délimiter un espace architectural
percé de fenêtres. Il forme une chapelle à l'intérieur de laquelle
se trouve une table d'autel, des chandeliers et une croix. Le corps
du Christ crucifié, vu de haut, est au centre du corps-chapelle de
la Vierge. Ce tableau assemble de manière différente un certain
nombre d'éléments présents dans La Madone de Port Lligat. Il se

pourrait bien que Dali ait voulu exprimer l'idée d'une Vierge-
Eglise ou Vierge-Autel, comparaison que les exégètes ont
souvent faite.

Finalement, la fenêtre de la Vierge dans La Madone ouvre sur
la terre et le ciel, la Vierge étant elle-même la médiatrice entre
Dieu et les hommes, entre le ciel et la terre. De même la fenêtre
du Christ, à l'intérieur de celle de la Vierge et contenant le pain
eucharistique, désigne que c'est grâce à l'Immaculée Conception
de la Vierge que le Christ est né. Il y a donc glorification du rôle
de la Vierge et de sa Maternité.

On voit bien que plusieurs interprétations sont possibles,
néanmoins, d'après la personnalité énigmatique et changeante de
Dali, il serait tout aussi faux d'affirmer que seule une interprétation

religieuse se justifie que de s'en tenir uniquement à ses

œuvres de la période surréaliste et à sa propre symbolique. D'une
part, il est clair que Dali puise dans le vaste creuset de la symbolique

religieuse, dont il avait une très bonne connaissance, et
d'autre part, les mêmes symboles figurent parfois comme
symboles religieux et comme symboles typiquement daliniens.

L'effet d'apesanteur ou le flottement des objets est également
un problème intéressant. Si on aborde ce sujet du point de vue de
la tradition, il est clair que bien que traité d'une autre manière, le
thème de la Vierge assise sur un trône flottant dans les airs n'est
pas une innovation de la part de Dali. Dans le Retable de Pierre
Bladelin de Rogier van der Weyden, la Vierge en Gloire apparaît
aux yeux des fidèles assise dans les airs sur son trône, l'Enfant
Jésus sur les genoux. Il en va de même dans La Vierge en gloire



110 ÉTUDES DE LETTRES

du Maître de Flémalle. Cependant, dans ces deux cas — pour ne
citer qu'eux — le trône est entouré d'une auréole dorée ou
repose sur des nuages. Dans de nombreuses œuvres religieuses
traditionnelles, la Vierge «flotte» dans les airs, mais elle est soit
entourée d'une auréole, soit soutenue par des anges ou encore
par des nuages. Dali avait certainement déjà vu ces œuvres, car il
avait de très bonnes connaissances en histoire de l'art. L'innovation

de Dali consiste dans le fait qu'il supprime totalement
anges, nuages ou mandorle. Sa Vierge, ainsi que les Vierges-
coquillages de part et d'autre du trône, les objets et le trône
«flottent» librement.

Il y a très peu d'exemples d'objets «flottants» dans la peinture
religieuse. Les symboles, dans les retables flamands, sont
souvent disposés ainsi que des objets usuels et fondus dans le décor
environnant d'une chapelle, de tout autre intérieur ou d'un jardin.

Dans d'autres œuvres, les symboles sont simplement disposés

autour des personnages bibliques, et les Arma Christi sont
portées par des anges. On trouve néanmoins des exemples, peu
nombreux à ma connaissance, où les symboles flottent réellement.

On peut observer cela dans le Polyptique de Beaune de

Rogier van der Weyden et Le Jugement Dernier de Hans
Memling. Dans les deux cas, le lys et l'épée «flottent» sans support

de part et d'autre du Christ, alors que les autres symboles
sont soutenus par des anges.

Architecture éclatée et objets flottants sont présents dans
d'autres tableaux de Dali des années quarante, comme par
exemple: Equilibre intra-atomique d'une plume de cygne, de 1947,
et La séparation de l'atome de la même année. L'effet d'apesanteur

est aussi présent dans Léda Atomica de 1948. Ces tableaux
comportent tous le terme «atomique» et témoignent du vif intérêt
que Dali portait à la physique nucléaire et à la bombe atomique.
Dans La séparation de l'atome, un motif surtout retient l'attention:

l'atome, figuré par une grenade sphérique et partagée en
deux, «flotte» à l'intérieur d'un cadre architectural divisé en
quatre parties, elles-mêmes «flottantes». Or dans notre tableau,
nous avons un motif presque semblable situé au centre de la table
de l'autel, entre les deux niches. La grenade divisée en deux a été
remplacée par une sphère en pierre, tandis que la grenade apparaît

ailleurs dans le tableau. De plus, la position de ce motif sur
la ligne médiane verticale du tableau, sur laquelle sont alignés la
plupart des symboles, semble indiquer qu'il s'agit d'un motif
important.



LA MADONE DE PORT LLIGAT 111

Il semblerait qu'il y ait dans tous ces tableaux un lien entre la
grenade, l'atome, les objets en apesanteur et l'architecture éclatée.

A propos de la grenade dans Rêve causé par le vol d'une
abeille autour d'une pomme-grenade, une seconde avant l'éveil, de

1944, Dali dit que «toute la biologie créative surgit de la grenade
éclatée23». Il y aurait donc un lien entre la grenade-atome et la
Création. De plus, une Etude pour Christ de Saint Jean de la Croix,
de 1950-51, nous fournit une autre explication. Dali écrit sur le
feuillet:

1 En 1950 ge hu un 'un reve cosmique'dans le quel ge vis en
couleurs cette himage que dans mon rêve représente le
'NUCLEUS DE L'ATOME'. Ce nucleus pris par la suite un
sens métafisique, ge le considère 'l'unité meme de l'Univers'
le CRIST! S.D. [(sic!) transcription littérale]24

La particule atomique et l'énergie produite par elle seraient
alors pour Dali un symbole de la perfection du Christ et de
l'unité de l'Univers.

A propos de la physique atomique en relation avec la religion,
Dali explique en parlant de Résurrection de la chair, de 1940-45,
que «les découvertes récentes dans le domaine de la désintégration

intra-atomique de la matière jettent une nouvelle lumière
scientifique sur l'un des mythes religieux les plus importants,
celui de la Résurrection: l'Intégration psycho-morphologique25».
On pourrait donc interpréter l'allusion à l'atome comme symbole
de Résurrection. Pour Dali, religion et science sont liées et la
physique de l'atome explique pour lui bien des mystères religieux
tels que la Résurrection, la Création et l'Assomption. Ces objets
flottants et l'éclatement des figures ou de l'architecture sont donc
la transposition dans le domaine pictural et symbolique des théories

scientifiques qui impressionnaient Dali.
Il y a dans La Madone de Port Lligat une série de symboles qui

sont traditionnellement liés à la Vierge Marie et au Christ.
Cependant, bon nombre de ces symboles apparaissent également
dans les œuvres non religieuses de Dali. Le symbole principal du
tableau est le pain, qui se trouve au centre des axes de symétrie
horizontal et vertical. Il est doublement encadré par les deux

23. Robert Descharnes, Dali, l'œuvre et l'homme, Lausanne, Trois Continents,

1984, p. 288.
24. Ibid, p. 333.
25. Ibid, p. 284.



112 ÉTUDES DE LETTRES

«fenêtres» du Christ et de la Vierge comme par un tabernacle. Le
pain symbolise le corps du Christ, c'est le pain eucharistique. Ce

symbole est renforcé en-dessous par l'épi de blé qui «flotte» sur
la ligne médiane verticale. L'épi de blé est souvent présent dans
les représentations de la Vierge et est lié au pain. Pierre
Rouméguère26 dit que «les études préliminaires à cette œuvre
nous montrent la Naissance du Christ sous l'aspect d'un grain
qui germe en disloquant la tête de la Madone». Une Etude pour
tête de Vierge, datée de 1951, montre une tête dont l'éclatement
semble être provoqué par la croissance d'un épi de blé. Il n'est
pas indiqué qu'il s'agit d'une étude pour La Madone de Port
Lligat. Néanmoins, le rapprochement est intéressant car il pourrait

expliquer l'ouverture dans le corps de la Vierge comme la
rupture causée par la Naissance du Christ. L'épi de blé et le pain
sont également des symboles de fécondité et nous verrons que ce
ne sont pas les seuls du tableau.

Le pain et la corbeille de pain sont des symboles très importants

dans l'œuvre et la vie de Dali et apparaissent non seulement
dans les œuvres de la période religieuse, mais aussi auparavant,
comme par exemple : Pain français moyen avec deux œufs sur le

plat sans plat, à cheval, essayant de sodomiser une mie de pain
portugais, de 1932, où la signification érotique est clairement établie
par le titre; Pain antropomorphe et Catalan Bread, de 1932 où le
pain a une forme phallique; Corbeille de pain, de 1926, et
Corbeille de pain, de 1945, où le pain semble effectivement avoir
une connotation plutôt religieuse. Le pain, dans la symbolique
dalinienne, n'a pas au départ une signification traditionnelle et
religieuse. Il a une signification très complexe, autant esthétique
que psychologique, érotique et sacrée27. Le pain est plus directement

associé à la symbolique chrétienne dans les œuvres de la
période «religieuse» comme: Nature morte évangélique, de 1952,
Croix nucléaire, de 1952, et La Cène, de 1955. Cependant il
persiste toujours une ambiguïté du moment même où le symbole du

pain nous est déjà connu avec une autre signification dans
l'œuvre de Dali.

Autre symbole que nous pouvons associer au pain et à l'épi: le
poisson. Il est avant tout un symbole de vie, de fertilité et

26. Dali, op. cit. note 1, p. 301.
27. Salvador Dali, La vie secrète de S. Dali, Paris, La Table Ronde, 1952,

p. 239-40.



LA MADONE DE PORT LLIGAT 113

d'abondance. Dans le Nouveau Testament, la multiplication des

pains est accompagnée de la multiplication des poissons. Ils ont
souvent été représentés avec les pains en tant que symboles
eucharistiques, comme c'est le cas dans les catacombes
romaines28. Le poisson est aussi un symbole de résurrection et
d'immortalité selon Luc 24:42. Cependant il est également un
symbole phallique29 et figure en tant que tel dans d'autres
œuvres de Dali, notamment dans Rêve causé par le vol d'une
pomme-grenade..., de 1944.

Passons maintenant à l'olive. Dans les traditions juives et
chrétiennnes, l'olivier est un symbole de paix30: c'est un rameau
d'olivier que la colombe apporte à Noé à la fin du Déluge. De
plus, selon une vieille légende, la Croix était d'olivier et de
cèdre. L'olive est un motif rare dans les œuvres de Dali. Dans
Cinquante secrets magiques, Dali consacre les secrets numéro 13

et 14 à louer sa femme Gala. Il la compare entre autres à une
olive. L'olive représente pour Dali à la fois le «symbole de
l'huile» et «la perfection de l'ovale féminin31». Selon Dali,
«celui qui a compris la forme d'une olive aura pénétré le plus
subtil, le plus hypersensible secret de la peinture!32». L'olive est
donc un symbole de perfection, un emblème de la peinture, et
elle est incarnée par Gala. A nouveau la symbolique chrétienne
est complétée par la symbolique dalinienne.

La rose unique et blanche est un symbole de pureté et de chasteté.

Elle évoque la Rose Mystique des litanies chrétiennes, symbole

de la Vierge. Pour Freud33, que Dali a beaucoup lu, la rose
est le symbole des organes sexuels féminins et c'est avec cette
signification que la rose rouge et sanglante figure dans Les roses
sanglantes, de 1930, et La vieillesse de Guillaume Tell, de 1931, où
la rose est située sur le sexe féminin. Le motif de la rose est présent

dans d'autres tableaux, toujours, semble-t-il, avec une

28. Gabriele Musidlack-Schlott, Salvador Dali und die Bildtradition,
Studien zur religiösen Malerei Dalis, Tübingen, Fakultät für Kunstwissenschaften

der Eberhard Karls Universität, 1982, p. 234.
29. Adrian de Vries, Dictionary of Symbols and Imagery, Amsterdam;

London, North Holland Publ. Company, 1974, voir sous «poisson».
30. Jean Chevalier, Dictionnaire des symboles, Paris, Robert Laffont et

Jupiter, 1982, p. 331.
31. Salvador Dali, Cinquante secrets magiques, Lausanne, Trois

Continents, 1985, p. 73.
32. Idem.
33. Sigmund Freud, Le rêve et son interprétation, Paris, PUF, 1976.



114 ÉTUDES DE LETTRES

connotation sexuelle: La mémoire de la femme-enfant, de 1932, et
Naissance des désirs liquides, de la même année. On voit bien que
la rose fait également partie des symboles apparaissant dans les
œuvres à contenu érotique de Dali, avant de resurgir dans les
œuvres religieuses comme La Vierge de la Guadeloupe, de 1959.

Venons-en à l'important symbole de la coquille et de l'œuf.
Dali y consacre le secret numéro 44 de Cinquante secrets
magiques et reproduit dans son livre le retable de Piero délia
Francesca d'où il a tiré ce double symbole, La Vierge et l'Enfant
entre les Saints et Frédéric de Montefeltro en donateur. Dali
explique longuement la signification que cet œuf a pour lui:

Cet œuf, comme vous l'avez déjà compris, qui gravite sous la
voûte du ciel comme un monde, est gravement suspendu au-
dessus de la Vierge Marie, de la Reine. C'est au-dessus de cette
tête qu'est suspendu le plus de gravité, puisque c'est autour
d'elle que tout gravite, que le monde gravite. La conséquence
et le symbole visible d'une telle force de gravité sur sa tête est
la couronne qui est maternelle puisque le poids de la sphère
solide du monde pèse, non seulement sur la tête royale mais
aussi sur toutes les autres têtes royales à venir34.

Dans la symbolique dalinienne, l'œuf est lié à la pomme
d'Eve, épée de Damoclès suspendue au-dessus de l'humanité.
Cette pomme, nous dit Dali, est la même qui tomba sur la tête de
Newton, et c'est aussi celle qui fut placée sur la tête du fils de
Guillaume Tell. C'est aussi l'œuf de Colomb représentant le
nouveau monde. Dali relie ainsi entre eux tous les mythes et découvertes

qui l'ont fascinés et qui apparaissent dans son œuvre.
Au-delà de la symbolique religieuse de l'œuf, il est important de
tenir compte de toutes ces associations d'idées. L'œuf est pour
Dali un «attribut d'unité» et représente un principe «d'universalité35».

En tant que symbole de la Création, un œuf d'autruche était
parfois suspendu dans les absides des églises en Abyssinie et
dans d'autres régions orientales. L'œuf représente le mystère de
l'Incarnation et est aussi un symbole de Résurrection. Il est
également considéré comme œuf cosmologique. L'œuf du retable de
la Brera a aussi été intreprété comme une évocation de la perfection

formelle selon Lionel Venturi, ou d'un espace harmonieux et

34. Chevalier, op. cit. note 30, p. 142-44.
35. Ibid, p. 145.



LA MADONE DE PORT LLIGAT 115

parfaitement symétrique, idéal des peintres de la Renaissance.
L'interprétation de Dali rejoint donc en partie les interprétations
traditionnelles de ce motif. L'œuf peut également représenter
l'œuf de Léda dont sont nés Castor et Pollux. Or on connaît la
fascination de Dali pour ce mythe qu'il a voulu représenter dans
Léda atomica, de 1949, où l'on voit flotter une coquille d'œuf
vide au bas du tableau.

L'œuf est présent dans de nombreux tableaux à sujets non
religieux comme: Femmes à la tête de roses, de 1935, Métamorphose
de Narcisse, de 1936-37, Enfant géopolitique observant la
naissance de l'homme nouveau, de 1943, L'œuf brisé, de 1943, ou
Décor mural pour Héléna Rubinstein (panneau 3), de 1942.

La coquille est liée à l'eau. Elle est symbole de fertilité et
donc redouble la symbolique de l'œuf. Cependant la coquille est
aussi souvent liée à la naissance de Vénus, ou encore est un symbole

du sexe féminin. Dali lui-même a représenté cette coquille
dans un autre tableau à sujet non religieux: Chair de poule rhino-
cérontique, de 1956, dans lequel coquille et corne de rhinocéros
— aussi présente dans notre tableau — sont liées à la femme,
probablement à Vénus et donc à l'amour et à la fécondité. L'œuf
associé à la coquille peut aussi être un substitut pour la perle,
motif repris de manière stylisée dans les chapiteaux et sur le
corsage de la Vierge. La perle est considérée comme le symbole
essentiel de la féminité créatrice36. Les chrétiens ont encore enrichi

ce symbolisme avec saint Ephrem, qui utilise ce mythe
ancien pour illustrer l'Immaculée Conception du Christ. Le
Christ est assimilé à la perle qui naît de la coquille, c'est-à-dire
de Marie. Ce parallèle est évident dans le tableau de Dali où
effectivement le Christ est comme à l'intérieur de la Madone-
Gala. Le coquillage ou la coquille apparaissent à de nombreuses
reprises dans notre tableau, jusque dans les Vierges-coquillages,
où la Vierge se transforme progressivement en coquillage. Si l'on
considère la moule et le globe, motif architectural de l'autel,
comme une reprise de la coquille et de l'œuf, on pourrait, au vu
des significations religieuses des symboles se trouvant sur l'axe
vertical, voir dans la chaîne de symboles moule-globe-rose-épi
de blé une répétition des symboles apparaissant dans cet orde
depuis le haut: coquille-œuf-Marie-Christ- pain. Soit:

36. De Vries, op. cit. note 29, p. 588-89.



116 ÉTUDES DE LETTRES

moule globe
coquille œuf

rose
Marie

épi de blé
Christ-pain

Venons-en à l'oursin. L'oursin est considéré comme un
emblème solaire, un symbole de la force vitale. En tant que présent

funéraire il symbolise la résurrection et l'immortalité. Si
l'oursin est rare dans la symbolique chrétienne, il semble avoir
une grande importance dans la symbolique dalinienne. En effet,
Dali y consacre quelques pages dans ses Cinquante secrets
magiques. Il s'agit du secret numéro 11 où Dali parle de «la
transcendance esthétique du squelette de l'oursin et de la
lanterne d'Aristote en particulier37».

C'est en regardant à travers cette lanterne, nous dit Dali, que
le peintre saura si son œuvre est parfaite. Les illustrations qui
accompagnent le secret numéro 11 nous montrent le peintre vérifiant

la structure d'un dessin de la Vierge et de l'Enfant à l'aide
de cette lanterne. Le coquillage et l'oursin font partie, selon Dali,
des objets indispensables au peintre et symbolisent la perfection
formelle (voir secret ns 49). On peut noter au passage l'importance

des animaux marins dans notre tableau. L'oursin surgit
dans des tableaux non religieux peints après 1950: Figure rhino-
cérontique de l'illisos de Phidias de 1954, et La découverte de

l'Amérique par Christophe Colomb de 1958-59, où l'oursin représente

le nouveau monde selon les dires de Dali38.
Il nous reste à examiner le motif du rhinocéros, animal fétiche

de Dali. L'animal est rarement représenté en entier dans son
œuvre, mais par contre la corne de rhinocéros y est très fréquente
à partir des années cinquante. L'obsession de Dali pour cet animal

vient du fait que de tous les animaux à cornes qui existent,
seul le rhinocéros possède une corne dont la forme est une
spirale logarithmique parfaite39. De plus, comme toujours, Dali y
attache un côté mystique40. Cette obsession se cristallise autour
de La Dentellière de Vermeer, d'où une série de tableaux sur ce
sujet, dont le plus connu est Etude paranoïaque-critique de la
Dentellière de Vermeer, de 1955. Dali donna également une conférence

à la Sorbonne le 17 décembre 1955 où il fit part à l'assistance

de ses découvertes sur la présence du motif de la corne de
rhinocéros dans La Dentellière ainsi que de sa signification.

37. Chevalier, op. cit. note 30, p. 70-71.
38. Weis, op. cit. note 21, p. 70.
39. Dali, op. cit. note 1, p. 147.
40. Bosquet, op. cit. note 4, p. 91.



LA MADONE DE PORT LLIGAT 117

La corne de rhinocéros est l'expression de la perfection
formelle et spirituelle: c'est «le symbole de la monarchie absolue de
la chasteté41». A partir de cet instant Dali se mit à analyser toute
son œuvre du point de vue des cornes de rhinocéros, les découvrant

dans la composition d'autres objets obsessionnels comme
le pain, ou même le visage de Gala42. La corne de rhinocéros est
présente dans de nombreuses œuvres à thèmes différents comme:
Figure rhinocérontique de l'Illios de Phidias, de 1954, ou Jeune
Vierge autosodomisée, de 1954 à propos duquel Dali dit:

La corne de rhinocéros, l'ancien unicéros, est en fait celle de la
licorne légendaire, symbole de chasteté. Cette jeune vierge
peut s'y appuyer et jouer moralement avec elle comme au

temps de l'amour courtois43.

Cette remarque prouve que Dali connaissait fort bien les
significations traditionnelles de la corne de rhinocéros. Pour
comprendre le symbolisme du rhinocéros, il faut se pencher sur le
symbolisme de la licorne qui fonctionne souvent comme son
substitut. Selon la légende du Physiologus, ouvrage grec du Ve s., la
licorne ne pouvait être capturée par les chasseurs que grâce à la
présence d'une Vierge qui l'apprivoisait par son odeur de chasteté.

La licorne symbolise aussi, avec sa corne unique au milieu
du front l'épée de Dieu et la révélation divine. Elle représente,
dans l'iconographie chrétienne, la Vierge fécondée par l'Esprit
Saint. Finalement la corne est également un symbole phallique. Il
y a donc une ambiguïté, comme pour de nombreux symboles
religieux et Dali conserve cette ambiguïté.

Enfin il nous reste à considérer le fait que la figure de la
Vierge ait les traits de Gala. Ce fait à lui seul met en question
l'étiquette de peinture religieuse, d'autant plus que Gala apparaît
nue dans certains tableaux. On sait que les peintres du moyen âge
et de la Renaissance utilisaient parfois des modèles. Cependant,
le visage de la Vierge fait partie d'une typologie qui varie selon
les pays mais qui reste plus ou moins constante à l'intérieur d'un
même pays. Si on avait pu reconnaître telle ou telle femme sous
les traits de la Vierge cela aurait en tous les cas soulevé un scandale.

Il n'y a malheureusement pas de document pouvant nous
renseigner sur la réaction du Pape ou du clergé espagnol face aux

41. Dali, op. cit. note 1, p. 147-48.
42. Ibid., p. 58; 148.
43. Weis, op. cit. note 21, p. 186.



118 ÉTUDES DE LETTRES

tableaux où Gala apparaît en Madone. Gala est représentée en
Vierge dans de nombreux tableaux, comme Assumpta corpuscula-
ria lapislazulina, de 1952, Corpus hypercubitus, de 1954, La Vierge
de la Guadeloupe, de 1959, La découverte de l'Amérique par
Christophe Colomb, de 1958- 59, Le concile œcuménique, de 1960.

Dans tous ses écrits, Dali voue à sa femme un culte particulier,
l'entourant de mystère et de mysticisme. Il la compare souvent à

une déesse, et elle est fréquemment représentée dans ses tableaux
sous la forme d'une déesse mythique (Léda, Vénus), d'une sainte
(sainte Hélène), ou de la Madone. Gala est sa Muse et elle est
intimement liée à son sentiment mystique et à son retour à la
tradition de la Renaissance. Il l'appelle «l'Immaculée Intuition44».
Dali consacre en plus les secrets numéro 13 et 14 des Cinquante
secrets magiques à louer Gala, qui incarne la femme parfaite et
idéale du peintre. Il la compare à une olive et à une grenade, qui
sont des objets présents dans notre tableau. Dali a trouvé en Gala
un modèle de tous les instants, et on la voit dans une multitude
de peintures, de dessins et de photos. De plus elle est présente
dans les tableaux à thèmes érotiques de la période surréaliste et
incarne la Femme entourée de tous ses mystères.

La Madone de Port Lligat peut être interprétée comme un
hommage de Dali à sa Muse et à la femme qu'il aimait. Gala est
divinisée et représentée en Madone, qui selon Dali, est la déesse
tutélaire de Port Lligat et de leur maison qui s'y trouve. Entourée
d'attributs comme l'olive, la grenade, l'oursin, le coquillage et la
corne de rhinocéros, tous emblèmes entre autres d'une certaine
perfection formelle et liés à l'art de la peinture, elle serait la
Muse de la peinture.

Cependant on ne peut se satisfaire totalement de cette interprétation,

car que faire alors des symboles religieux et de l'Enfant
Jésus? La signification religieuse des symboles liés à Marie
(coquille et coquillage, œuf, rose, corne, type de la Vierge
Platytera) gravite autour du même thème, qui est la glorification
de la fécondité de la Reine des Cieux et la célébration de
l'Immaculée Conception. Les symboles qui se rattachent au
Christ (pain, épi de blé, perle, poisson, œuf) sont en relation avec
le sacrement de l'Eucharistie et la naissance du Christ.
Néanmoins, il est difficilement acceptable de considérer cette

44. Dali, op. cit. note 1, p. 22.



LA MADONE DE PORT LLIGAT 119

œuvre uniquement en tant qu'œuvre religieuse. En effet, de
nombreux symboles sont ambigus. Il y a indéniablement une utilisation

de la symbolique et de la thématique religieuse mais les
citations de Dali prouvent, comme nous l'avons vu, que ces
symboles avaient pour lui une signification complexe où le spirituel,
le scientifique, le mystique et l'érotique se mêlent. De plus, la
plupart des symboles ont figuré antérieurement dans les tableaux
de Dali à thèmes érotiques ou autres. Freud et d'autres psychanalystes

ont analysé l'art chrétien à la lumière de l'érotisme.
Cependant la question de savoir si l'on peut accepter, du point de

vue théologique, une peinture religieuse avec des éléments
érotiques reste ouverte. On est toutefois en droit de se demander s'il
n'y a pas provocation de la part de Dali et détournement par rapport

au symbolisme religieux. Dans tous les cas, la coexistence
de la religion et de l'érotisme est, si on considère l'idéologie
surréaliste de Dali, parfaitement acceptable.

En conclusion, La Madone de Port Lligat ne peut être considérée

comme une œuvre purement religieuse. Il semble en effet
intéressant de garder en vue les deux interprétations sans trancher

entre elles car ce serait réduire la complexité de l'œuvre. Il
faudrait donc en définitive nuancer l'appellation de peinture
religieuse en ce qui concerne un certain groupe d'œuvres de Dali
aux titres et thèmes parfois bien ambigus.

Odile Marguerat



Fig. 1. Salvador Dali, La Madone de Port-Lligat, deuxième version, 1950,
huile sur toile, in Ramon Gomes de la Serna, Dali, Verona, Mondadori,
1978, p. 120.



LA MADONE DE PORT LLIGAT 121

I-j|>3 -0

a -*t
û 2

°°
ON

o
X?
a
j>
13
C/5

3
On^ IT)

ÎCS <N
Q <D

q ^2^ oö
j§ *

ON
Q 00

cn on

CS ü ft! ^
U tD &

SP-- S «a

EËSK



122 ÉTUDES DE LETTRES


	La Madone de Port Lligat : un tableau religieux de Salvador Dali?

