
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1991)

Heft: 1

Artikel: Tableaux du déluge : notes sur l'évolution d'un thème en France, aux
XVIIIe et XIXe siècles

Autor: Wuhrmann, Sylvie

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870593

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870593
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


TABLEAUX DU DÉLUGE

Notes sur l'évolution d'un thème en France,
aux XVIIIe et XIXe siècles

A la fin du XVIIIe siècle, le déluge, qui n'a inspiré en France aucune
œuvre majeure depuis Poussin, devient un sujet à la mode. Ce phénomène
s'explique partiellement par la publication d'un poème de Salomon
Gessner, qui remet l'histoire au goût du jour. L'analyse de ce texte et de sa

réception permet de mieux comprendre les nouveaux critères de représentation
du thème biblique, assimilé désormais à l'évocation d'une famille en

détresse. Dans la première moitié du XIXe siècle, sous l'influence de
certains textes scientifiques, l'iconographie du déluge connaît d'autres
métamorphoses; c'est ce qu'illustre la dernière partie de ce travail, consacrée à

l'étude d'un Déluge «préhistorique», celui de Paul Chenavard.

Entre 1771 et 1820, une vingtaine de Déluges furent présentés
aux Salons de Paris et de la Royal Academy à Londres. Pourquoi
cet engouement soudain pour un thème qui n'était jusqu'alors
pas très populaire, ni en France, ni en Angleterre? Plusieurs
historiens de l'art se sont récemment penchés sur le problème1. Si
leurs hypothèses sur les causes du phénomène varient, tous

1. L'importance du phénomène en France est relevée pour la première
fois dans le catalogue De David à Delacroix. La peinture française de 1774 à
1830, Paris, Editions des Musées Nationaux, 1974: trois Déluges y sont
reproduits (nss 26, 63, 149). Par la suite, George Levitine a fait œuvre de
pionnier en publiant plusieurs études capitales sur ce sujet; pour simplifier,
je les citerai en cours d'argumentation. D'autres essais sont plus particulièrement

consacrés aux Déluges anglais: Lynn R. Matteson, «John Martin's
"The Deluge"», Pantheon, vol. XXXIX/3, 1981, p. 220-28; Richard Verdi,
«Poussin's "Deluge": the Aftermath», The Burlington Magazine, vol.
CXXIII, ns 940, July 1981, p. 389-400; Morton D. Paley, The Apocalyptic
Sublime, New Haven - London, Yale University Press, 1986.



48 ÉTUDES DE LETTRES

s'accordent à voir dans le déluge un sujet-clef de l'esthétique
préromantique, un indice révélateur de la fascination de l'époque
pour les motifs apocalyptiques et les catastrophes naturelles.

Cet article s'inscrit dans la prolongation de ces réflexions. En
me limitant à l'étude de Déluges réalisés en France entre le
dernier quart du XVIIIe et le milieu du XIXe siècle, j'essayerai, à la
lumière de documents contemporains, de montrer comment
s'opère la réactualisation du thème. Dans un premier temps, je
me livrerai à l'analyse détaillée d'un poème de Salomon Gessner,
souvent cité parmi les facteurs qui ont favorisé le retour du
thème, mais qui n'a jamais fait l'objet d'une étude circonstanciée.

Nous verrons ensuite comment l'iconographie du déluge
évolue, en nous attardant sur des œuvres qui sortent du corpus
habituellement reproduit. Ce parcours s'achèvera par la présentation

du Déluge de Paul Chenavard, composition influencée par
les théories de Georges Cuvier sur la fonction du cataclysme
biblique dans l'histoire de la terre.

En 1762, Salomon Gessner publie simultanément à Zurich
deux recueils poétiques2. Il y rassemble des œuvres déjà connues
qui lui ont apporté une célébrité européenne — «Daphnis», «Der
Tod Abels», les «Idyllen» —, et propose quelques textes
nouveaux. Parmi ces inédits, on trouve «Ein Gemaehld aus der
Syndfluth». Ce petit poème en prose cadencée raconte les
derniers instants de Semira et Semin, un jeune couple victime du
déluge universel.

Avant d'examiner ce texte de plus près, retraçons brièvement
l'histoire de sa diffusion en France. Le poème est traduit pour la
première fois en 1766, par l'abbé Bruté de Loirelle, dans une
version en prose suivie d'une transposition partielle en vers3.

2. Gedichte von S. Gessner, Zürich, Orell, Gessner und Comp., 1762, et
S. Gessners Schriften, Zürich, Orell, Gessner, u. Comp., 1762, 4 t. Pour tout
ce qui concerne les éditions de Gessner, cf. Paul Leemann-van Elck,
Salomon Gessner, sein Lebensbild mit beschreibenden Verzeichnissen seiner
literarischen und künstlerischen Werke, Zürich, Orell Füssli Verlag, 1930. On
trouvera de plus amples informations sur Gessner (et une bibliographie très
complète) chez Martin Bircher et Bruno Weber (avec la collaboration de
Bernhard von Waldkirch), Salomon Gessner, Zürich, Orell Füssli Verlag,
1982.

3. «Traduction de la Description du Déluge, En Allemand, Par M.
Gessner» et «Fragment en Vers de cette même Description», Pastorales et



TABLEAUX DU DÉLUGE 49

Une autre traduction, «Tableau du Déluge», paraît la même
année sous la direction de Michael Huber4. Jusqu'en 1824, le
poème connaît six traductions différentes, la plupart en vers, et
paraît dans une quarantaine d'éditions. Il faut cependant relativiser

l'importance de ces chiffres, qui révèlent avant tout l'enthousiasme

général que soulevèrent en France les écrits de Gessner.
Notre poème bénéficia de la diffusion immense d'un auteur, sans
être lui-même la cause de cette popularité. Contrairement à de

longs textes comme «La Mort d'Abel» ou «Daphnis», le
«Tableau du Déluge» ne fut jamais l'objet d'une édition à lui tout
seul: sa brièveté le vouait à ne paraître qu'en compagnie d'autres
textes, le plus souvent dans les œuvres complètes de Gessner, ce
qui complique l'évaluation de sa réception effective.

Voyons maintenant le poème dans le détail. Le «tableau»
s'ouvre juste avant que les eaux du déluge ne recouvrent tout à

fait la terre: un promontoire rocheux émerge encore des flots.
Quelques malheureux rescapés cherchent à l'escalader, mais un
pan de la falaise s'écroule et les entraîne. Seul un couple échappe
à ce glissement de terrain et parvient à se hisser au sommet du
rocher: Sémire et Semin, «deux tendres amans qui venaient de se

jurer un amour éternel». Gessner joue ici sur un paradoxe qui
constitue en même temps le ressort dramatique du poème: les
ultimes survivants du cataclysme déchaîné par Dieu pour détruire
l'humanité corrompue sont deux jeunes gens au cœur pur, qui ne
connaissent pas le péché. L'essentiel du texte décrit l'évolution
de leurs sentiments au vu d'une mort inéluctable et d'un châtiment

qu'ils ne méritent pas. Saisie d'angoisse, Sémire s'évanouit.

Son compagnon la ranime, et la jeune fille, révoltée contre
l'injustice de leur sort, adresse à Dieu des paroles amères et en
même temps le supplie de les épargner: «Dieu! les années de

notre jeunesse s'écouloient dans l'innocence... Hélas! il n'est
donc plus de salut, plus de miséricorde à espérer...» Semin la

Poëmes de M. Gessner, Qui n'avoient pas encore été traduits; suivis de deux
Odes de M. Haller [...] et d'une Ode de M. Dryden [...], Paris, Vincent et
Lottin le Jeune, 1766, p. 15-24 et 25-26.

4. Choix de poésies allemandes, Par M. Huber, Paris, Humblot, 1766, t. 1,

p. 344-49. La traduction en prose de Huber, Bavarois établi à Paris, est de
beaucoup la plus respectueuse du texte original; c'est aussi celle qui fut la
plus souvent utilisée. Sa parution à Zurich du vivant de Gessner lui confère
en outre le statut de version française officielle. C'est ce texte que je citerai
désormais.



50 ÉTUDES DE LETTRES

réconforte: il ne faut pas douter, mais accepter la volonté de
Dieu, qui saura reconnaître leur innocence. Un bonheur éternel
les attend:

Oui, ma chère Sémire! élevons nos mains vers Dieu. Est-ce à
des mortels à juger de ses voies? Celui dont le souffle nous a
animés, envoie la mort aux justes & aux injustes. Mais heureux
celui qui a marché dans le sentier de la vertu! Ce n'est plus
pour la vie que nous t'implorons, ô Dieu juste! Enlève-nous
dans ton jugement; mais ranime la grande espérance de cette
félicité inexprimable que la mort ne saurait plus troubler.

Pleins de confiance et d'espoir, tels deux martyrs affrontant le
supplice, les amants font calmement face à la mort; leurs derniers
mots sont pour louer Dieu. Une vague les emporte.

Selon George Levitine5, le déluge évoqué par Gessner
«n'ayant rien en commun avec la Bible ou Ovide est entièrement
imaginaire», «indéterminé». Je ne suis pas entièrement de cet
avis. Il est bien clair que notre poème n'entretient aucun lien de
filiation avec la description du déluge que l'on trouve dans les
Métamorphoses d'Ovide6; par contre, son titre définit sans ambiguïté

la catastrophe comme «le» déluge, ce qui, à l'époque où le
texte a été écrit, ne peut que désigner le déluge de la Genèse. Les
fréquentes allusions à Dieu (appelé aussi «Juge», «Eternel»),
l'usage d'un vocabulaire biblique («salut», «trône du Très-Haut»,
«cantiques», etc.) confirment la référence aux Ecritures. Gessner

propose certes une vision de l'événement très différente du récit
biblique: l'arche de Noé, par exemple, n'y apparaît pas. Cette
curieuse absence est en fait très révélatrice: elle permet de
comprendre que le poète se sert de l'épisode du déluge comme d'un
cadre narratif dans lequel il développe une fiction, fiction où Noé
et son arche n'ont aucun rôle à jouer. Pourquoi précisément l'épisode

du déluge? Les raisons de ce choix plutôt étrange s'éclairent

à la lecture de la préface de «La Mort d'Abel», où Gessner,
pour empêcher qu'on l'accuse de profaner les textes sacrés,
défend longuement la liberté du poète à puiser dans la matière
biblique:

5. George Levitine, «Le Déluge oublié de Michel-Honoré Bounieu», La
Gazette des Beaux-Arts, 6e période, t. LUI, 1984, p. 44-50 (p. 48).

6. Ovide, Met. I, vv. 262-312.



TABLEAUX DU DÉLUGE 51

[La vraie poésie] ne fait point tort à la religion, en lui empruntant
des faits pour les chanter. Elle les prend dans cette source

sacrée [...] parce qu'ils font voir clairement quelles influences
la véritable religion a sur l'homme dans les diverses situations
de sa vie. Elle présente l'Histoire sainte par ses endroits les
plus saillans, met à profit, pour en augmenter la crédibilité, les
circonstances les plus convaincantes, & les réflexions les plus
instructives.

Gessner utilise donc le déluge à des fins didactiques, pour
mettre en scène dans des circonstances extrêmes une attitude
sublime et exemplaire: la confiance absolue dans le jugement de
Dieu. Son poème est une exaltation de la foi.

L'illustration joue un rôle non négligeable dans l'histoire de la
réception d'un texte. Ce rôle est d'autant plus important dans le
cas particulier: en conséquence de sa brièveté, le «Tableau du
Déluge» n'eut jamais droit, dans les éditions illustrées, à plus
d'une estampe. Or le récit expose, nous l'avons vu, une situation
qui évolue de la détresse à la sérénité. Le parti pris de l'illustrateur

quant au choix du moment représenté est donc déterminant
puisque son image, forcément unique, fonctionnera comme
résumé visuel du texte.

La plus ancienne illustration du poème est une petite gravure
en médaillon, réalisée par Salomon Gessner lui-même, qui paraît
en 1770 dans une édition zurichoise (fig. I)7. En accord avec le
message moral qu'il entend délivrer, Gessner dessine les deux
amants enlacés, debout et bien droits au sommet du rocher, attendant

la mort avec dignité et confiance. Placée à la fin du poème,
la vignette en illustre implicitement les derniers mots: «O mort,
je te salue! Nous voici! loué soit L'Etre éternellement juste! Ils
parloient ainsi, &, se tenant embrassés, ils furent entraînés par
les flots.»

L'examen des illustrations françaises du poème va montrer
que leurs auteurs, bien loin d'évoquer cet apaisement final,
privilégient invariablement l'image pessimiste de deux jeunes gens
désespérés — expression de l'innocence injustement accablée —,
au point d'imposer une vision qui contredit le sens du texte.

7. Cette vignette fut employée exclusivement dans des éditions en
langue allemande; il y a peu de chances qu'on l'ait connue en France.



52 ÉTUDES DE LETTRES

Entre 1779 et 1793, Jean-Jacques-François Le Barbier publie
une édition luxueuse en trois volumes de l'œuvre de Gessner,
enrichie d'estampes réalisées d'après ses propres dessins. Une
planche hors-texte accompagne le «Tableau du Déluge» (fig. 2).
On y voit Sémire et Semin affaissés sur le rocher; leurs visages
tournés vers le ciel expriment la détresse, le doute. Un éclair
fendant les nuages, le corps d'une femme flottant à leurs pieds ajoutent

encore à l'horreur de la scène. La légende de l'image
indique que l'instant évoqué appartient aux débuts du poème: à

peine revenue de son évanouissement, Sémire, affolée par le
déchaînement des éléments, supplie Dieu de les sauver: «O Dieu!
O Juge! il n'est donc plus de salut, plus de miséricorde pour
nous?»

La composition de Le Barbier aura une influence durable sur
les illustrateurs suivants. En 1793, par exemple, Charles Monnet
s'en inspire largement pour donner dans la surenchère en écheve-
lant les figures et en multipliant les éclairs et les cadavres
(fig. 3). Mais il se produit ici un glissement symptomatique: cette
vision dramatique ne sert plus à illustrer le début du poème, mais
ses dernières lignes. Une distorsion s'établit entre le sens du
texte et celui de l'image; la signification du poème est faussée.
Le phénomène se reproduira systématiquement dans les estampes
postérieures.

Ces quelques précisions sur les illustrations du poème de
Gessner permettent de se faire une idée du type de réaction que
sa lecture engendra: le «Tableau du Déluge» ne fut pas tant
apprécié pour son enseignement chrétien, complètement évacué
des images, que pour la situation tragique qui n'en était que le
prétexte. On en trouve la confirmation dans un tableau présenté
au Salon de 1798 par Pierre-Maximilien Delafontaine, Une scène
du Déluge, tirée d'un fragment de Gesner [sic] (fig. 4)8. A
nouveau, la mise en scène est pathétique: Sémire défaille, son
compagnon, la main crispée sur sa poitrine, l'empêche de tomber. La
référence, au-delà de Gessner, à la Bible, justifie l'emploi d'un
grand format, ce qui confère aux deux personnages à moitié nus
(draperies mouillées pour elle, flottantes pour lui) une stature
héroïque.

8. Le titre précis du tableau permet d'identifier le texte utilisé par
l'artiste: il s'agit du fragment en alexandrins de Bruté de Loirelle (cf. note 3).
Ce morceau de vingt-quatre vers qui n'expose que l'ouverture du drame fut
réédité en 1774.



TABLEAUX DU DÉLUGE 53

Le poème de Gessner n'inspira directement qu'un très petit
nombre d'œuvres9: hormis la toile de Delafontaine, je n'ai trouvé
qu'un dessin de Théodore Géricault, dont le sujet fut parfois
identifié à tort comme Paul et Virginie10, et une huile de l'artiste
belge Joseph Barthélemi Vieillevoye11, que nous pouvons inclure
dans ce corpus français en raison d'un séjour que le peintre fit à

Paris peu auparavant et qui influença durablement sa production.
Mais Gessner contribua sans aucun doute au déferlement soudain
de Déluges auquel on assiste dès la fin du siècle. Surtout, son
poème imposa une vision nouvelle de la catastrophe, et en modifia

profondément l'iconographie12. Ce changement, dont nous
allons maintenant voir quelques exemples, se traduit par la
réduction du nombre de victimes à quelques personnages
(généralement un petit groupe familial), et consacre la primauté de la
figure sur le paysage13. L'arche de Noé devient toute petite, ou
disparaît.

Le premier témoignage de cette nouvelle évolution nous est
donné par un tableau de Michel-Honoré Bounieu, peint en 1783;
la toile est aujourd'hui perdue, mais il en existe une gravure réa-

9. La moisson n'est pas beaucoup plus riche hors des frontières
françaises.

10. Angers, Musée des Beaux-Arts. Cf. Philippe Grunchec, Master
Drawings by Géricault, International Exhibitions Foundation, Washington,
D. C„ 1985, ns 10.

11. Scène du Déluge, 1828, coll. part. Cf. 1770-1830. Autour du néo-classicisme

en Belgique (Denis Coekelberghs et Pierre Loze edd.), Bruxelles,
1985, p. 248-50.

12. On trouvera une étude générale sur le thème du déluge, menée depuis
l'époque paléochrétienne, chez Hanna Hohl, Die Darstellung der Sintflut
und die Gestaltung des Elementaren, Inaugural-Dissertation, Philosophische
Fakultät der Universität Tübingen, 1967.

13. En Angleterre, la situation est inverse: au lieu de focaliser sur la
figure, les artistes élargissent le cadrage de la scène et accordent une place
toujours plus grande aux éléments déchaînés. Je renvoie ici à l'article de
Richard Verdi, cité à la note 1. Cet auteur fait une analyse remarquable de
la fascination exercée par le tableau de Poussin, L'Hiver ou Le Déluge
(1660-64, Paris, Louvre). L'admiration sans bornes dont jouit cette œuvre à

l'époque qui nous occupe fournit encore un élément d'explication à l'intérêt
des artistes pour ce thème: d'un point de vue formel cependant,

l'influence de la composition de Poussin se ressent surtout dans la production

anglaise de Déluges, où le paysage domine.



54 ÉTUDES DE LETTRES

lisée par Bounieu lui-même cinq ans plus tard (fig. 5)14. Le titre
de l'œuvre fournit à lui seul un indice de l'influence de Gessner:
La Dernière Scène du Déluge sous-entend en effet que l'artiste a
renoncé à une présentation panoramique de la situation pour
limiter le cadrage aux ultimes survivants de l'inondation (ici un
couple et son enfant)15. Il n'est pas impossible que Bounieu ait
connu l'illustration du poème réalisée par Le Barbier16; sa
composition recherche en tout cas les mêmes effets en isolant de

façon dramatique une famille au sommet d'un rocher léché par
les eaux. Les figures, balayées par un éclairage latéral, remplissent

tout l'espace de la scène, et le paysage indistinct forme
comme un écran sombre. Par un jeu de contrastes, l'arche n'est
plus qu'un tout petit point à l'horizon. Le désespoir se décline ici
sur plusieurs registres. La femme, épuisée, s'est écroulée et
ferme les yeux en serrant son enfant contre elle; l'homme,
debout et voûté, se frappe le front avec accablement. On peut
expliquer cette attitude particulière en la rapprochant d'une
composition gravée en 1762 par Gessner pour orner la page de titre
du premier volume de ses œuvres, contenant le poème «Der Tod
Abels» (fig. 6). L'image montre Caïn en proie au remords après
l'assassinat de son frère. La parenté entre les deux figures
semble trop flagrante pour être le fait du hasard17. Il faut relever
encore que Bounieu utilisa son estampe du Déluge comme pendant

à une gravure réalisée en 1787 d'après un autre de ses

14. Voir l'étude consacrée à cette œuvre par George Levitine, op. cit.,
1984 (cf. n. 5).

15. Ce type de formule (Scène du Déluge, Episode du Déluge, etc.),
révélateur d'un nouveau principe de représentation, va progressivement remplacer

les titres traditionnels de Déluge ou Déluge universel.
16. En 1781 déjà, Le Barbier envoie à L'Académie royale le second

volume de son édition de Gessner, où apparaît le «Tableau du Déluge»
(voir les Procès-verbaux de l'Académie royale de peinture et de sculpture, édités

par Anatole de Montaiglon, t. IX, Paris, Charavay, 1889, p. 65). Ce fait
semblerait confirmer que l'ouvrage circula, au moins dans les milieux
artistiques, avant 1793, date de sa publication officielle.

17. Le motif de Caïn qui, le corps courbé, se frappe ou se cache le
visage, semble plutôt rare; je n'en ai trouvé qu'un seul exemple antérieur:
Gianbattista Langetti, Caïn et Abel, huile sur toile, 202 x 167 cm, Frankfurt,
Städelsches Institut (Cf. J. Zarnowski et F. Baumgart, «Contributi alla
Conoscenza di G. B. Langetti», Bollettino d'Arte, anno XXV, serie III,
1931/1, p. 97-106, fig. 3). George Levitine a également noté le rapprochement

entre les figures de Gessner et de Bounieu dans une récente communication

citée plus bas, à la note 27.



TABLEAUX DU DÉLUGE 55

tableaux, Adam et Eve chassés du Paradis Terrestre et livrés à leurs
réflexions (1781), une composition décrite à l'époque en ces
termes: «Le Père du genre humain ayant erré quelque temps sur
la terre, s'est assis, accablé de douleur, sous un arbre, dont
l'ombre lui a paru propre à cacher sa honte...18» Ce double
rapprochement avec Caïn et Adam permettrait d'interpréter le geste
du «dernier homme» de Bounieu non seulement comme une
marque de désespoir, mais comme une manifestation de la culpabilité

de l'homme qui, livré à lui-même, s'accuse et se repent de
ses excès à l'heure du châtiment.

Plus que la composition de Bounieu, jamais très connue, c'est
un Déluge de Jean-Baptiste Regnault qui fournit un nouvel archétype

visuel au thème, que l'on voit s'orienter décisivement du
côté du drame familial (fig. 7). Présenté au Salon de 1789, le
tableau fit sensation. Les critiques louèrent particulièrement
l'ingéniosité de la mise en scène qui joue sur l'impossibilité d'un
homme à sauver à la fois son père, sa femme et son enfant19. Le
comportement héroïque du personnage, qui a chargé son vieux
père sur ses épaules, rappelle bien sûr l'image d'Enée emportant
Anchise hors de Troie en flammes. Regnault intègre encore les
trois âges à sa composition, ce qui compense la réduction du
nombre des figures et redonne au déluge un peu de son universalité20.

L'une des conséquences de la vision «gessnérienne» du déluge
fut de permettre le traitement du sujet par la sculpture. Le
premier exemple est une Scène du déluge réalisée en 1800 par le
sculpteur Clodion et exposée au Salon l'année suivante.
Longtemps considérée comme perdue, l'œuvre reparut récemment

sur le marché de l'art et fut acquise par le Museum of Fine
Arts de Boston (fig. 8). Cette terre cuite pourrait incarner à elle
seule le changement d'orientation de notre thème: l'inondation et

18. Texte extrait du catalogue d'une vente organisée en 1785 par
Bounieu (et cité d'après Marcel Roux, Inventaire du Fonds français,
graveurs du dix-huitième siècle, t. 3, Paris, Le Garrec, 1934, p. 315).

19. Voir la notice de Jean-Pierre Cuzin dans De David à Delacroix, ne 149
(cf. n. 1).

20. L'absence de l'arche et le titre «générique» du tableau pourraient
s'expliquer par le fait que Regnault reprend un dessin conçu quelques
années plus tôt pour une édition illustrée des Métamorphoses d'Ovide (cf.
Christopher Sells, «Esquisses de J.-B. Regnault», La Revue du Louvre et des
musées de France, 24e année, 1974, ns 6, p. 405-409).



56 ÉTUDES DE LETTRES

l'arche, qui étaient auparavant les critères permettant l'identification

de l'épisode biblique, sont totalement évacués au profit de
la représentation exclusive de l'homme.

Cet examen chronologique de quelques œuvres permet de
constater que le Déluge devient, au tournant du siècle, un genre
hybride, à mi-chemin entre la scène de genre et la scène historique.

Le tableau présenté par Anne-Louis Girodet au Salon de
1806 marque l'aboutissement de ce processus de «laïcisation».
Cette œuvre conservée au Louvre est certainement la plus connue
de notre corpus et a déjà fait l'objet de nombreuses publications21.

C'est pourquoi je ne m'y arrêterai pas et me contenterai
de souligner un détail fréquemment relevé. Le livret du Salon
désigna par erreur le tableau comme une Scène du Déluge, ce qui
entraîna la réaction immédiate de Girodet: l'artiste se défendit
d'avoir cherché à représenter autre chose qu'une Scène de déluge,
et donc une simple inondation22. Mais force est de constater que
Girodet exploita lui-même la confusion en employant précisément

le terme de «déluge» plutôt que celui d'«inondation», en
traitant le sujet dans un format monumental (431 x 341 cm) et en
s'inspirant ouvertement du tableau alors célèbre de Regnault —
auquel il emprunte le motif des trois âges et l'«écartèlement» du
héros, qui devient chez lui moral et physique.

La recrudescence du thème du déluge au moment où l'Europe
est déchirée par les révolutions et par la guerre est-elle une
simple coïncidence? La question se pose en fait pour tous les
sujets «catastrophistes» (tempêtes, naufrages, éruptions de
volcans), qui retiennent à la même époque l'attention des artistes.
On est tenté bien sûr d'y répondre par l'affirmative, mais il est
bien difficile de fonder cette appréciation sur des preuves

21. James H. Rubin, «An Early Romantic Polemic: Girodet and Milton»,
The Art Quarterly, vol. XXXV/3, Autumn 1972, p. 211-38; Dale G. Cleaver,
«Girodet's Déluge, a Case Study in Art Criticism», Art Journal, vol.
XXXVIII/2, Winter 1978/79, p. 96-101; George Levitine, «Some
Observations on the Déluge of Girodet. Ambiguity and Invention», in Ars auro
prior: studia Joanni Bialostocki Sexagenario dicata, Varsovie, 1981, p. 619-23.

22. Lettre au Journal de Paris, 21 septembre 1806 (texte reproduit dans
George Levitine, ibidem).



TABLEAUX DU DÉLUGE 57

concrètes. De cas en cas, les historiens sont parvenus à démontrer

un lien de causalité entre une situation politique instable et la
représentation des bouleversements de la nature. Ainsi, on
trouve, dans un lavis en trompe-l'œil réalisé vers 1795 dans la
région de Saint-Gall, une vue de l'éruption du Vésuve associée
explicitement à la récente rébellion de la population contre son
souverain, le prince-abbé Beda Anghern23. Grâce aux travaux de
Anne de Herdt, on sait également que les différents tableaux
réalisés par Jean-Pierre Saint-Ours sur le thème du Tremblement de
Terre expriment l'angoisse du peintre devant les effets de la
Révolution genevoise de 178224.

Dans un ouvrage publié à titre posthume en 1766, Nicolas-
Antoine Boulanger expose l'idée que le comportement de
l'homme fut profondément modifié par le déluge universel; il
attribue à ce traumatisme originel tous les malheurs du genre
humain: «En effet toutes les erreurs humaines, par une longue
chaîne, remontent à cet âge primitif [...]; c'est de là que nous
verrons sortir ce fanatisme destructeur, cet enthousiasme qui
porte souvent les hommes aux plus grands excès contre eux-
mêmes & contre leurs semblables [,..]25.» Il serait contestable
d'attribuer à ces propos une intention prophétique; mais on
constate que trente ans plus tard, Louis XVIII, dans un message
adressé depuis l'exil «à tous [ses] sujets», utilise tout naturellement

la métaphore biblique pour présenter la Terreur comme un
châtiment punissant le peuple français coupable d'avoir destitué
son Dieu et son roi:

Des hommes impies et factieux [...] vous entraînèrent dans

l'irréligion et dans la révolte: depuis ce moment un déluge de
calamités a fondu sur vous de toutes parts. Vous fûtes infidèles
au Dieu de vos pères; et ce Dieu, justement irrité, vous a fait
sentir tout le poids de sa colère: vous fûtes rebelles à l'autorité

23. Gossau, Fondation Oberberg. Cf. le catalogue La Suisse et la Révolution

Française, Lausanne, Musée historique, éditions du Grand-Pont, 1989,
n2 66.

24. Anne de Herdt, «Saint-Ours et la Révolution», Genava, n. s.,
t. XXXVII, 1989, p. 131-70.

25. Nicolas-Antoine Boulanger, L'Antiquité dévoilée par ses usages,
Amsterdam, Marc Michel Rey, 1766, t. 3, p. 402-403. Cf. l'édition
commentée de Paul Sadrin, Paris, Les Belles Lettres, 1978; et Frank E.
Manuel, The Eighteenth Century Confronts the Gods, Cambridge, Harvard
University Press, 1959, chap. «Nicolas-Antoine Boulanger: The Trauma of
the Flood», p. 210-27.



58 ÉTUDES DE LETTRES

qu'il avoit établie pour vous gouverner; et un despotisme
sanglant, une anarchie non moins cruelle, se succédant tour-à-tour,
vous ont sans cesse déchirés avec une fureur toujours renaissante

26.

George Levitine a récemment interprété la nouvelle iconographie

du déluge qui se forme à la fin du XVIIIe siècle comme une
allégorie «démasquant l'injustice sociale27». Dans les faits, cette
hypothèse séduisante ne se vérifie que chez Girodet, qui, en
même temps qu'il écrit à la presse pour rétablir le titre de son
tableau, en précise les implications symboliques: sa «famille
malheureuse» incarne les hommes «placés sur les écueils du
monde, et au milieu des tempêtes sociales28».

Le domaine de la caricature fournit deux exemples concrets
d'une utilisation du déluge comme métaphore visuelle d'une
situation politique. Tout d'abord un dessin anonyme où le
désastre représente allégoriquement la chute du gouvernement
bernois en 1798 (fig. 9). Si cette image ne fait pas explicitement
référence à un modèle visuel précis, il en va tout autrement d'une
caricature de 1806, également anonyme, qui détourne terme à

terme le Déluge «acrobatique» de Girodet (fig. 10). La gravure
illustre de façon plutôt pessimiste l'expansion de l'Empire français

en Europe, à la fin de 1806: après avoir vaincu la Prusse à
Iéna et Auerstedt (14 octobre 1806), Bonaparte se met en
campagne contre la Russie. Au centre de l'image, l'empereur, affublé
d'une jupe orange (travestissement qui s'explique entre autres
par la référence au tableau de Girodet), tente de faire tomber le
tsar Alexandre 1er, en position précaire. Au-dessous, le roi de
Prusse Frédéric-Guillaume III, dépourvu d'épée (signe de sa
récente capitulation), s'accroche aux basques de Napoléon, son
«épouse». Le personnage qui, ayant lâché prise, est en train de
couler et s'accuse de lâcheté pourrait être le prince Guillaume 1er
de Hessen-Kassel qui, en novembre, a fui devant l'avancée des

troupes impériales pour se réfugier au Danemark. A 1'arrière-

26. Louis par la grace de Dieu, roi de France et de Navarre, à tous nos
sujets salut, s. 1. n. d. [Neuchâtel, Fauche-Borel?, juillet 1795], p. 1.

27. George Levitine, «L'allégorie sociale des représentations du déluge
et du naufrage à la fin du XVIIIeme et au début du XIXeme siècles», in La
Révolution française et les processus de socialisation de l'homme moderne
(actes du colloque international de Rouen, octobre 1988), Paris, Messidor,
1989, p. 183-90 (p. 184).

28. Cf. supra, note 22.



TABLEAUX DU DÉLUGE 59

plan, John Bull, isolé sur un rocher, voit ses magasins détruits
par les flots, allusion au blocus économique sur l'Angleterre
imposé par Bonaparte au mois de novembre29. Le pseudonyme
du graveur, «Forioso», peut encore être compris comme une allusion

satirique à Girodet, dont la composition mélodramatique
suscita les sarcasmes de la critique.

Quel rôle le déluge joua-t-il dans la formation de la terre? Dès
la fin du XVIIe siècle, la question de l'historicité du cataclysme
biblique est discutée avec une insistance croissante, et devient la
pierre de touche d'un débat dont l'enjeu est la validité de la
Genèse comme récit historique30. Le déluge est désormais appréhendé

aussi comme un phénomène physique qu'il convient
d'expliquer rationnellement, en termes de lois naturelles.
L'approche du problème varie selon la spécificité des discours:
théologiens, philosophes, naturalistes et géologues l'abordent
chacun sous l'éclairage de leur discipline. Malgré la diversité des

prises de positions, la réflexion se concentre autour de quelques
thèmes: les causes du déluge; son mécanisme (d'où provint la
quantité d'eau nécessaire, comment fut-elle évacuée?); son étendue

(l'inondation fut-elle locale ou universelle?); les changements

que le cataclysme apporta sur la surface de la terre. La
controverse ne fait que prendre de l'ampleur aux XVIIIe et XIXe
siècles et déborde largement des sphères savantes31. On peut
légitimement se demander, au vu de son importance, si l'iconographie

du déluge en fut influencée. Lynn R. Matteson a analysé

29. Je reprends ici partiellement l'analyse de Siegfried Kessemeier dans
le catalogue Ereignis Karikaturen, Geschichte in Spottbildern 1600-1930,
Münster, Landschaftsverband Wesfalen-Lippe, Westfälisches
Landesmuseum für Kunst und Kulturgeschichte, 1983, n2 100. N'ayant pas vu que
cette estampe est aussi une charge dirigée contre le tableau de Girodet,
l'historien se laisse, à mon sens, abuser par le satiriste en identifiant le
personnage «féminin» avec la reine de Prusse.

30. Cf. Don Cameron Allen, «Science and the Universality of the
Flood», in The Flood Myth, éd. Alan Dundes, Berkeley - Los Angeles -
London, The University of California Press, 1988, p. 357-82; et Rhoda
Rappaporî, «Geology and Orthodoxy: The Case of Noah's Flood in
Eighteenth-Century Thought», ibidem, p. 383-403.

31. Un exemple de «vulgarisation» est l'article «Déluge» de
l'Encyclopédie (t.4, 1754), long de quinze colonnes, signé par Nicolas-Antoine
Boulanger.



60 ÉTUDES DE LETTRES

dans cette perspective le Déluge présenté par John Martin au
Salon londonien de 182632. Son étude montre que le peintre, en
insérant dans sa composition une conjonction entre le soleil, la
lune et une comète, reprit à son compte les théories sur le
déclenchement et la nature de la catastrophe émises à la fin du XVIIe
siècle par William Whiston. En France, le premier exemple
comparable me semble être une œuvre de Paul Chenavard.

En 1848, Paul Chenavard présente au gouvernement français
un vaste projet de décoration intérieure pour le Panthéon. Ce

programme complexe reçoit l'approbation des autorités, mais ne
sera jamais réalisé: le projet avorte à la fin de 1851, au moment
où le bâtiment change d'affectation et redevient un lieu de culte
consacré à sainte Geneviève. Resté à l'état d'ébauche, le cycle
décoratif de Chenavard comprenait notamment la couverture des

parois par une série de scènes illustrant l'histoire de l'homme. Je

m'arrêterai à la première de ces scènes, une représentation du
déluge (fig. 11)33.

On voit d'emblée que la composition est en rupture avec la
récente évolution du thème, et marque un retour au schéma hérité
de la tradition michelangelesque, dont le Déluge de Carrache
(Paris, Louvre) est un exemple classique: profusion de figures
nues, réparties en petits groupes illustrant chacun une attitude
différente face à la mort (prière, entraide, violence, désespoir);
présence imposante de l'arche; prise d'assaut d'un arbre, au sommet

de la colline.
Cependant, tout en s'appuyant sur un modèle visuel ancien,

Chenavard innove radicalement en mêlant aux humains quelques
figures hybrides: on aperçoit sur la colline deux créatures agressives,

dont les jambes sont des serpents; l'une a une tête de

satyre, l'autre est cynocéphale. Au premier plan, une famille de

satyres plus paisible cherche refuge sur un rocher. L'extrême éru-

32. Lynn R. Matteson, op. cit (cf. n. 1). La toile de 1826 est perdue, mais
John Martin reprit sa composition dans une gravure (1828) et une huile
(1834, New Haven, Yale Center for British Art).

33. On trouvera tous les détails sur l'histoire du Panthéon et le projet de
Chenavard chez Joseph C. Sloane, Paul Marc Joseph Chenavard, Artist of
1848, Chapel Hill, The University of North Carolina Press, 1962. Les
cartons de Chenavard sont pour la plupart conservés au Musée des beaux-arts
de Lyon; les lithographies qu'en réalisa le graveur Jean-François
Armbruster sont reproduites dans l'album mentionné à la note 45.



TABLEAUX DU DÉLUGE 61

dition de «l'artiste philosophe» laisse supposer qu'une compilation

de plusieurs sources est à l'origine de cette population
antédiluvienne composite. C'est en tout cas l'impression que donne
la lecture de Théophile Gautier, ami de Chenavard, qui étudia les
cartons du projet en 1848 et en publia, scène par scène, une
longue description34. Lorsqu'il évoque ces êtres fantastiques,
Gautier combine des mythes très disparates, parlant tantôt des

«générations étranges produites par le commerce d'Adam avec la
Dive Lilith35», tantôt des «enfants des anges et des filles de la
terre36». Plus récemment, Joseph C. Sloane a mis en relation ces
figures avec l'hérésie préadamite37. Enfin, à côté de ces créatures
chimériques apparaissent deux monstres qui n'ont plus rien
d'humain, deux grands reptiles préhistoriques, l'un marin, l'autre
quadrupède (leur identification précise reste problématique).
Cette présence menaçante est pour Gautier le prétexte à une énu-
mération emphatique et pseudo-scientifique où l'on perçoit bien
le pouvoir de fascination d'une nomenclature nouvelle, appliquée
à des êtres monstrueux:

[...] le dinothérium gigantaeum, le megalonix, le mastodonte,
l'icthyosaurus, sont submergés, malgré leur taille énorme, leurs
os qui sont comme des barres d'airain, leurs écailles pareilles à

des boucliers, malgré les tempêtes de leurs narines et les
trombes de leurs évents38.

34. Théophile Gautier, L'Art moderne, Paris, Lévy, 1856, chap. «Le
Panthéon», p. 1-94 (texte paru initialement en feuilleton dans le quotidien
La Presse, du 5 au 11 septembre 1848, sous le titre «Le Panthéon, peintures
murales par Chenavard»). Cette description savante et héroïque, construite
du point de vue d'un visiteur se promenant à l'intérieur du monument, est
un témoignage personnel, mais très précieux.

35. Théophile Gautier, ibidem, p. 7. Allusion au mythe de tradition
hébraïque identifiant la femme créée en même temps qu'Adam (Gen. 1:27-
30) avec le démon femelle Lilith.

36. Théophile Gautier, ibidem, p. 7. L'union des anges rebelles avec les
filles des hommes est relatée dans le Livre d'Enoch, apocalypse apocryphe,
dont la version éthiopienne fut traduite en anglais en 1821 par Richard
Laurence. Un passage obscur de la Genèse (6:1-2) fait également allusion à

ces amours contre nature. L'histoire inspira Thomas Moore («The Loves of
the Angels», 1822), Byron («Heaven and Earth», 1823) et Lamartine («La
Chute d'un ange», 1838).

37. Joseph C. Sloane, op. cit., p. 48. Cette théorie, publiée par Isaac de la
Peyrère en 1655 et à laquelle VEncyclopédie de Diderot consacre un article,
fait d'Adam le premier des Israélites, non le premier des hommes, et le
décrit vivant au milieu d'une humanité évoluée.

38. Théophile Gautier, op. cit., p. 8.



62 ÉTUDES DE LETTRES

Si le Déluge de John Martin reflète les hypothèses de certains
savants sur les causes physiques de la catastrophe, l'objectif de
Chenavard est plutôt d'en montrer les effets sur le règne animal:
les deux monstres reptiliens attestent son intérêt pour les
«espèces disparues» (notion déjà admise par Buffon à la fin du
XVIIIe siècle), que la paléontologie en plein essor s'attache à

reconstituer et à classifier. Cette composante préhistorique
contribue à créer une «ambiance antédiluvienne» et accrédite la
représentation d'une certaine vérité scientifique.

Les inventions de Chenavard n'ont sûrement pas une source
unique. Sans donc en faire une explication exclusive, on peut
tenter de tirer quelques parallèles entre la fonction que le peintre
prête à l'épisode biblique et les théories sur l'histoire de la terre
formulées par Georges Cuvier. Ce rapprochement n'est pas aussi
hasardeux qu'il y paraît, quand on sait que Cuvier devait figurer
à deux reprises, en tant que personnalité scientifique, dans le

programme décoratif du Panthéon.
Le célèbre Discours sur les révolutions de la surface du globe,

bréviaire de la pensée catastrophiste, constitue l'une des
dernières tentatives de prouver scientifiquement l'existence du
déluge biblique39; publié dans sa version définitive en 1825,
l'ouvrage sera sans cesse réédité jusqu'à la fin du siècle. Par
l'analyse des couches fossilifères, de leur contenu et de leur
ancienneté, Cuvier démontre que la terre a subi de nombreux
bouleversements soudains et de courte durée, caractérisés le plus
souvent par un brusque déplacement des eaux. La dernière de ces
«révolutions», survenue il y a cinq ou six mille ans, peu après
l'apparition de l'homme sur la terre, peut être identifiée avec le
déluge de la Genèse40. Ces cataclysmes successifs, de nature

39. Georges Cuvier, Discours sur les révolutions de la surface du globe et
sur les changemens qu'elles ont produits dans le règne animal (1825), Paris,
Christian Bourgois, 1985 (édition accompagnée de deux importants essais
de Hubert Thomas et Goulven Laurent sur la pensée de Cuvier). Ce texte
parut initialement sous une forme restreinte en préface aux Recherches sur
les ossemens fossiles des Quadrupèdes, Paris, Déterville, 1812. La liste
d'espèces préhistoriques de Gautier citée plus haut est calquée sur un
passage du Discours (p. 119).

40. Georges Cuvier, op. cit., p. 225. Par le biais de cette datation, Cuvier
réalise un compromis ingénieux entre la chronologie biblique, les données
scientifiques et divers témoignages sur l'ancienneté de la race humaine,
dont il fait un long inventaire.



TABLEAUX DU DÉLUGE 63

identique, entraînèrent à chaque fois la même conséquence:
l'extinction des espèces du moment, dont la croûte terrestre
conserve le souvenir dans ses différentes couches de fossiles.

En associant d'autres espèces au destin de la race humaine,
Chenavard propose une interprétation historique du déluge, très
proche de la «révolution» de Cuvier: le déluge n'est plus seulement,

comme dans les représentations traditionnelles, un châtiment

frappant exclusivement l'homme coupable, voire quelques
animaux familiers, mais devient un cataclysme qui va provoquer
la disparition de tous les êtres peuplant la surface du globe. Cette
innovation fondamentale n'a pas échappé à Théophile Gautier:

Le premier tableau [...] représente le déluge, non pas pris
comme ceux du Poussin ou de Girodet, dans le sens épisodique
d'une douzaine d'hommes qui se noient d'une façon plus ou
moins théâtrale, mais entendu comme le cataclysme destructeur
du monde primitif et des races antédiluviennes41.

On peut encore rapprocher l'artiste et le paléontologue sur un
point. Ses études sur les ossements fossiles conduisent Cuvier à

discerner, dans l'histoire des êtres vivants, quatre âges distincts,
marqués chacun par une population de vertébrés différente. Le
quatrième âge, celui de l'homme, suit immédiatement le
déluge42. Sans pour autant occulter le fait que la race humaine
existait avant la catastrophe, le savant n'accorde aucun intérêt à

cette société primitive; c'est seulement après le déluge que
l'humanité s'est développée, selon une progression régulière qui
va se prolonger jusqu'au XIXe siècle:

[...] c'est depuis cette révolution que le petit nombre des
individus épargnés par elle se sont répandus et propagés sur les
terrains nouvellement mis à sec, et par conséquent [...] c'est
depuis cette époque seulement que nos sociétés ont repris une
marche progressive, qu'elles ont formé des établissemens,
élevé des monumens, recueilli des faits naturels, et combiné
des systèmes scientifiques43.

Autrement dit, Cuvier ne se contente pas de fonder scientifiquement

l'existence du déluge (il n'est pas le premier à tenter ce
type de démonstration, même si elle s'accompagne chez lui

41. Théophile Gautier, op. cit., p. 7.
42. Georges Cuvier, op. cit., p. 272-73.
43. Georges Cuvier, ibidem, p. 225.



64 ÉTUDES DE LETTRES

d'une argumentation exceptionnelle), mais il tient à confirmer
que son rôle fut bien, en un sens, celui que décrit la Genèse:
permettre la naissance d'un homme amélioré, capable de dominer
les autres espèces animales, de se constituer en société, bref,
d'un homme cultivé. Transposée en termes de descendance
biblique, la situation peut se résumer ainsi: Adam est (peut-
être44) l'ancêtre de la race humaine, mais Noé est le père de
l'homme moderne.

Revenons au Panthéon. L'ambition du gigantesque projet de
Chenavard était, pour reprendre les termes d'Abel Peyrouton, de
«[...] décrire l'histoire du genre humain, et sa marche vers
l'inconnu à travers les drames sombres, les épopées grandioses,
les triomphes et les défaillances du génie de l'homme45». Contre
toute attente, l'artiste n'a pas choisi d'ouvrir la longue série des
scènes historiques avec la création de l'homme, mais avec le
déluge. Adam et Eve sont donc exclus du cycle de l'histoire, sans

pour autant disparaître du Panthéon: placées symboliquement de

part et d'autre de la porte d'entrée, les deux figures bibliques,
hors de toute perspective chronologique, devaient accueillir le
visiteur pénétrant dans le bâtiment:

Dans les panneaux sont dessinées deux figures colossales
d'Adam et Eve [...]; outre leur signification de pères des
humains, ils en ont encore d'autres plus profondes et plus cos-
mogoniques: ils indiquent les puissances génératives de la
nature, les principes actif et passif, les deux portions séparées
de l'androgyne primordial [...]46

Pour Chenavard comme pour Cuvier, le déluge marque la fin
des temps «préhistoriques47»: purifiant la terre de toutes les
espèces monstrueuses qui s'en disputaient le commandement, il
permit, en préservant Noé et ses fils, l'hégémonie du seul genre
humain. La scène sert donc d'introduction à l'histoire de l'humanité

qui commence avec le second tableau, l'ivresse de Noé,
symbole de la séparation des peuples:

44. Cuvier se garde bien d'entrer en matière sur les premiers chapitres de
la Genèse.

45. Jean-François Armbruster et Abel Peyrouton, Paul Chenavard et
son œuvre: Première partie, Le Panthéon, Lyon, Mougin-Rusand, 1887, p. 8.

46. Théophile Gautier, op. cit., p. 6 et 7. Il faut préciser que Chenavard
n'a pas réalisé de cartons pour ces deux figures; le seul témoignage à ce
propos est le texte de Gautier.

47. L'adjectif fut créé en 1865, mais l'anachronisme ne paraît ici pas
déplacé.



TABLEAUX DU DÉLUGE 65

A partir de là, l'humanité, telle que nous la connaissons, et
sous des formes qui n'ont pas varié depuis cinq mille ans,
commence ses migrations et ses pèlerinages: de grands fleuves
humains descendent des hauts plateaux de l'Inde et se ramifient
par toute la terre, et dès le troisième tableau, nous assistons à

l'invention de l'astronomie aux premiers commencements de

l'Egypte48.

Chenavard révèle, à travers son œuvre, une capacité d'assimilation

hors du commun. Le peintre n'hésitait pas à puiser chez
autrui des idées ou des motifs qu'il combinait pour les fondre
dans son propre travail. Cette tournure d'esprit très particulière,
qui frôle parfois le plagiat, lui fut d'ailleurs reprochée de son
vivant49. Toutefois, la décoration du Panthéon forme, malgré le
travail de compilation qui la sous-tend, un programme profondément

original (la remarque s'applique aussi bien au concept qu'à
sa mise en images). Le Déluge illustre parfaitement ce phénomène

paradoxal. Nous avons vu plus haut que Chenavard renoue
avec la représentation traditionnelle du déluge, et en même temps
la détourne au profit d'une interprétation nouvelle de la scène

biblique. Cet acte de subversion pourrait s'interpréter aussi
comme un besoin de légitimer, en l'insérant dans la tradition
iconographique «orthodoxe», une vision de l'événement qui l'est,
elle, beaucoup moins. De même que les quarante-trois autres
esquisses qui nous sont parvenues, le Déluge est un véritable
collage d'emprunts formels. On y reconnaît entre autres des
modèles antiques fameux (le Laocoon, le Gaulois vaincu du
Musée du Capitole à Rome), des solutions trouvées dans la peinture

de l'âge classique (la figure d'orant est copiée du Déluge de
Carrache). Parmi toutes ces réminiscences, il en est une qui nous
intéresse particulièrement car elle occupe une place emblématique

dans l'histoire de notre thème. C'est le motif du serpent,
emprunté au Déluge de Nicolas Poussin. Longuement glosée par
la critique aux XVIIIe et XIXe siècles, l'invention «sublime» de
Poussin eut une fortune picturale considérable, au point de devenir

un élément constitutif de l'iconographie du déluge50. En
reprenant ce motif célèbre, Chenavard montre qu'il connaît la loi

48. Théophile Gautier, op. cit., p. 9.
49. Théophile Silvestre, Les artistes français, études d'après nature,

Paris, E. Dentu, 1862, chap. «Chenavard», p. 259-300.
50. Richard Verdi, op. cit. (cf. n. 1), passim.



66 ÉTUDES DE LETTRES

du genre. Mais il parvient subtilement à transformer la signification
de cette figure: dans sa composition le serpent n'est plus

seulement l'expression de la faute, l'incarnation du mal, bref, un
pur symbole. Encadré par ses deux cousins géants, les monstres
reptiliens, il est aussi le membre d'une famille archaïque qui, en
des temps reculés, dominait la terre.

Sylvie Wuhrmann

Fig. 1. Salomon Gessner, vignette pour «Ein Gemaehld aus der Syndflut»,
Sal. Gessners Schriften, Zürich, Orell, Gessner, Füssli u. Comp., 1770, t. 4,
p. 145, eau-forte, 4,9 x 3,5 cm, Lausanne, Bibliothèque cantonale et universitaire.



TABLEAUX DU DÉLUGE 67



68 ÉTUDES DE LETTRES



TABLEAUX DU DÉLUGE 69



70 ÉTUDES DE LETTRES






	Tableaux du déluge : notes sur l'évolution d'un thème en France, aux XVIIIe et XIXe siècles

