
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1990)

Heft: 4

Artikel: La question de la langue dans l'URSS des années trente

Autor: Seriot, Patrick

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870718

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870718
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA QUESTION DE LA LANGUE
DANS L'URSS DES ANNÉES TRENTE*

Je voudrais rendre hommage au Professeur Kemball, dont
j'assure la succession, ainsi qu'au professeur Regamey, à ce
linguiste érudit qui est à l'origine, entre autres, de l'enseignement
du russe dans notre Faculté. La chaire de linguistique du russe
que je vais désormais occuper se place ainsi sous le signe de la
continuité. Néanmoins on n'enseigne plus maintenant les langues
exactement comme autrefois, car l'objet même de la discipline a

subi l'épreuve d'une ample réflexion.
Je ne veux pas entrer dans les débats qui agitent une Faculté

des Lettres dès lors que la place de la linguistique parmi les
matières dites littéraires est en cause, mais montrer que les
linguistes ont quelque chose à dire sur ce monde qui change et que
la spécificité de leur approche s'inscrit naturellement dans toutes
les entreprises, littéraires ou humanistes au sens large, qui
s'interrogent sur les rapports de l'homme à ce qui fait qu'il est
homme, à savoir le langage.

Le langage? ne devrait-on pas dire plutôt la langue, ce concept
infiniment plus délicat à manier malgré son apparente et immédiate

évidence?
Par delà l'expérience pratique que chacun d'entre nous a pu

faire du fait qu'il y a des langues, il n'est que trop nécessaire de

remarquer combien nombreuses voire contradictoires sont les
définitions de ce qu'est la langue.

Que l'enjeu de la définition du concept de langue soit bien
autre chose qu'une discussion sur le sexe des anges, il est un
exemple étonnant qui peut nous en persuader. Cet exemple est un
pays, à la fois si familièrement proche et si profondément loin-

* Leçon inaugurale prononcée le 25 octobre 1989



92 ÉTUDES DE LETTRES

tain, ce pays est l'Union Soviétique. Il n'est pas un pays au
monde où un problème comme la définition de la langue ait été
(ou soit encore) un tel enjeu politique.

Ce fut le pays de l'avant-garde de la modernité dans la
réflexion sur le langage et ses manifestations, qu'on pense à

Jakobson, à Troubetskoy, à Baudoin de Courtenay. C'est aussi le

pays qui a fusillé ses linguistes dans des camps de concentration
précisément pour leur définition de la langue, qu'on songe à

Polivanov, à Volosinov, à Drezen, et à tant d'autres encore.
Cette définition d'un objet de science, définition capable de

faire mourir, de contraindre à l'exil comme de faire accéder aux
honneurs les plus hauts, qu'a-t-elle donc de si terrible, de si
particulier, qui la différencie des autres objets de science?

Car enfin, l'objet de la mycologie, c'est l'étude des champignons,

et cet objet n'a jamais fait mourir personne (mais il s'agit
de l'objet théorique, du concept, et non du champignon objet
empirique, qui peut avoir sur l'organisme les conséquences que
l'on sait). Le concept de chien n'aboie pas, c'est bien connu.

Voilà donc non pas défini mais délimité mon premier objet en
tant que linguiste: il s'agit de la langue.

Mais en tant que linguiste russisant j'ai un deuxième objet, qui
est la langue russe. Cet objet non plus n'a pas de limites bien
claires, une fois dépassées les premières approximations
empiriques ou les qualificatifs clichés tels que «la langue du grand
Pouchkine» ou «la langue du communisme». Cet objet lui-même
est controversé, au point qu'il y a peu la langue du pouvoir
soviétique n'était pas considérée comme du vrai russe par les
émigrés, alors que la langue de ces derniers était purement et
simplement abandonnée au non-être par les autorités soviétiques.
Cet objet-là aussi est à construire, ou à re-construire.

Mais ce n'est pas tout, car en tant que russisant j'ai un
troisième objet qui se superpose aux deux autres. Cet objet est la
Russie et l'Union Soviétique. Inutile de m'attarder longtemps sur
le fait que ce troisième objet ne se laisse appréhender ni
aisément, ni sereinement.

Ma tâche sera ici de montrer que ces trois objet peuvent n'en
faire qu'un.

* * *

Pour illustrer cette unité de l'objet de ma discipline, et étayer
l'hypothèse que je fais qu'il y a un rapport particulier à la langue



LA LANGUE DANS L'URSS DES ANNÉES TRENTE 93

et à la représentation en général en Russie et en URSS, j'ai
choisi de présenter un problème propre à l'épistémologie de la
linguistique soviétique des années trente, une question qui a
profondément marqué ce pays dans la première moitié de son
existence, cette question est la suivante: «pourquoi les langues
changent-elles»? qui est vite devenu «peut-on changer la
langue?», avec son corollaire théorique: «que faut-il que soit la
langue pour qu'on la puisse changer?».

Si on lit la presse soviétique actuelle, du moins celle qui est
favorable à la perestroïka, on y trouve une de ces questions maudites

qui reviennent régulièrement dès qu'il s'agit de faire le
bilan de l'histoire de l'URSS : «comment est-on passé d'une voie
initialement juste à des résultats si tragiques, quand est-ce que ça
a commencé à mal tourner, quand tout a-t-il basculé, quand y
a-t-il eu détournement hors du droit chemin?».

De la réponse à ces questions dépend en grande partie le type
de solution à apporter à la profonde crise d'identité idéologique
et nationale qui secoue le pays actuellement.

Or de l'histoire des sciences à l'histoire tout court il n'y a

qu'un pas dès lors qu'un Etat déclare asseoir sa légitimité sur
une conception scientifique de l'histoire. S'il n'est pas sûr que
l'histoire des mathématiques en Grande Bretagne ait grand chose
à nous apprendre que nous ne sachions déjà de l'histoire de la
Grande Bretagne, en revanche on devrait attendre de l'histoire de
la linguistique soviétique un éclairage peu connu de l'histoire de
l'URSS.

Je commencerai mon récit en 1922, au moment de la fin de la
guerre civile et de la proclamation de la Fédération des
Républiques soviétiques.

La destruction était presque complète, non seulement au
niveau des symboles de l'ordre ancien, mais encore dans la vie
matérielle elle-même. Les champs étaient vides, les gens avaient
faim, les usines étaient détruites, les villes à demi brûlées, et le
pays parcouru par des bandes d'enfants orphelins devenus bandits

de grand chemin.
Dans les années qui avaient immédiatement suivi la

Révolution de 1917 la création d'une linguistique marxiste était
bien la dernière chose qu'avaient en tête les dirigeants bolché-
viks, occupés qu'ils étaient, dans le communisme de guerre puis
avec l'instauration de la NEP, par des questions de simple survie.
A cette époque les linguistes continuent leurs travaux antérieurs
sans que se manifeste un lien très net entre leur activité scienti-



94 ÉTUDES DE LETTRES

fique et les événements politiques, à la différence de ce qui se

passe, par exemple, en littérature. L'école formaliste russe poursuit

son ascension. Serge Karcevskij rentre de Genève en 1917 et
en rapporte avec lui les idées structuralistes saussuriennes qui
trouvent en Russie un terrain éminemment favorable, venant
renforcer les tendances locales au formalisme et l'intérêt pour les
langues vivantes cultivé par des linguistes tels que Baudoin de
Courtenay, Scerba ou Polivanov. L'école dite de Kazan avait pour
ainsi dire préparé le terrain du structuralisme en Russie. Ces
années terribles sont aussi les plus fertiles dans l'activité du
cercle linguistique de Moscou, avec Jakobson et Troubetskoy,
qui participeront à l'élaboration du fonctionnalisme et de la
phonologie. Malgré l'engouement que la théorie de la langue suscitait

dans les cercles formalistes, les études historico-
comparatives se maintenaient très fortes dans les Universités et
la «vieille garde» continuait de pratiquer la grammaire comparée
comme avant la Révolution dans le champ de la slavistique et des
études russes. Curieusement, c'est dans un autre discours sur la
langue, à savoir la littérature, que l'idée de changer la langue,
voire de créer une langue entièrement nouvelle va se faire jour
très rapidement, par exemple chez les poètes futuristes.

De nombreux signaux, néanmoins, parvenaient régulièrement
du pouvoir politique, qui allaient avoir des répercussion non
négligeables sur la pratique même de la linguistique.

En 1922, l'Union Soviétique avait ceci de particulier que ce
devait être la première société entièrement consciente d'elle-
même, une société qui tenait son destin entre ses mains, qui
maîtrisait son devenir. Mais c'était aussi une société qui héritait de

l'Empire russe une situation inextricable du point de vue
ethnique et linguistique. Qu'on se représente ce que c'était que de
vouloir «mettre en mouvement les masses», comme on disait
alors, quand on avait affaire à plus d'une centaine de langues,
aux contours souvent mal délimités, dont la grande majorité non
seulement n'avaient pas d'écriture, mais encore n'avaient jamais
été ni étudiées ni décrites, et dont certaines, qui étaient parlées
par moins de 5000 personnes, étaient à cette époque totalement
inconnues.

En 1919 est adopté le Décret sur l'analphabétisme, qui
proclame que: «Tous les habitants de la République âgés de 8 à

50 ans qui ne savent ni lire ni écrire doivent apprendre à lire et
à écrire dans leur langue maternelle ou en russe, selon leur
choix».



LA LANGUE DANS L'URSS DES ANNÉES TRENTE 95

On n'a jamais tant parlé qu'en ce début des années vingt de

pratique et d'efficacité pratique. Un des thèmes centraux de la
Révolution culturelle engagée par le pouvoir est «l'unité de la
théorie et de la pratique». L'art pour Trotsky étant toujours
nécessairement utilitaire, il en allait de même pour la science,
qui ne devait pas se cantonner à une érudition en chambre. Le
pouvoir politique avait besoin de spécialistes en langue. En effet,
comment les masses pouvaient-elles participer à l'édification de
la société en construction si elles ne savaient pas lire? Comment
pouvaient-elles être efficacement éduquées sans la parole écrite?
Mais sans alphabets, sans grammaires, sans dictionnaires
multilingues et monolingues, comment pouvait-il y avoir de mot écrit?

Il serait faux de ne voir dans cette demande du pouvoir adressée

aux linguistes que des considérations purement pratiques et
conjoncturelles. La création d'un alphabet suppose une approche
phonologique des sons d'une langue. La phonologie pose de délicats

problèmes d'ontologie des unités de la langue. Et là où entre
en jeu l'ontologie, le matérialisme dialectique est directement
concerné.

La Révolution, en défaisant le tissu social antérieur, avait sans
doute détruit beaucoup de relations symboliques. Mais elle avait
laissé intact un système symbolique: la langue, le plus chargé de

sens pour le maintien de l'identité nationale.
Pour tenter de faire tenir ensemble la fragile fédération de

nationalités dans des conditions matérielles extrêmement
précaires tout en anéantissant un des plus forts liens symboliques
d'identité, à savoir la religion, il fallut concentrer le travail
pratique sur l'identité nationale, et en faire une clé pour la planification

rationnelle de la construction de la future société socialiste.
Selon Marx et Engels, la révolution devait être mondiale et les
nationalités devaient disparaître. Quand il devint clair que ce
jour n'était pas imminent, il fallut faire des compromis sur tous
les fronts, extérieur, intérieur, social et national.

Les compromis touchaient au plus profond de la doctrine. Car
d'un côté, par exemple lors de la proclamation de la Fédération,
le 30 décembre 1922, Staline déclare au Congrès des Soviets que
cette fédération, première étape vers la fusion des nationalités,
sera «un pas décisif vers la fusion des travailleurs du monde
entier en une seule République soviétique mondiale». D'autre
part Lénine, comme les autres Bolcheviks, réclame l'égalité
complète pour toutes les langues et toutes les nations. Ce qui a

pour conséquence que l'URSS est, encore à l'heure actuelle, en



96 ÉTUDES DE LETTRES

principe un Etat sans langue d'Etat unique, le russe n'en étant
qu'une parmi les autres.

Néanmoins Lénine avait très tôt (le 16 mai 1917, dans sa
«Résolution sur la question nationale») exprimé ses craintes au
sujet des facteurs de division que pouvaient constituer selon lui
«des liens nationaux forts entre les cultures bourgeoise et
prolétarienne des nations individuelles». Le but des Socio-démocrates
en 1917 était de faire se développer «une culture internationale
du prolétariat mondial» (ibid.).

De toute façon le problème de communication devait être
résolu, et vite.

Il me semble important de rappeler que la langue est une
manière particulière de faire lien social, un fondement de l'identité

supra-individuelle, ce qui fait que l'on peut dire «eux c'est
eux, et nous c'est nous».

Or non seulement ce lien a des contours imprécis et
changeants (il y a des domaines transitoires où il est difficile de dire
si l'on est en deçà ou en delà de la norme), mais encore ce lien
évolue dans le temps.

Les linguistes étaient appelés non plus à observer les langues,
mais à en diriger l'évolution. Comment allaient-ils faire?

Arrivé où j'en suis, je vais avoir besoin pour continuer d'une
notion provisoire, qui me permette de ne pas trancher pour l'instant

entre l'épistémologie des paradigmes de Kuhn, des épisté-
mès de Foucault, des condition de production du discours de
M. Pêcheux, ou de l'acceptabilité de J.P.Faye. Ce concept provisoire,

je l'appellerai, de façon volontairement simplificatrice,
l'«esprit du temps» ou «air du temps» et je le définirai rapidement

comme l'«ensemble des choses qu'on dit et qu'on peut
dire à un moment donné à propos d'un domaine donné». Quand
je dis «air du temps» il faut bien voir combien cet air est propre
à un espace géo-idéologique. En 1922, en URSS, cet espace
était loin d'être constitué. Jusque là la linguistique russe n'avait
pas attaché pas une valeur primordiale au langage en tant que
fait social. C'est du côté de linguistiques aux conceptions
diamétralement opposées au marxisme que les liens de la langue à la
société qui la parle avaient été explicitement évoqués.

Il est probable, a priori, écrivait A. Meillet dans sa Leçon
d'ouverture du cours de grammaire comparée au Collège de

France en 1906, que toute modification de la structure sociale
se traduira par un changement des conditions dans lesquelles se

développe le langage... S'il est vrai que la structure sociale est



LA LANGUE DANS L'URSS DES ANNÉES TRENTE 97

conditionnée par l'histoire, ce ne sont jamais les faits
historiques eux-mêmes qui déterminent directement les changements

linguistiques, et ce sont les changements de structure de
la société qui seuls peuvent modifier les conditions d'existence
du langage. Il faudra déterminer à quelle structure sociale
répond une structure linguistique donnée et comment, d'une
manière générale, les changements de structure sociale se
traduisent par des changements de structure linguistique.

Nous sommes dans la première moitié des années 20. A cette
époque où s'élaborent les grands principes de gestion politique
des sociétés, le marxisme-léninisme, se démarquant de l'idéologie

nazie en formation à la même époque, tente de s'opposer à

tout mode de raisonnement génétique. Il n'y a ni nature humaine
ni transmission biologique de gènes, l'homme est un produit de

ses conditions socio-économico-idéologiques d'existence, c'est
un animal éduquable. Quant à la société, si elle peut et veut
prendre en main son destin, elle doit aussi forger son propre
système de communication, ce qui peut se retraduire de deux
manières dans le domaine qui nous concerne: soit «pour changer
la société il faut changer la langue», soit «changer la société
c'est changer la langue».

Il s'est trouvé, pour répondre à cette demande politique, un
linguiste, déjà âgé au moment de la révolution, Nicolas Marr. Sa

théorie, à laquelle il était parvenu par des voies indépendantes du
marxisme, correspondait presque parfaitement au nouvel air du
temps tel qu'il soufflait en Union soviétique. On peut la résumer
ainsi:

— la langue est une superstructure qui repose sur la base
économique, au même titre que l'art ou les système juridiques.

De la notion de langue comme superstructure s'ensuivent toute
une série de conséquences:

— les états de langue se succèdent comme reflet des changements

de formation socio-économique;
— il n'y a pas de familles de langues, mais des stades successifs

par lesquels passent nécessairement toutes les langues;
— à l'intérieur d'un même stade les langues évoluent par

croisement, par hybridation les unes avec les autres;
— dans la mesure où toute superstructure a un caractère de

classe, la langue a aussi un caractère de classe.

De ce fait il n'y a pas, à proprement parler, correspondance
entre langue et nation, la notion de langue nationale est un leurre,



98 ÉTUDES DE LETTRES

et les rapports fondamentaux sont entre langue et type de société
à un moment donné de son évolution.

Dans un sens (mais dans un sens seulement) les lignes générales

du marrisme convenaient bien à l'URSS des années 20, par
son caractère internationaliste, son adaptation à un Etat
multinational où doivent être dépassés les conflits de type
linguistique, et enfin sa compatibilité avec l'objectif final d'une
société sans classes et sans différences de langues.

Il est facile d'écrire l'histoire après coup et de ne voir là que
ce qu'on en peut voir aujourd'hui: pur délire. Mais à cette époque
ce discours sur la langue, qui correspondait à la vision marxiste
du bonheur futur de l'humanité enfin unie, rencontra beaucoup
de sympathie, y compris à l'étranger.

C'est là que ce que j'appelle pour l'instant l'air du temps
prend toute son importance: c'est ce qui rend épistémologique-
ment licite un type de question qui ailleurs ou dans une autre
configuration, en un autre temps est épistémologiquement
illicite. Et quand je dis une discours licite, il faudrait dire plus
exactement la seule position tenable, un discours contraint, un
discours accepté, un discours qui fonctionne, avec des effets
matériels concrets, tels que la création d'instituts de
recherche. En voici une illustration immédiate. En 1866 la
Société de linguistique de Paris est créée. Elle inscrit dans ses
statuts fondateurs deux interdictions, c'est à dire deux thèmes
de recherche qui n'ont pas de statut scientifique: les
recherches sur l'origine du langage et celles sur la langue
universelle. Soixante ans plus tard en un autre lieu l'acceptabilité
de ces deux thèmes est telle qu'ils font partie du programme
principal de l'Institut du langage et de la pensée, créé à

Pétrograd en 1920.
Marr y étudie la «paléontologie du langage» en relation

directe avec l'ethnogénèse. A la fin des années 20 il y travaille à

une tâche pratique: l'élaboration de nouveaux types de langue
par hybridation des langues existantes. Ce type d'hybridation, il
le retrouve par exemple dans le russe, qu'on ne peut analyser
correctement, selon lui, qu'en tenant compte de l'apport hétérogène

de turk, de finnois et de scythe du Nord Caucase. Ce n'est
que bien après les poètes futuristes que les linguistes s'attaquent
à la matière même de la langue en voulant la modifier.

Pendant ce temps, au niveau administratif, se met en place ce
qu'on appelle en russe l'édification linguistique du pays (Jazyko-
voe stroitel'stvo). La Constitution soviétique de 1924 garantit que



LA LANGUE DANS L'URSS DES ANNÉES TRENTE 99

tous les documents officiels seront publiés dans les langues
officielles des Républiques. Mais à nouveau se dresse devant nous
un obstacle de nature définitoire.

Qu'est-ce que la langue d'une République soviétique? C'est la
langue parlée par l'ethnie majoritaire vivant sur le territoire de la
République. Pour certaines langues, il fallut les fabriquer de

toutes pièces. Ainsi le continuum dialectal parmi les turcophones
d'Asie centrale était tel qu'on aurait pu envisager la création
d'une koïné, ou langue commune reposant sur une variété dialectale

moyenne, acceptable et compréhensible par tous les locuteurs

turcophones. C'est une autre voie qui fut suivie, puisque
l'Ancien Turkestan fut divisé en cinq républiques, et que le kir-
ghize, l'ouzbek, le kazakh et le turkmène devinrent des langues
officielles dont les traits caractéristiques reposaient sur les
variantes les plus centrifuges par rapport au continuum.

Certaines langues étaient parlées par des locuteurs infiniment
plus nombreux que ceux d'une langue à statut républicain.
C'était le cas des Tatars de la Volga. Mais la Tatarie est une
République autonome, non une République fédérée, et les Tatares
n'ont pas droit à la totalité d'un enseignement dans leur langue, à

la différence des Kirghizes, moins nombreux qu'eux.
Un autre problème est posé par les langues de minorités sans

statut territorial, comme le yiddish. Dans les années vingt il y a

un théâtre yiddish, une presse et une littérature yiddish, mais le
yiddish n'est pas une langue officielle.

Enfin il y a le délicat partage de la partie et du tout. La
Constitution géorgienne proclame que le géorgien est la langue
officielle de la République de Géorgie. Or la Géorgie elle-même
a ses minorités nationales, telles que l'Abkhazie. Mais le statut
de la langue abkhaze est inférieur au géorgien, car l'Abkhazie
n'a pas le même rang territorial que la Géorgie.

Cette pensée par catégories discrètes, discontinues, ne relève
pas de la pure et simple logique administrative. Elle découle de
la définition stalinienne de la nation comme une «communauté
humaine stable, historiquement constituée, née sur la base d'une
communauté de langue, de territoire, de vie économique et de
formation psychique qui se traduit dans une communauté de
culture». Cette citation est de 1913. Rappelons que Staline allait
devenir commissaire du peuple aux nationalités.

Cet ensemble de traits, mise à part la dimension économique,
rappelle fortement la vision romantique de la nation ou plus
exactement du peuple telle qu'on peut la rencontrer par exemple



100 ÉTUDES DE LETTRES

chez Herder au début du XIXe siècle. Le peuple-nation est une
catégorie fondamentalement fermée.

Mais cette catégorie fermée est difficile à concilier avec la
théorie de la fusion des langues et des nations dans la société
future.

Cette contradiction pourtant dans les années 20 n'est pas
encore un grand obstacle au travail sur la langue.

Quelle est alors la part qui revient aux spécialistes de la
langue dans cette «édification linguistique»? De même que les
écrivains, un peu plus tard, seront appelés les «ingénieurs des
âmes» le linguiste Vinokur en 1923 compare les linguistes à des

«ingénieurs de la langue». Dans un article dont le titre va faire
fortune dans les entreprises normatives non seulement en URSS
mais dans tous les pays socialistes par la suite, «kul'tura jazyka»,
ou «culture de la langue» (on dit, ou disait, Sprachkultur en RDA,
par exemple), il défend l'idée que la linguistique, ou «technologie

de la langue» a un devoir primordial, qui est d'intervenir
consciemment dans l'évolution de la langue.

Vinokur rejette la conception qui prévalait chez les néo-grammairiens

du XIXe siècle que la langue est un organisme aux lois
immanentes, mais il n'admet pas non plus la définition de la
langue par Saussure comme un système inaccessible à tout
changement délibérément provoqué de l'extérieur. Pour lui tout
processus de parole est un processus social, et comme tel peut et
doit être organisé rationnellement. La langue est une machine qui
doit être améliorée et réparée.

Voici un point où j'aimerais montrer le rapport entre une
définition de la langue et un type de travail en linguistique. L'air du
temps dans l'Union Soviétique des années vingt est à la machine,
à la technologie, à la transformation scientifique de la nature par
l'homme, bref, à la maîtrise. Qu'est-ce que la langue dans cet air
du temps-là? Ce n'est pas un organisme autonome, ce n'est pas
le reflet de l'âme d'un peuple, c'est une création artificielle, au
sens d'objet fabriqué, et qui, comme telle, peut être considérée
de l'extérieur, pour être modifiée à volonté.

C'est cet air du temps qui fait dire à Maxime Gorki en 1928:

Il me semble que nous, les hommes, sommes en droit de dire:
tout ce que nous appelons «culture», cette «seconde nature»
qui est créée par notre science, notre technique et notre art, en
un mot tout ce qui nous différencie des animaux, tout cela est
«artificiel». Il est naturel à l'homme, pour autant qu'il est un
animal, de laper, ou de boire dans le creux de la main, de vivre



LA LANGUE DANS L'URSS DES ANNÉES TRENTE 101

nu, de pousser des rugissements, mais absolument pas naturel
d'inventer Prométhée, Faust ou Don Quichotte. Nous vivons
tous dans des maisons, des villes, parmi des objets fabriqués
par la force de notre raison, de notre imagination et de notre
volonté pour que la vie nous soit plus facile et plus agréable. Si
les hommes prennent conscience qu'il leur est nécessaire de

parler tous la même langue, cela aussi se fera. [...] Il est temps
que l'homme se mette en tête qu'il peut tout.

L'air du temps, c'est ce discours recevable qui permet au
linguiste Jakovlev en 1926 de proposer une formule mathématique
de construction d'un alphabet pour toute langue, ou au savant
Ciolkovskij, le futur père de la cosmonautique russe, d'inventer
en 1927 une machine à écrire fonctionnant avec un alphabet
universel permettant de transcrire toutes les langues du monde.

Mais dans la deuxième moitié des années vingt la demande du

pouvoir politique envers les scientifiques se fait plus précise. La
société nouvelle en train de se construire doit avoir une science
nouvelle, une science marxiste. Cette science doit être historique
et unifiée.

A la fin des années vingt la théorie de N. Marr prend une position

dominante dans la linguistique soviétique. Rejetant tous les
raisonnements qui pourraient reposer sur une notion de pureté
ethnique, il met au point un enseignement qui doit empêcher toute
manifestation de chauvinisme grand russe en URSS, Pour lui la
pureté ethnique des Slaves comme l'origine commune des langues
slaves est un mythe, puisqu'il ne peut y avoir de base génétique
aux formations sociales comme aux systèmes de langues.

Pourtant là encore la définition est lourde de conséquences
pour le futur.

A la fin des années vingt il devient clair que la science, en
URSS, doit avant tout avoir une application pratique et immédiate:

l'objet propre de la science dans la nouvelle société soviétique

est l'avenir de cette société elle-même. Ainsi, une des

questions cruciales qui se posent dès 1925 est celle-ci: la société
future serait-elle qualitativement différente du point de vue
national? Les avis divergent, certains pensent que le but urgent
du communisme est de réaliser une culture universelle unique et
indifférenciée.

Staline tranche de façon pragmatique le 18 mai 1925 avec sa
célèbre formule: «prolétaire par le contenu, nationale par la
forme, voilà la culture humaine universelle vers laquelle marche
le socialisme». Il admet une assimilation à long terme par enri-



102 ÉTUDES DE LETTRES

chissement réciproque des langues, mais dans l'immédiat
réaffirme l'épanouissement des cultures nationales.

On voit ainsi petit à petit se nouer un faisceau de contradictions

dans la politique de la langue, qui repose à mon avis, sur la
coexistence de deux positions implicites inconciliables: les
langues, comme les nations, sont des catégories discrètes, c'est à

dire discontinues, ou bien elles sont des catégories non discrètes,
autrement dit il peut y avoir passage graduel de l'une à l'autre.
Ou bien les langues peuvent se mélanger, ou bien elles peuvent
se combattre et se dominer sans s'assimiler. L'air du temps
n'était pas suffisamment contraignant, ou suffisamment en place
pour résoudre à ce moment-là la contradiction qui allait s'amplifier

par la suite.
Mais l'air du temps souffle dans une direction de plus en plus

différente des autres airs du même temps: les linguistes à l'étranger

commencent à s'inquiéter du fossé qui se creuse entre eux et
leurs collègues soviétiques. A. Meillet, dans un compte-rendu
qu'il fait en 1927 d'un ouvrage de N. Marr, tout prêt qu'il soit à

le suivre dans ses positions sociologiques, écrit ceci: «la science
est hors de la politique, et quiconque y mêle de la politique ou du
nationalisme, commet une faute impardonnable, quelles que
soient les circonstance».

A la mort de Marr en 1934 on peut dire que la linguistique
occupe la première place des sciences humaines en URSS.
Pourtant il serait erroné d'y voir un analogue avec le rôle de
«science pilote» que la linguistique a pu jouer dans les années 50
et 60 en Occident. En URSS dans les années trente la linguistique

n'est pas le modèle épistémologique dont la méthodologie
propre est à imiter et à appliquer à d'autres domaines que ceux
initialement prévus, ce rôle de modèle ne pouvant être joué que
par le matérialisme historique, non, la linguistique est un
exemple privilégié d'application de la théorie marxiste à l'étude
historique du développement des sociétés, et cette position resta
dominante jusqu'au milieu des années trente. Mais la linguistique

avait en outre une responsabilité écrasante, car on attendait
d'elle une fonction pratique de prévision de l'avenir de la société
soviétique.

Au milieu des années trente un certain nombre de points
semblent acquis et obligatoires pour la linguistique soviétique:

— la langue est le matériau de la pensée et de la conscience;
— la conscience, comme la langue, sont des catégories de la

superstructure;



LA LANGUE DANS L'URSS DES ANNÉES TRENTE 103

— enfin les changements linguistiques sont une réponse aux
changements sociaux tels qu'ils sont reflétés par la pensée à

travers la structure de la langue.
Mais une tension demeure entre l'idée de langue comme reflet

secondaire d'un état de société ou d'une mentalité liée à un état
de société d'une part, et d'autre part l'idée que la langue, comme
produit artificiel de l'activité humaine, peut et doit être soumise
à une intervention consciente de la part des linguistes, de la
communauté parlante dans son ensemble, ou bien du pouvoir
politique au nom de la maîtrise, du contrôle et de la prévision du
changement en langue.

* * *

J'en viens maintenant à la deuxième partie de mon récit, où
l'on va voir ce qui se passa lorsque la tension devint trop forte.

Staline a appelé 1928 l'année du grand tournant. Cela est
certainement vrai du point de vue de l'organisation de l'économie et
du pouvoir politique.

Mais dans le domaine qui nous occupe ici, le grand tournant,
je le placerais plutôt en 1937, au cœur de ces années noires que
furent 1936 - 37 - 38.

Dans les années 30 et 40 les linguistes en Occident s'occupent
essentiellement de problèmes de morphologie et de syntaxe.

C'est le cas en URSS également, à ceci près que, partant de la
conception stadiale de l'histoire des langues comme reflet de la
pensée, les linguistes soviétiques travaillent à la construction
d'une typologie historique de la morphologie des langues et de la
structure des phrases, cherchant à confirmer la thèse fondamentale

qu'il y a un lien direct entre la structure socio-économique et
la structure linguistique.

Un exemple particulièrement éclairant est I. I. Mescaninov, un
disciple de Marr, qui étudie le reflet du développement de la pensée

dans l'histoire des types de proposition et des catégories
grammaticales. Trois stades principaux vont ainsi se succéder
obligatoirement dans le devenir de toute langue.

Nous allons maintenant nous aventurer sur un terrain plus
technique et plus austère. Mais l'effort de technicité auquel je
vous convie devrait être compensé par la compréhension d'un
raisonnement fondé sur le parallélisme entre l'évolution de la
langue et celle de la pensée.



104 ÉTUDES DE LETTRES

Selon Mescaninov, au premier stade, le plus archaïque, correspond

la construction passive. A ce stade il n'y a pas de différenciation

entre le mot et la phrase, ou entre le sujet et le prédicat,
car le monde est perçu comme une puissance mythique qui
traverse l'homme et son environnement. C'est ainsi que le passif est
dominant dans les langue incorporantes, par exemple des Indiens
d'Amérique du Nord.

On voit que la linguistique soviétique, à partir de bases
théoriques totalement opposées, rejoint le type de travail de l'ethno-
linguistique américaine de la même époque, ce qu'on a appelé
l'hypothèse Sapir et Whorf, à savoir que la pensée est en relation
directe avec la langue dans laquelle elle est exprimée. Cette partie

du débat a été extrêmement peu étudiée!
Le deuxième stade est caractérisé par la construction dite

ergative: le sujet d'un verbe intransitif est au même cas que
l'objet d'un verbe transitif, différent de celui du sujet d'un verbe
transitif. Voici un exemple de construction ergative: aux phrases
françaises «l'âne vient» et «mon père amène l'âne» correspondront

respectivement des constructions du type «l'âne vient» « et
«l'âne vient, mon père [Sujet]». Pour ce type de langues le sujet,
bien que pas encore totalement au contrôle de son action,
commence juste à se voir en tant qu'acteur. On trouve cette construction

en basque et essentiellement dans les langues du Caucase,
langues que connaissait particulièrement bien Marr.

Le troisième stade est le stade dit actif tel que nous le connaissons

en français ou en russe: le sujet d'un verbe transitif est au
même cas que le sujet d'un verbe intransitif, différent de l'objet
d'un verbe transitif. On aurait là la pleine expression reconnue
d'un Agent, ce troisième stade serait l'aboutissement actuel de
l'évolution des langues. On le trouve dans les langues indo-européennes

et sémitiques.
La théorie des stades repose sur le postulat fondamental que la

structure syntaxique de la proposition est le reflet d'un type de
pensée, lui-même reflet de la structure socio-économique.

Mescaninov, cependant, au fur et à mesure qu'avance son
travail de typologie, observe la coexistence des différents types de
construction dans la plupart des langues qu'il étudie. Et vers le
milieu des années quarante commence à être mis en doute dans le
travail même des linguistes l'idée de rapport direct de reflet, de
conditionnement socio-économique des structures syntaxiques.
Mescaninov travaille à découvrir des «catégories conceptuelles
universelles, qui, exprimées différemment dans les différentes



LA LANGUE DANS L'URSS DES ANNÉES TRENTE 105

langues, reflètent l'unité de la conscience humaine». Mais il a
besoin de justifier son travail, ce qu'il fait en disant qu'il peut
servir de cadre théorique pour les grammaires contrastives, qui
étaient très nécessaires dans la deuxième phase de la campagne
d'alphabétisation, celle qui concernait une extension générale du
bilinguisme russo-national.

Comment le travail des linguistes sur la langue s'inscrit-il
dans l'air du temps de la fin des années trente?

En 1936 est promulguée une nouvelle constitution, qui met en
avant la notion d'Etat du peuple tout entier, de communauté
homogène. Au même moment les linguistes poursuivent leurs
recherches en sociologie du langage et produisent un discours sur
la langue qui semble peu compatible avec la nouvelle définition
de la nation comme peuple tout entier.

Ainsi Èirmunskij la même année explore le problème de la
stratification sociale des langues, et poursuit la mise en cause de

l'idée de langue nationale entreprise par Nicolas Marr.
Dès la mort de Marr le rôle dominant de la linguistique dans

les sciences humaines en URSS décroît: par exemple les liens de
la langue et de la pensée ne sont plus du monopole des linguistes
et commencent à être étudiés par des psychologues comme
Vygotskij, qui revendiquent à leur tour le rôle de science pilote
pour la psychologie, amenée à être la science sur la base de

laquelle se créerait une nouvelle personnalité humaine.
Aux alentours de 1937 ont lieu un certain nombre de changements

fondamentaux en politique internationale, dans les
demandes pratiques de la campagne d'alphabétisation, dans les
structures et la hiérarchie des institutions, qui créent un climat
plus favorable pour la linguistique traditionnelle et favorisent la
détérioration de la position privilégiée de la linguistique mar-
riste. Un indice des changements est la publication des œuvres
majeures des linguistes occidentaux: Saussure est publié en
1933, Sapir en 1934, Vendryes en 1937, Meillet en 1938.

Mais le problème-clé de cette période pour le domaine qui
nous occupe est la politique des nationalités et ses justification
idéologiques.

En 1937 le vent a déjà tourné dans la question nationale.
L'Allemagne hitlérienne est vue non seulement comme menace
pour le monde, mais surtout pour l'Union Soviétique elle-même,
écartant par là-même tout rêve de communisme international. En
lieu et place du cosmopolitisme, à qui Marr devait beaucoup de sa

puissance, la menace extérieure renforce la solidarité soviétique.



106 ÉTUDES DE LETTRES

La tendance à la solidarité coïncide avec la deuxième phase de
la campagne d'alphabétisation. Les plus grandes langues non
écrites des Républiques de l'Union avaient été pourvues d'alphabets

latins à la fin des années 20, et le premier pas vers alphabé-
tisme généralisé avait été accompli. La deuxième phase devait
être le bilinguisme russo-national et l'extension de l'enseignement

du russe. Celui-ci devient obligatoire dans toutes les écoles
non-russes en 1938. C'est à cette même époque que les langues
qui avaient un alphabet latin changent leur système d'écriture sur
la base de l'alphabet cyrillique.

Pendant les années de guerre de nouvelles institutions apparaissent

qui se concentrent sur les études russes. La menace extérieure
est une grande unificatrice et l'identité derrière laquelle les
peuples de l'Union Soviétique s'unifiaient était russe par la forme.
C'est en 1942 qu'est créé l'Institut de la langue russe à l'Académie

des Sciences, indépendant de l'Institut de linguistique;
l'Université de Moscou ouvre un Département d'études russes et
slaves en 1943 (qui n'existait pas en tant que tel auparavant).

Il redevient licite, non pas épistémologiquement mais idéolo-
giquement, d'étudier la tradition culturelle russe pré-révolutionnaire;

c'est l'époque où l'on met en avant le rôle primordial de la
science russe dans la science mondiale. Il redevient légitime
d'étudier et de publier la tradition linguistique russe.

Pourtant le discours sur la langue dans la linguistique
«officielle», celle de la théorie marriste, demeure inchangé. Ce
discours devient de plus en plus en décalage par rapport à un autre
discours, celui d'écrivains comme Gorki, qui en 1929 déjà, au

premier Congrès des écrivains paysans, déclarait:

l'inépuisable trésor de la langue populaire russe devrait
permettre aux écrivains de donner à à ce qui constitue la matière
de leurs livres une expression éclatante, forte, précise. On peut
certes apprendre la langue russe chez les classiques, mais on
peut mieux encore y réussir en puisant chez celui qui en est la
source première, le peuple.

Dans ce texte s'annonce l'immense ambiguïté du terme de

peuple, qui peut s'entendre sous son interprétation socialiste ou
son interprétation romantique, unanimiste.

Cette ambiguïté fondamentale va se résoudre avec la victoire
sur l'Allemagne et le nationalisme farouche, parfois fanatique
qui la suivit, nourri du sentiment d'être entouré d'un monde hostile.

Voyons par exemple l'histoire du mot «cosmopolitisme».
Dans la Grande encyclopédie soviétique publiée en 1937 le



LA LANGUE DANS L'URSS DES ANNÉES TRENTE 107

cosmopolitisme est «un terme politique d'origine grecque dénotant

l'aspiration de la révolution prolétarienne à transformer le
monde entier en une patrie pour la classe ouvrière».

Dans l'édition de 1952 de la même encyclopédie, le cosmopolitisme

est «une idéologie bourgeoise réactionnaire qui rejette les
traditions nationales et la souveraineté nationale, prêche
l'indifférence envers la patrie et la culture nationale, et réclame
l'établissement d'un gouvernement et d'une citoyenneté mondiale».

A la fin des années 40 la tension qui s'était manifestée depuis
une dizaine d'années entre les différents discours sur la langue
atteint son paroxysme. De même que la biologie soviétique
rejette la génétique comme théorie raciste, la linguistique soviétique

nie toute relation génétique entre les langue et s'accroche à

l'idée de strict déterminisme de la langue par la structure sociale.
Les linguistes marristes ne sont plus capables de répondre à la

demande pratique, qui est maintenant un programme d'enseignement

du russe à grande échelle que le régime d'après guerre
estimait idéologiquement valable et nécessaire. La théorie marriste,
idéologiquement utile dans le passé, devenait entièrement inadaptée

pour la nouvelle tâche consistant à unifier les Soviétiques
derrière la science russe et la langue russe.

En juillet 1950 Staline allait intervenir lui-même dans le débat
linguistique par une série de mises au point parues dans la
Pravda elle-même.

Par une ironie de la controverse de 1950, Staline tient très
exactement la position qui avait fait persécuter des linguistes
comme Polivanov vingt ans auparavant, à savoir que la langue ne
subit pas de changement révolutionnaire. La théorie sur l'homogénéité

de la masse parlante qu'il y développe est en accord avec
le texte de la Constitution de 1936 sur l'homogénéité sociale de
la société soviétique.

Ses thèses peuvent être ramenées à ceci:
— la langue n'est pas une superstructure;
— la langue n'est pas un phénomène de classe, puisqu'elle

peut aussi bien «servir» la bourgeoisie que le prolétariat;
— la langue ne subit pas de transformation révolutionnaire après

une révolution sociale. Paul Lafargue a tort de dire que la langue
française a changé soudainement après la révolution française;

— la langue est un moyen de communication pour la communauté

toute entière, et pas pour une une seule classe;
— la tâche de la linguistique est d'étudier les lois internes

d'évolution de la langue.



108 ÉTUDES DE LETTRES

Staline distingue entre les règles conservatrice de la grammaire

et le lexique, plus souple, et plus perméable aux influences
de la réalité extra-linguistique, ce qui permet de rendre compte
de changements survenus dans la langue russe bien que celle-ci
n'ait pas fait de saut révolutionnaire, comme de justifier l'afflux
de mots russes dans les langue nationales de l'URSS sans risque
pour l'identité de ces langue. Un nouveau type de raisonnement
sur la langue se met à fonctionner dans la politique linguistique:
Staline, refusant l'idée de mélange des langue, parle de la
victoire d'une langue sur les autres. Un cadre est donné pour justifier

la suprématie du russe en URSS.
Ce cadre, qui devient obligatoire pour la linguistique soviétique

jusqu'à bien après la déstalinisation commencée en 1956,
n'était pas apparu comme un coup de tonnerre dans un ciel bleu.
L'intervention était éminemment politique. Mais du point de vue
qui nous intéresse, à savoir le discours sur la langue, il faut bien
voir que c'était une façon de réduire la tension entre deux
discours incompatibles. Incompatibles par exemple étaient l'idée
qui prévalait dans la linguistique marriste que la langue était
divisée en classes et l'idée de langue nationale qu'on peut voir
avancée dès la fin des années 20 chez des écrivains comme Gorki
ou dès 1945 chez des linguistes non marristes comme
Vinogradov, qui écrit en cette année de fin de la guerre:

«La création d'une langue nationale commune est une étape
fondamentale dans l'histoire de chaque peuple. Ce n'est que dans
une telle langue que la nation reçoit les moyens de l'épanouissement

total de ses forces spirituelles pour participer pleinement au
mouvement culturel mondial. Seule une langue nationale peut
devenir la base d'une science et d'une littérature nationales. Elle
assure l'union de toutes les forces du peuple, elle contribue à

affermir la puissance politique d'une nation et à l'augmentation de

son influence parmi les autres Etats. Il est naturel que la langue
nationale, comme bien collectif du peuple tout entier, [...] soit
l'objet de la fierté du peuple et de ses soins les plus attentifs», (fin
d'une citation que n'auraient pas démentie, je pense, des linguistes
romantiques comme August Schlegel ou Franz Bopp).

* * *

Je peux maintenant conclure.
A. Meillet a dit: «Chaque siècle a la grammaire de sa philosophie»,

ce qui a été retraduit par L.-J. Calvet par la formule:



LA LANGUE DANS L'URSS DES ANNÉES TRENTE 109

«Chaque société a la linguistique de ses rapports de production».
J'ai voulu à mon tour proposer une interprétation des liens

entre une société et sa linguistique en disant:
«chaque société a le discours sur la langue qui correspond à

l'air du temps».
J'ai donc essayé de raconter une histoire, une histoire

événementielle de la production linguistique en URSS. Mais j'ai
trouvé des difficultés à construire une linéarité. On peut raconter
les bouleversements institutionnels, la lutte des centres de
recherche pour le pouvoir. On peut faire le compte des exclusions

et des promotions administratives. On peut faire aussi l'histoire

de la tentative ou de la tentation de la maîtrise politique du
signe et de la représentation. Mais cela ne nous fait pas avancer
dans la connaissance de l'objet de la linguistique en URSS.

C'est que l'histoire d'une science, ou l'histoire d'un concept,
cela ne se raconte pas. Ce ne peut pas être un récit. Cela a à voir
avec l'histoire tout court, mais ne l'accompagne pas, ne la
redouble pas. Ou plutôt cela la chevauche.

Qu'est-ce qui m'a empêché de produire une narration? Ce sont
les allers-et-retours constants dans les dates, dans les définitions,
dans les concepts.

Une seule constante, peut-être, dans ces renversements successifs

est une philosophie de l'histoire qui affirme le sens unique
du devenir humain sous la catégorie du progrès triomphant,
celle-là même qui en Occident est depuis des décennies en pleine
débâcle: plus qu'une philosophie hégelienne, c'est une philosophie

positiviste et scientiste. Mais même là, il n'y a pas vraie
continuité, car la place accordée aux formes de l'évolution des

langue diffère du tout au tout selon les périodes, entre Marr et
Staline, par exemple, ou à l'intérieur des différentes déclarations
de Staline sur la langue.

C'est qu'en URSS, dans les années tente, la linguistique est en

porte à faux.
Etrangement, il n'en va pas de même pour d'autres sciences,

qui devraient a priori avoir des conséquences bien plus directes
sur le réel. Il en va ainsi de la biologie: les délires antigénétiques
de Lyssenko, qui déclarait pouvoir créer des variétés hybrides de
blé et de maïs qui pourraient pousser en Sibérie n'ont pas empêché

que sa théorie soit dominante et seule reconnue en URSS
jusqu'à la fin de la période khrouchtchévienne. Ua biologie
serait-elle moins dangereuse pour le pouvoir que la problématique

de la langue?



110 ÉTUDES DE LETTRES

J'ai essayé de faire fonctionner le discours soviétique sur la
langue autour d'une question: «pourquoi les langue changent-
elles et peut-on changer la langue?» et de montrer combien le
discours soviétique sur la langue est contraint de toutes parts par
un «air du temps» proprement soviétique: il fallait aller au bout
des conséquences du cadre épistémologique à l'intérieur duquel
on allait penser la langue.

Mais la notion d'air du temps que j'ai introduite a marqué ses
limites et ses insuffisances, car on n'a jamais vu un air du temps
aussi stratifié, rempli d'autant de décalages, d'emboîtements et
de recoupements hétérogènes.

Ainsi par exemple, la notion d'unanimisme dans une communauté

linguistique homogène n'a pas la même histoire dans les
écrits de linguistique, dans les textes littéraires et dans les
documents officiels (on l'a vu avec la Constitution de 1936).

De même la théorie de la langue nationale n'a pas la même
histoire selon les types de discours auxquels on la rapporte... Le
discours sur la langue tenu par les linguistes a même ceci de
hautement singulier qu'il se trouve à la fin des années trente allant
en direction inverse des autres séries discursives sur la langue!

C'est là que se pose les problèmes spécifiques de mon
domaine: les périodisations sont à construire, les synchronies à

délimiter.
Du point de vue épistémologique, plusieurs synchronies peuvent

ne pas être contemporaines, au sens strictement chronologique:

il peut y avoir décalage entre les séries (les discours sur la
langue dans les textes littéraires, les textes administratifs ou les
réflexions politiques sur la politique de la langue peuvent diverger,

se recouper, être en contradiction partielle).
L'histoire d'une science n'est pas une ligne continue, l'histoire

des étapes sur la voie rectiligne menant de l'erreur à la vérité, de

l'ignorance au savoir.
C'est l'histoire des ruptures, des discontinuités, des reprises,

des changements de perspective et de points de vue, et même des

changements d'objet.
Toutes ces séries discursives peuvent coexister, parallèlement,

s'affronter ou s'ignorer.
Par exemple, y a-t-il un modèle unique ou des modèles

incompatibles derrière les séries disparates de discours sur la langue
dans l'URSS des années trente? Comment s'articulent ces séries
dispersées, discontinues et irrégulières? Prenons la linguistique
romantique inspirée de Herder et Humboldt, par exemple.



LA LANGUE DANS L'URSS DES ANNÉES TRENTE 1 1 1

Comment est-elle réinterprétée, retraduite dans une autre
problématique dans les années trente?

Ce n'est certes pas une pure répétition du même, car dans les
années trente les conditions de production d'un discours romantique

sur la langue n'ont plus rien à voir avec celles du premier
tiers du XIXe siècle! Pourtant la question de la langue en URSS
dans les années trente a à voir avec le renversement des valeurs
qui eut lieu en Europe à la fin du XVIIIe siècle entre l'universa-
lisme rationaliste et le romantisme des valeurs nationales,
l'époque des bouleversements qui mènent à la Révolution
française, l'époque où la problématique d'Adam Smith, Turgot ou
J.J.Rousseau succède à celle de la Grammaire de Port-Royal.
Opposition à son tour décalée, retravaillée sur un autre terrain.

Cette perspective non continuiste, bien sûr, doit beaucoup à

Michel Foucault. Mais appliquée au terrain du discours sur la
langue en URSS, terrain dont Foucault n'a jamais rien dit, elle
me semble promettre de nombreux développements.

L'intérêt de cette histoire et de ses intrications est que les
antagonismes qui se font jour dans la linguistique soviétique des
années trente se retrouvent d'une manière ou d'une autre, mais à

l'intérieur d'autres séries, actuellement et ailleurs, qu'on pense,
par exemple, à la façon dont un sociologue comme P. Bourdieu
envisage le problème de la langue quand il parle de «langue
légitime», ou au débat sur la langue nationale réouvert dans les
années 70 par des chercheurs aussi divers que J.-B. Marcellesi,
ou E. Balibar.

Un immense travail reste à faire dans l'exploration de ce territoire

où presque tout reste à découvrir pour faire connaître cette
problématique si curieuse qu'est l'étude des relations d'un pays à

sa langue.
Ainsi, comment isoler les unités auxquelles on a affaire: tous

les discours théoriques qui ont parlé de la langue forment-ils une
même science? toutes les définitions de l'objet de la linguistique
sont-elles la recherche et le lent affinement progressif d'un
même concept, ou doit-on leur reconnaître une incompatibilité
telle qu'il s'agira de sciences différentes?

On pourra étudier le discours sur la langue chez les non
linguistes (en littérature, dans les textes administratifs, politiques,
philosophiques, ethnologiques) en tentant d'articuler ces séries
divergentes.

Et tout en questionnant la grammaire russe et les idées
grammaticales sur la langue russe on pourra tenter de sortir d'une



112 ÉTUDES DE LETTRES

positivité empirique mais aussi de la rassurante rationalité des
arborescences syntaxiques.

Je peux revenir maintenant à la question que j'ai posée au
début de cet exposé: «quand est-on sorti du droit chemin? quand
y a-t-il eu bifurcation?»

Il me semble que les choses se sont gâtées à partir du moment
où le pouvoir politique a commencé à imposer une commande
utilitaire aux intellectuels. Ceci n'est pas une révélation, et je
n'ai fait là, assurément, qu'enfoncer une porte ouverte. En
revanche je crois qu'on a appris a se poser des questions sur
l'URSS d'abord: Marr et Staline ont en commun une cécité à

l'ordre propre de la langue, un désir de contourner à tout prix la
matérialité propre de la langue qui s'oppose à sa maîtrise.

On peut également s'interroger sur l'URSS contemporaine et
voir qu'une grande partie des conflits nationaux actuels viennent
de la définition de la nation et de la langue par Staline. Si la
langue n'était qu'une forme, on n'aurait pas vu en 1989 des
milliers de manifestants moldaves dans les rues de Kisinev demander

le retour de leur langue à l'alphabet latin. Mais on a vu aussi

que la définition stalinienne n'était pas l'œuvre d'un seul homme,
qu'elle avait elle-même une histoire, qui devait nous faire
renvoyer à la naissance de la linguistique romantique et de la théorie
herderienne de l'équation peuple langue.

Mais on a pu également s'interroger sur ce qu'était la langue
elle-même. Nous aurons, les étudiants et moi, à explorer la langue
russe sous toutes ses manifestations, synchroniques et diachro-
niques, à en explorer l'histoire et rechercher l'unité, des premiers
textes des évangiles vieux-slaves aux éditoriaux des Nouvelles de
Moscou en passant par l'élaboration des grammaires au XVIIIe
siècle ou les tout nouveaux textes publicitaires soviétiques.

Nous ne sommes plus dans les années trente, l'URSS n'est plus
un pays inaccessible, tout étudiant peut raisonnablement envisager
d'y effectuer plusieurs séjours au cours de ses études. D'autres
part nos outils de connaissance se sont diversifiés, j'ai essayé d'en
donner ici un exemple En tentant de définir la discipline qui est
la mienne j'ai voulu montrer que l'enseignement d'une langue
comme le russe trouvait une partie de son sens dans une approche
qui conjugue des savoirs apportés a priori par d'autres matières.

Quel est ce lieu idéal pour un travail interdisciplinaire d'histoire,

d'épistémologie et de linguistique, sinon une Faculté des
Lettres, lieu de complémentarité, Abbaye de Thélème des temps
moderne? Patrick Seriot


	La question de la langue dans l'URSS des années trente

