Zeitschrift: Etudes de Lettres : revue de la Faculté des lettres de I'Université de

Lausanne
Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres
Band: - (1990)
Heft: 4
Artikel: La question de la langue dans 'URSS des années trente
Autor: Seriot, Patrick
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-870718

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-870718
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA QUESTION DE LA LANGUE
DANS L’URSS DES ANNEES TRENTE*

Je voudrais rendre hommage au Professeur Kemball, dont
j’assure la succession, ainsi qu’au professeur Regamey, a ce lin-
guiste érudit qui est a 1’origine, entre autres, de 1’enseignement
du russe dans notre Faculté. La chaire de linguistique du russe
que je vais désormais occuper se place ainsi sous le signe de la
continuité. Néanmoins on n’enseigne plus maintenant les langues
exactement comme autrefois, car 1’objet méme de la discipline a
subi I’épreuve d’une ample réflexion.

Je ne veux pas entrer dans les débats qui agitent une Faculté
des Lettres dés lors que la place de la linguistique parmi les
matieres dites litt€raires est en cause, mais montrer que les lin-
guistes ont quelque chose a dire sur ce monde qui change et que
la spécificité de leur approche s’inscrit naturellement dans toutes
les entreprises, litt€raires ou humanistes au sens large, qui
s’interrogent sur les rapports de ’homme a ce qui fait qu’il est
homme, a savoir le langage.

Le langage? ne devrait-on pas dire plutot la langue, ce concept
infiniment plus délicat & manier malgré son apparente et immé-
diate évidence?

Par dela 1’expérience pratique que chacun d’entre nous a pu
faire du fait qu’il y a des langues, il n’est que trop nécessaire de
remarquer combien nombreuses voire contradictoires sont les
définitions de ce qu’est /a langue.

Que I’enjeu de la définition du concept de langue soit bien
autre chose qu’une discussion sur le sexe des anges, il est un
exemple étonnant qui peut nous en persuader. Cet exemple est un
pays, a la fois si familierement proche et si profondément loin-

* Legon inaugurale prononcée le 25 octobre 1989



92 ETUDES DE LETTRES

tain, ce pays est I’Union Soviétique. Il n’est pas un pays au
monde ou un probléme comme la définition de la langue ait été
(ou soit encore) un tel enjeu politique.

Ce fut le pays de l’avant-garde de la modernité dans la
réflexion sur le langage et ses manifestations, qu’on pense 2
Jakobson, a Troubetskoy, a Baudoin de Courtenay. C’est aussi le
pays qui a fusillé ses linguistes dans des camps de concentration
précisément pour leur définition de la langue, qu’on songe a
Polivanov, a Vologinov, a Drezen, et a tant d’autres encore.

Cette définition d’un objet de science, définition capable de
faire mourir, de contraindre a 1’exil comme de faire accéder aux
honneurs les plus hauts, qu’a-t-elle donc de si terrible, de si par-
ticulier, qui la différencie des autres objets de science?

Car enfin, I’objet de la mycologie, c’est 1’étude des champi-
gnons, et cet objet n’a jamais fait mourir personne (mais il s’agit
de 1’objet théorique, du concept, et non du champignon objet
empirique, qui peut avoir sur 1’organisme les conséquences que
’on sait). Le concept de chien n’aboie pas, c’est bien connu.

Voila donc non pas défini mais délimité mon premier objet en
tant que linguiste: il s’agit de la langue.

Mais en tant que linguiste russisant j’ai un deuxiéme objet, qui
est la langue russe. Cet objet non plus n’a pas de limites bien
claires, une fois dépassées les premicres approximations empi-
riques ou les qualificatifs clichés tels que «la langue du grand
Pouchkine» ou «la langue du communisme». Cet objet lui-mé€me
est controversé, au point qu’il y a peu la langue du pouvoir
soviétique n’était pas considérée comme du vrai russe par les
€émigrés, alors que la langue de ces derniers était purement et
simplement abandonnée au non-étre par les autorit€s soviétiques.
Cet objet-1a aussi est a construire, ou a re-construire.

Mais ce n’est pas tout, car en tant que russisant j’ai un troi-
sieme objet qui se superpose aux deux autres. Cet objet est la
Russie et I’Union Soviétique. Inutile de m’attarder longtemps sur
le fait que ce troisi¢me objet ne se laisse appréhender ni aisé-
ment, ni sereinement.

Ma tache sera ici de montrer que ces trois objet peuvent n’en
faire qu’un.

Pour illustrer cette unité de 1’objet de ma discipline, et étayer
I’hypotheése que je fais qu’il y a un rapport particulier a la langue



LA LANGUE DANS L'URSS DES ANNEES TRENTE 93

et a la représentation en général en Russie et en URSS, j’ai
choisi de présenter un probléeme propre a 1’épistémologie de la
linguistique soviétique des années trente, une question qui a pro-
fondément marqué ce pays dans la premiére moitié de son exis-
tence, cette question est la suivante: «pourquoi les langues
changent-elles»? qui est vite devenu «peut-on changer la
langue?», avec son corollaire théorique: «que faut-il que soit la
langue pour qu’on la puisse changer?».

Si on lit la presse soviétique actuelle, du moins celle qui est
favorable a la perestroika, on y trouve une de ces questions mau-
dites qui reviennent régulierement deés qu’il s’agit de faire le
bilan de 1’histoire de I’'URSS : «comment est-on passé d’une voie
initialement juste a des résultats si tragiques, quand est-ce que ¢a
a commencé a mal tourner, quand tout a-t-il basculé, quand y
a-t-il eu détournement hors du droit chemin?».

De la réponse a ces questions dépend en grande partie le type
de solution a apporter a la profonde crise d’identité idéologique
et nationale qui secoue le pays actuellement.

Or de I’histoire des sciences a I’histoire tout court il n’y a
qu’un pas des lors qu’un Etat déclare asseoir sa légitimité sur
une conception scientifique de 1’histoire. S’il n’est pas slir que
I’histoire des mathématiques en Grande Bretagne ait grand chose
a nous apprendre que nous ne sachions déja de ’histoire de la
Grande Bretagne, en revanche on devrait attendre de 1’histoire de
la linguistique soviétique un éclairage peu connu de I’histoire de
I’URSS.

Je commencerai mon récit en 1922, au moment de la fin de la
guerre civile et de la proclamation de la Fédération des Répu-
bliques soviétiques.

La destruction €tait presque complete, non seulement au
niveau des symboles de 1’ordre ancien, mais encore dans la vie
matérielle elle-méme. Les champs étaient vides, les gens avaient
faim, les usines étaient détruites, les villes a demi briilées, et le
pays parcouru par des bandes d’enfants orphelins devenus ban-
dits de grand chemin.

Dans les années qui avaient immédiatement suivi la
Révolution de 1917 la création d’une linguistique marxiste était
bien la derniere chose qu’avaient en té€te les dirigeants bolché-
viks, occupés qu’ils étaient, dans le communisme de guerre puis
avec I’instauration de la NEP, par des questions de simple survie.
A cette époque les linguistes continuent leurs travaux antérieurs
sans que se manifeste un lien trés net entre leur activité scienti-



94 ETUDES DE LETTRES

fique et les événements politiques, a la différence de ce qui se
passe, par exemple, en littérature. L’école formaliste russe pour-
suit son ascension. Serge Karcevskij rentre de Geneéve en 1917 et
en rapporte avec lui les idées structuralistes saussuriennes qui
trouvent en Russie un terrain éminemment favorable, venant ren-
forcer les tendances locales au formalisme et I’intérét pour les
langues vivantes cultivé par des linguistes tels que Baudoin de
Courtenay, &ierba ou Polivanov. L’école dite de Kazan avait pour
ainsi dire préparé le terrain du structuralisme en Russie. Ces
années terribles sont aussi les plus fertiles dans 1’activité du
cercle linguistique de Moscou, avec Jakobson et Troubetskoy,
qui participeront a 1’élaboration du fonctionnalisme et de la pho-
nologie. Malgré 1’engouement que la théorie de la langue susci-
tait dans les cercles formalistes, les études historico-
comparatives se maintenaient trés fortes dans les Universités et
la «vieille garde» continuait de pratiquer la grammaire comparée
comme avant la Révolution dans le champ de la slavistique et des
études russes. Curieusement, c’est dans un autre discours sur la
langue, a savoir la littérature, que 1’idée de changer la langue,
voire de créer une langue entierement nouvelle va se faire jour
trés rapidement, par exemple chez les poetes futuristes.

De nombreux signaux, néanmoins, parvenaient régulierement
du pouvoir politique, qui allaient avoir des répercussion non
négligeables sur la pratique méme de la linguistique.

En 1922, I’Union Soviétique avait ceci de particulier que ce
devait étre la premiere société entierement consciente d’elle-
méme, une société qui tenait son destin entre ses mains, qui mai-
trisait son devenir. Mais c¢’était aussi une soci€t€ qui héritait de
I’Empire russe une situation inextricable du point de vue eth-
nique et linguistique. Qu’on se représente ce que c’était que de
vouloir «mettre en mouvement les masses», comme on disait
alors, quand on avait affaire a plus d’une centaine de langues,
aux contours souvent mal délimités, dont la grande majorité non
seulement n’avaient pas d’écriture, mais encore n’avaient jamais
été ni €tudiées ni décrites, et dont certaines, qui étaient parlées
par moins de 5000 personnes, étaient a cette époque totalement
inconnues.

En 1919 est adopté le Décret sur 1’analphabétisme, qui pro-
clame que: «Tous les habitants de la République agés de 8 a
50 ans qui ne savent ni lire ni écrire doivent apprendre a lire et
a écrire dans leur langue maternelle ou en russe, selon leur
choix».



LA LANGUE DANS L'URSS DES ANNEES TRENTE 95

On n’a jamais tant parlé qu’en ce début des années vingt de
pratique et d’efficacité pratique. Un des thémes centraux de la
Révolution culturelle engagée par le pouvoir est «l’unité de la
théorie et de la pratique». L’art pour Trotsky étant toujours
nécessairement utilitaire, il en allait de méme pour la science,
qui ne devait pas se cantonner a une érudition en chambre. Le
pouvoir politique avait besoin de spécialistes en langue. En effet,
comment les masses pouvaient-elles participer a 1’édification de
la société en construction si elles ne savaient pas lire? Comment
pouvaient-elles €tre efficacement éduquées sans la parole écrite?
Mais sans alphabets, sans grammaires, sans dictionnaires multi-
lingues et monolingues, comment pouvait-il y avoir de mot écrit?

Il serait faux de ne voir dans cette demande du pouvoir adres-
sée aux linguistes que des considérations purement pratiques et
conjoncturelles. La création d’un alphabet suppose une approche
phonologique des sons d’une langue. La phonologie pose de déli-
cats problemes d’ontologie des unités de la langue. Et 1a ou entre
en jeu l’ontologie, le matérialisme dialectique est directement
concerné. '

La Révolution, en défaisant le tissu social antérieur, avait sans
doute détruit beaucoup de relations symboliques. Mais elle avait
laissé intact un systéme symbolique: la langue, le plus chargé de
sens pour le maintien de I’identité nationale.

Pour tenter de faire tenir ensemble la fragile fédération de
nationalités dans des conditions matérielles extrémement pré-
caires tout en anéantissant un des plus forts liens symboliques
d’identité, a savoir la religion, il fallut concentrer le travail pra-
tique sur 1’identité nationale, et en faire une clé pour la planifica-
tion rationnelle de la construction de la future société socialiste.
Selon Marx et Engels, la révolution devait €tre mondiale et les
nationalités devaient disparaitre. Quand il devint clair que ce
jour n’était pas imminent, il fallut faire des compromis sur tous
les fronts, extérieur, intérieur, social et national.

Les compromis touchaient au plus profond de la doctrine. Car
d’un coté, par exemple lors de la proclamation de la Fédération,
le 30 décembre 1922, Staline déclare au Congrés des Soviets que
cette fédération, premiere étape vers la fusion des nationalités,
sera «un pas décisif vers la fusion des travailleurs du monde
entier en une seule République soviétique mondiale». D’autre
part Lénine, comme les autres Bolcheviks, réclame 1’égalité
complete pour toutes les langues et toutes les nations. Ce qui a
pour conséquence que I’URSS est, encore a 1’heure actuelle, en



96 ETUDES DE LETTRES

principe un Etat sans langue d’Etat unique, le russe n’en étant
qu’une parmi les autres.

Néanmoins Lénine avait tres tot (le 16 mai 1917, dans sa
«Résolution sur la question nationale») exprimé ses craintes au
sujet des facteurs de division que pouvaient constituer selon lui
«des liens nationaux forts entre les cultures bourgeoise et prolé-
tarienne des nations individuelles». Le but des Socio-démocrates
en 1917 était de faire se développer «une culture internationale
du prolétariat mondial» (ibid.).

De toute facon le probleme de communication devait €tre
résolu, et vite.

Il me semble important de rappeler que la langue est une
maniere particuliere de faire lien social, un fondement de 1’iden-
tit€ supra-individuelle, ce qui fait que ’on peut dire «eux c’est
eux, et nous c’est nous».

Or non seulement ce lien a des contours imprécis et chan-
geants (il y a des domaines transitoires ou il est difficile de dire
si I’on est en deca ou en dela de la norme), mais encore ce lien
évolue dans le temps.

Les linguistes étaient appelés non plus a observer les langues,
mais a en diriger I’évolution. Comment allaient-ils faire?

Arrivé ou j’en suis, je vais avoir besoin pour continuer d’une
notion provisoire, qui me permette de ne pas trancher pour I’ins-
tant entre 1’épistémologie des paradigmes de Kuhn, des épisté-
mes de Foucault, des condition de production du discours de
M. Pécheux, ou de 1’acceptabilité de J.P.Faye. Ce concept provi-
soire, je 1’appellerai, de facon volontairement simplificatrice,
I’«esprit du temps» ou «air du temps» et je le définirai rapide-
ment comme |’«ensemble des choses qu’on dit et qu'on peut
dire 2 un moment donné a propos d’un domaine donné». Quand
je dis «air du temps» il faut bien voir combien cet air est propre
a un espace géo-idéologique. En 1922, en URSS, cet espace
était loin d’€tre constitué. Jusque la la linguistique russe n’avait
pas attaché pas une valeur primordiale au langage en tant que
fait social. C’est du coté de linguistiques aux conceptions diamé-
tralement opposées au marxisme que les liens de la langue a la
société qui la parle avaient été explicitement évoqués.

Il est probable, a priori, écrivait A. Meillet dans sa Lecgon
d’ouverture du cours de grammaire comparée au Collége de
France en 1906, que toute modification de la structure sociale
se traduira par un changement des conditions dans lesquelles se
développe le langage... S’il est vrai que la structure sociale est



LA LANGUE DANS L'URSS DES ANNEES TRENTE 97

conditionnée par 1’histoire, ce ne sont jamais les faits histo-
riques eux-mémes qui déterminent directement les change-
ments linguistiques, et ce sont les changements de structure de
la société qui seuls peuvent modifier les conditions d’existence

~

du langage. Il faudra déterminer a quelle structure sociale
répond une structure linguistique donnée et comment, d’une
maniere générale, les changements de structure sociale se tra-
duisent par des changements de structure linguistique.

Nous sommes dans la premiére moitié des années 20. A cette
époque ou s’élaborent les grands principes de gestion politique
des sociétés, le marxisme-léninisme, se démarquant de 1’idéolo-
gie nazie en formation a la méme époque, tente de s’opposer a
tout mode de raisonnement génétique. Il n’y a ni nature humaine
ni transmission biologique de genes, I’homme est un produit de
ses conditions socio-économico-idéologiques d’existence, c’est
un animal éduquable. Quant a la société, si elle peut et veut
prendre en main son destin, elle doit aussi forger son propre sys-
ttme de communication, ce qui peut se retraduire de deux
manieres dans le domaine qui nous concerne: soit «pour changer
la société il faut changer la langue», soit «changer la société
c’est changer la langue».

Il s’est trouvé, pour répondre a cette demande politique, un
linguiste, déja 4gé au moment de la révolution, Nicolas Marr. Sa
théorie, a laquelle il était parvenu par des voies indépendantes du
marxisme, correspondait presque parfaitement au nouvel air du
temps tel qu’il soufflait en Union soviétique. On peut la résumer
ainsi:

— la langue est une superstructure qui repose sur la base éco-
nomique, au méme titre que 1’art ou les systeme juridiques.

De la notion de langue comme superstructure s’ensuivent toute
une série de conséquences:

— les états de langue se succedent comme reflet des change-
ments de formation socio-économique;

— il n’y a pas de familles de langues, mais des stades succes-
sifs par lesquels passent nécessairement toutes les langues;

— a ’intérieur d’un méme stade les langues évoluent par croi-
sement, par hybridation les unes avec les autres;

— dans la mesure ou toute superstructure a un caractére de
classe, la langue a aussi un caractere de classe.

De ce fait il n’y a pas, a proprement parler, correspondance
entre langue et nation, la notion de langue nationale est un leurre,



98 ETUDES DE LETTRES

et les rapports fondamentaux sont entre langue et type de société
a un moment donné de son évolution.

Dans un sens (mais dans un sens seulement) les lignes géné-
rales du marrisme convenaient bien a ’'URSS des années 20, par
son caractére internationaliste, son adaptation a un Etat
multinational ou doivent étre dépassés les conflits de type lin-
guistique, et enfin sa compatibilité avec l’objectif final d’une
société sans classes et sans différences de langues.

Il est facile d’écrire I’histoire aprés coup et de ne voir la que
ce qu’on en peut voir aujourd’hui: pur délire. Mais a cette époque
ce discours sur la langue, qui correspondait a la vision marxiste
du bonheur futur de I’humanité enfin unie, rencontra beaucoup
de sympathie, y compris a I’étranger.

C’est 1a que ce que j’appelle pour l’instant 1’air du temps
prend toute son importance: c’est ce qui rend épistémologique-
ment licite un type de question qui ailleurs ou dans une autre
configuration, en un autre temps est épistémologiquement illi-
cite. Et quand je dis une discours licite, il faudrait dire plus
exactement la seule position tenable, un discours contraint, un
discours accepté, un discours qui fonctionne, avec des effets
matériels concrets, tels que la création d’instituts de
recherche. En voici une illustration immédiate. En 1866 la
Société de linguistique de Paris est créée. Elle inscrit dans ses
statuts fondateurs deux interdictions, c’est a dire deux thémes
de recherche qui n’ont pas de statut scientifique: les
recherches sur I’origine du langage et celles sur la langue uni-
verselle. Soixante ans plus tard en un autre lieu 1’acceptabilité
de ces deux themes est telle qu’ils font partie du programme
principal de D’Institut du langage et de la pensée, créé a
Pétrograd en 1920.

Marr y étudie la «paléontologie du langage» en relation
directe avec 1’ethnogénese. A la fin des années 20 il y travaille a
une tiche pratique: 1’élaboration de nouveaux types de langue
par hybridation des langues existantes. Ce type d’hybridation, il
le retrouve par exemple dans le russe, qu'on ne peut analyser
correctement, selon lui, qu’en tenant compte de 1’apport hétéro-
gene de turk, de finnois et de scythe du Nord Caucase. Ce n’est
que bien apres les poetes futuristes que les linguistes s’attaquent
a la matiere méme de la langue en voulant la modifier.

Pendant ce temps, au niveau administratif, se met en place ce
qu’on appelle en russe 1’édification linguistique du pays (jazyko-
voe stroitel’stvo). La Constitution soviétique de 1924 garantit que



LA LANGUE DANS L'URSS DES ANNEES TRENTE 99

tous les documents officiels seront publiés dans les langues offi-
cielles des Républiques. Mais a nouveau se dresse devant nous
un obstacle de nature définitoire.

Qu’est-ce que la langue d’une République soviétique? C’est la
langue parlée par I’ethnie majoritaire vivant sur le territoire de la
République. Pour certaines langues, il fallut les fabriquer de
toutes pieces. Ainsi le continuum dialectal parmi les turcophones
d’Asie centrale était tel qu'on aurait pu envisager la création
d’une koiné, ou langue commune reposant sur une variété dialec-
tale moyenne, acceptable et compréhensible par tous les locu-
teurs turcophones. C’est une autre voie qui fut suivie, puisque
I’ Ancien Turkestan fut divisé en cinq républiques, et que le kir-
ghize, I’ouzbek, le kazakh et le turkmene devinrent des langues
officielles dont les traits caractéristiques reposaient sur les
variantes les plus centrifuges par rapport au continuum.

Certaines langues étaient parlées par des locuteurs infiniment
plus nombreux que ceux d’une langue a statut républicain.
C’était le cas des Tatars de la Volga. Mais la Tatarie est une
République autonome, non une République fédérée, et les Tatares
n’ont pas droit a la totalité d’un enseignement dans leur langue, a
la différence des Kirghizes, moins nombreux qu’eux.

Un autre probléme est posé par les langues de minorités sans
statut territorial, comme le yiddish. Dans les années vingt il y a
un théitre yiddish, une presse et une littérature yiddish, mais le
yiddish n’est pas une langue officielle.

Enfin il y a le délicat partage de la partie et du tout. La
Constitution géorgienne proclame que le géorgien est la langue
officielle de la République de Géorgie. Or la Géorgie elle-méme
a ses minorités nationales, telles que 1’Abkhazie. Mais le statut
de la langue abkhaze est inférieur au géorgien, car 1’Abkhazie
n’a pas le méme rang territorial que la Géorgie.

Cette pensée par catégories discrétes, discontinues, ne reléve
pas de la pure et simple logique administrative. Elle découle de
la définition stalinienne de la nation comme une «communauté
humaine stable, historiquement constituée, née sur la base d’une
communauté de langue, de territoire, de vie économique et de
formation psychique qui se traduit dans une communauté de cul-
ture». Cette citation est de 1913. Rappelons que Staline allait
devenir commissaire du peuple aux nationalités.

Cet ensemble de traits, mise a part la dimension économique,
rappelle fortement la vision romantique de la nation ou plus
exactement du peuple telle qu’on peut la rencontrer par exemple



100 ETUDES DE LETTRES

chez Herder au début du XIXc¢ siecle. Le peuple-nation est une
catégorie fondamentalement fermée.

Mais cette catégorie fermée est difficile a concilier avec la
théorie de la fusion des langues et des nations dans la société
future.

Cette contradiction pourtant dans les années 20 n’est pas
encore un grand obstacle au travail sur la langue.

Quelle est alors la part qui revient aux spécialistes de la
langue dans cette «édification linguistique»? De méme que les
écrivains, un peu plus tard, seront appelés les «ingénieurs des
ames» , le linguiste Vinokur en 1923 compare les linguistes a des
«ingénieurs de la langue». Dans un article dont le titre va faire
fortune dans les entreprises normatives non seulement en URSS
mais dans tous les pays socialistes par la suite, «kul’tura jazyka»,
ou «culture de la langue» (on dit, ou disait, Sprachkultur en RDA,
par exemple), il défend 1’idée que la linguistique, ou «technolo-
gie de la langue» a un devoir primordial, qui est d’intervenir
consciemment dans 1’évolution de la langue.

Vinokur rejette la conception qui prévalait chez les néo-gram-
mairiens du XIXe¢ siecle que la langue est un organisme aux lois
immanentes, mais il n’admet pas non plus la définition de la
langue par Saussure comme un systéme inaccessible a tout chan-
gement délibérément provoqué de I’extérieur. Pour lui tout pro-
cessus de parole est un processus social, et comme tel peut et
doit €tre organisé rationnellement. La langue est une machine qui
doit étre améliorée et réparée.

Voici un point ou j’aimerais montrer le rapport entre une défi-
nition de la langue et un type de travail en linguistique. L’air du
temps dans I’Union Soviétique des années vingt est a la machine,
a la technologie, a la transformation scientifique de la nature par
I’homme, bref, & la maitrise. Qu’est-ce que la langue dans cet air
du temps-1a? Ce n’est pas un organisme autonome, ce n’est pas
le reflet de 1’ame d’un peuple, c’est une création artificielle, au
sens d’objet fabriqué, et qui, comme telle, peut étre considérée
de I’extérieur, pour étre modifiée a volonté.

C’est cet air du temps qui fait dire a Maxime Gorki en 1928:

Il me semble que nous, les hommes, sommes en droit de dire:
tout ce que nous appelons «culture», cette «seconde nature»
qui est créée par notre science, notre technique et notre art, en
un mot tout ce qui nous différencie des animaux, tout cela est
«artificiel». Il est naturel & I’homme, pour autant qu’il est un
animal, de laper, ou de boire dans le creux de la main, de vivre



LA LANGUE DANS L'URSS DES ANNEES TRENTE 101

nu, de pousser des rugissements, mais absolument pas naturel
d’inventer Prométhée, Faust ou Don Quichotte. Nous vivons
tous dans des maisons, des villes, parmi des objets fabriqués
par la force de notre raison, de notre imagination et de notre
volonté pour que la vie nous soit plus facile et plus agréable. Si
les hommes prennent conscience qu’il leur est nécessaire de
parler tous la méme langue, cela aussi se fera. [...] Il est temps
que I’homme se mette en t€te qu’il peut tout.

L’air du temps, c’est ce discours recevable qui permet au lin-
guiste Jakovlev en 1926 de proposer une formule mathématique
de construction d’un alphabet pour toute langue, ou au savant
Ciolkovskij, le futur pere de la cosmonautique russe, d’inventer
en 1927 une machine a écrire fonctionnant avec un alphabet uni-
versel permettant de transcrire toutes les langues du monde.

Mais dans la deuxieme moitié des années vingt la demande du
pouvoir politique envers les scientifiques se fait plus précise. La
société nouvelle en train de se construire doit avoir une science
nouvelle, une science marxiste. Cette science doit étre historique
et unifiée.

A la fin des années vingt la théorie de N. Marr prend une posi-
tion dominante dans la linguistique soviétique. Rejetant tous les
raisonnements qui pourraient reposer sur une notion de pureté eth-
nique, il met au point un enseignement qui doit empécher toute
manifestation de chauvinisme grand russe en URSS. Pour lui la
pureté ethnique des Slaves comme 1’origine commune des langues
slaves est un mythe, puisqu’il ne peut y avoir de base génétique
aux formations sociales comme aux systemes de langues.

Pourtant 1a encore la définition est lourde de conséquences
pour le futur.

A la fin des années vingt il devient clair que la science, en
URSS, doit avant tout avoir une application pratique et immé-
diate: I’objet propre de la science dans la nouvelle société sovié-
tique est 1’avenir de cette société elle-méme. Ainsi, une des
questions cruciales qui se posent des 1925 est celle-ci: la société
future serait-elle qualitativement différente du point de vue
national? Les avis divergent, certains pensent que le but urgent
du communisme est de réaliser une culture universelle unique et
indifférenciée.

Staline tranche de fagon pragmatique le 18 mai 1925 avec sa
célebre formule: «prolétaire par le contenu, nationale par la
forme, voila la culture humaine universelle vers laquelle marche
le socialisme». Il admet une assimilation a long terme par enri-



102 ETUDES DE LETTRES

chissement réciproque des langues, mais dans I'immédiat réaf-
firme 1I’épanouissement des cultures nationales.

On voit ainsi petit a petit se nouer un faisceau de contradic-
tions dans la politique de la langue, qui repose a mon avis, sur la
coexistence de deux positions implicites inconciliables: les
langues, comme les nations, sont des catégories discretes, c’est a
dire discontinues, ou bien elles sont des catégories non discretes,
autrement dit i1l peut y avoir passage graduel de 1’une a 1’autre.
Ou bien les langues peuvent se mélanger, ou bien elles peuvent
se combattre et se dominer sans s’assimiler. L’air du temps
n’était pas suffisamment contraignant, ou suffisamment en place
pour résoudre a ce moment-la la contradiction qui allait s’ampli-
fier par la suite.

Mais 1’air du temps souffle dans une direction de plus en plus
différente des autres airs du méme temps: les linguistes a 1’étran-
ger commencent a s’inquiéter du fossé qui se creuse entre eux et
leurs collegues soviétiques. A. Meillet, dans un compte-rendu
qu’il fait en 1927 d’un ouvrage de N. Marr, tout prét qu’il soit a
le suivre dans ses positions sociologiques, €crit ceci: «la science
est hors de la politique, et quiconque y méle de la politique ou du
nationalisme, commet une faute impardonnable, quelles que
soient les circonstance».

A la mort de Marr en 1934 on peut dire que la linguistique
occupe la premiere place des sciences humaines en URSS.
Pourtant il serait erroné d’y voir un analogue avec le role de
«science pilote» que la linguistique a pu jouer dans les années 50
et 60 en Occident. En URSS dans les années trente la linguis-
tique n’est pas le modele épistémologique dont la méthodologie
propre est a imiter et a appliquer a d’autres domaines que ceux
initialement prévus, ce role de modele ne pouvant étre joué que
par le matérialisme historique, non, la linguistique est un
exemple privilégi€ d’application de la théorie marxiste a I’étude
historique du développement des sociétés, et cette position resta
dominante jusqu’au milieu des années trente. Mais la linguis-
tique avait en outre une responsabilité écrasante, car on attendait
d’elle une fonction pratique de prévision de 1’avenir de la société
soviétique.

Au milieu des années trente un certain nombre de points sem-
blent acquis et obligatoires pour la linguistique soviétique:

— la langue est le matériau de la pensée et de la conscience;

— la conscience, comme la langue, sont des catégories de la
superstructure;



LA LANGUE DANS L'URSS DES ANNEES TRENTE 103

— enfin les changements linguistiques sont une réponse aux
changements sociaux tels qu’ils sont reflétés par la pensée a tra-
vers la structure de la langue.

Mais une tension demeure entre 1’idée de langue comme reflet
secondaire d’un état de société ou d’une mentalité liée a un état
de société d’une part, et d’autre part 1’idée que la langue, comme
produit artificiel de I’activité humaine, peut et doit étre soumise
a une intervention consciente de la part des linguistes, de la com-
munauté parlante dans son ensemble, ou bien du pouvoir poli-
tique au nom de la maitrise, du contrdle et de la prévision du
changement en langue.

J’en viens maintenant a la deuxieme partie de mon récit, ol
I’on va voir ce qui se passa lorsque la tension devint trop forte.

Staline a appelé 1928 1’année du grand tournant. Cela est cer-
tainement vrai du point de vue de I’organisation de I’économie et
du pouvoir politique.

Mais dans le domaine qui nous occupe ici, le grand tournant,
je le placerais plutdt en 1937, au coeur de ces années noires que
furent 1936 - 37 - 38.

Dans les années 30 et 40 les linguistes en Occident s’occupent
essentiellement de problemes de morphologie et de syntaxe.

C’est le cas en URSS également, a ceci pres que, partant de la
conception stadiale de 1’histoire des langues comme reflet de la
pensée, les linguistes soviétiques travaillent a la construction
d’une typologie historique de la morphologie des langues et de la
structure des phrases, cherchant a confirmer la these fondamen-
tale qu’il y a un lien direct entre la structure socio-économique et
la structure linguistique.

Un exemple particulierement éclairant est I. [. Mes¢aninov, un
disciple de Marr, qui étudie le reflet du développement de la pen-
sée dans I’histoire des types de proposition et des catégories
grammaticales. Trois stades principaux vont ainsi se succéder
obligatoirement dans le devenir de toute langue.

Nous allons maintenant nous aventurer sur un terrain plus
technique et plus austere. Mais ’effort de technicité auquel je
vous convie devrait étre compensé par la compréhension d’un
raisonnement fondé sur le parallélisme entre 1’évolution de la
langue et celle de la pensée.



104 ETUDES DE LETTRES

Selon Meécaninov, au premier stade, le plus archaique, corres-
pond la construction passive. A ce stade il n’y a pas de différen-
ciation entre le mot et la phrase, ou entre le sujet et le prédicat,
car le monde est percu comme une puissance mythique qui tra-
verse 1’homme et son environnement. C’est ainsi que le passif est
dominant dans les langue incorporantes, par exemple des Indiens
d’ Amérique du Nord.

On voit que la linguistique soviétique, a partir de bases théo-
riques totalement opposées, rejoint le type de travail de 1’ethno-
linguistique américaine de la méme €poque, ce qu’on a appelé
I’hypothese Sapir et Whorf, a savoir que la pensée est en relation
directe avec la langue dans laquelle elle est exprimée. Cette par-
tie du débat a été extrémement peu étudiée!

Le deuxieme stade est caractérisé par la construction dite
ergative: le sujet d’un verbe intransitif est au méme cas que
I’objet d’un verbe transitif, différent de celui du sujet d’un verbe
transitif. Voici un exemple de construction ergative: aux phrases
francaises «l’dne vient» et «mon peére amene 1’dne» correspon-
dront respectivement des constructions du type «l’4ne vient» « et
«]’ane vient, mon pere [Sujet]». Pour ce type de langues le sujet,
bien que pas encore totalement au contrdle de son action, com-
mence juste a se voir en tant qu’acteur. On trouve cette construc-
tion en basque et essentiellement dans les langues du Caucase,
langues que connaissait particulierement bien Marr.

Le troisieme stade est le stade dit actif tel que nous le connais-
sons en francais ou en russe: le sujet d’un verbe transitif est au
méme cas que le sujet d’un verbe intransitif, différent de 1’objet
d’un verbe transitif. On aurait la la pleine expression reconnue
d’un Agent, ce troisieme stade serait 1’aboutissement actuel de
I’évolution des langues. On le trouve dans les langues indo-euro-
péennes et sémitiques.

La théorie des stades repose sur le postulat fondamental que la
structure syntaxique de la proposition est le reflet d’un type de
pensée, lui-méme reflet de la structure socio-€conomique.

Mesc¢aninov, cependant, au fur et a mesure qu’avance son tra-
vail de typologie, observe la coexistence des différents types de
construction dans la plupart des langues qu’il étudie. Et vers le
milieu des années quarante commence a €tre mis en doute dans le
travail méme des linguistes 1’idée de rapport direct de reflet, de
conditionnement socio-€conomique des structures syntaxiques.
Mescaninov travaille a découvrir des «catégories conceptuelles
universelles, qui, exprimées différemment dans les différentes



LA LANGUE DANS L'URSS DES ANNEES TRENTE 105

langues, refletent 1’unité de la conscience humaine». Mais il a
besoin de justifier son travail, ce qu’il fait en disant qu’il peut
servir de cadre théorique pour les grammaires contrastives, qui
étaient trés nécessaires dans la deuxieme phase de la campagne
d’alphabétisation, celle qui concernait une extension générale du
bilinguisme russo-national.

Comment le travail des linguistes sur la langue s’inscrit-il
dans I’air du temps de la fin des années trente?

En 1936 est promulguée une nouvelle constitution, qui met en
avant la notion d’Etat du peuple tout entier, de communauté
homogeéne. Au méme moment les linguistes poursuivent leurs
recherches en sociologie du langage et produisent un discours sur
la langue qui semble peu compatible avec la nouvelle définition
de la nation comme peuple tout entier.

Ainsi Zirmunskij la méme année explore le probléme de la
stratification sociale des langues, et poursuit la mise en cause de
I’idée de langue nationale entreprise par Nicolas Marr.

Des la mort de Marr le réle dominant de la linguistique dans
les sciences humaines en URSS décroit: par exemple les liens de
la langue et de la pensé€e ne sont plus du monopole des linguistes
et commencent a €tre €tudiés par des psychologues comme
Vygotskij, qui revendiquent a leur tour le role de science pilote
pour la psychologie, amenée a €tre la science sur la base de
laquelle se créerait une nouvelle personnalité humaine.

Aux alentours de 1937 ont lieu un certain nombre de change-
ments fondamentaux en politique internationale, dans les
demandes pratiques de la campagne d’alphabétisation, dans les
structures et la hiérarchie des institutions, qui créent un climat
plus favorable pour la linguistique traditionnelle et favorisent la
détérioration de la position privilégiée de la linguistique mar-
riste. Un indice des changements est la publication des ceuvres
majeures des linguistes occidentaux: Saussure est publié en
1933, Sapir en 1934, Vendryes en 1937, Meillet en 1938.

Mais le probléme-clé de cette période pour le domaine qui
nous occupe est la politique des nationalités et ses justification
1déologiques.

En 1937 le vent a déja tourné dans la question nationale.
L’Allemagne hitlérienne est vue non seulement comme menace
pour le monde, mais surtout pour I’Union Soviétique elle-méme,
écartant par la-méme tout réve de communisme international. En
lieu et place du cosmopolitisme, a qui Marr devait beaucoup de sa
puissance, la menace extérieure renforce la solidarité soviétique.



106 ETUDES DE LETTRES

La tendance a la solidarité coincide avec la deuxieme phase de
la campagne d’alphabétisation. Les plus grandes langues non
écrites des Républiques de 1’Union avaient été pourvues d’alpha-
bets latins a la fin des années 20, et le premier pas vers alphabé-
tisme généralisé avait été accompli. La deuxieme phase devait
étre le bilinguisme russo-national et I’extension de 1’enseigne-
ment du russe. Celui-ci devient obligatoire dans toutes les écoles
non-russes en 1938. C’est a cette méme époque que les langues
qui avaient un alphabet latin changent leur systeme d’écriture sur
la base de ’alphabet cyrillique.

Pendant les années de guerre de nouvelles institutions apparais-
sent qui se concentrent sur les études russes. La menace extérieure
est une grande unificatrice et l’identité derricre laquelle les
peuples de I’Union Soviétique s’unifiaient était russe par la forme.
C’est en 1942 qu’est créé I’'Institut de la langue russe a 1’Aca-
démie des Sciences, indépendant de [’Institut de linguistique;
I’Université de Moscou ouvre un Département d’études russes et
slaves en 1943 (qui n’existait pas en tant que tel auparavant).

Il redevient licite, non pas épistémologiquement mais idéolo-
giquement, d’étudier la tradition culturelle russe pré-révolution-
naire; c’est I’époque ou I’on met en avant le rdle primordial de la
science russe dans la science mondiale. Il redevient légitime
d’étudier et de publier la tradition linguistique russe.

Pourtant le discours sur la langue dans la linguistique «offi-
cielle», celle de la théorie marriste, demeure inchangé. Ce dis-
cours devient de plus en plus en décalage par rapport a un autre
discours, celui d’écrivains comme Gorki, qui en 1929 déja, au
premier Congres des écrivains paysans, déclarait:

I’inépuisable trésor de la langue populaire russe devrait per-
mettre aux écrivains de donner 2 a ce qui constitue la matiere
de leurs livres une expression éclatante, forte, précise. On peut
certes apprendre la langue russe chez les classiques, mais on
peut mieux encore y réussir en puisant chez celui qui en est la
source premiere, le peuple.

Dans ce texte s’annonce l’immense ambiguité du terme de
peuple, qui peut s’entendre sous son interprétation socialiste ou
son interprétation romantique, unanimiste.

Cette ambiguité fondamentale va se résoudre avec la victoire
sur I’Allemagne et le nationalisme farouche, parfois fanatique
qui la suivit, nourri du sentiment d’€tre entouré d’un monde hos-
tile. Voyons par exemple 1’histoire du mot «cosmopolitisme».

Dans la Grande encyclopédie soviétique publiée en 1937 le



LA LANGUE DANS L'URSS DES ANNEES TRENTE 107

cosmopolitisme est «un terme politique d’origine grecque déno-
tant 1’aspiration de la révolution prolétarienne a transformer le
monde entier en une patrie pour la classe ouvriere».

Dans I’édition de 1952 de la méme encyclopédie, le cosmopo-
litisme est «une idéologie bourgeoise réactionnaire qui rejette les
traditions nationales et la souveraineté nationale, préche I’indif-
férence envers la patrie et la culture nationale, et réclame 1’éta-
blissement d’un gouvernement et d’une citoyenneté mondiale».

A la fin des années 40 la tension qui s’était manifestée depuis
une dizaine d’années entre les différents discours sur la langue
atteint son paroxysme. De méme que la biologie soviétique
rejette la génétique comme théorie raciste, la linguistique sovié-
tique nie toute relation génétique entre les langue et s’accroche a
I’idée de strict déterminisme de la langue par la structure sociale.

Les linguistes marristes ne sont plus capables de répondre a la
demande pratique, qui est maintenant un programme d’enseigne-
ment du russe a grande échelle que le régime d’apreés guerre esti-
mait idéologiquement valable et nécessaire. La théorie marriste,
idéologiquement utile dans le passé, devenait entieérement inadap-
tée pour la nouvelle tiche consistant a unifier les Soviétiques der-
riere la science russe et la langue russe.

En juillet 1950 Staline allait intervenir lui-méme dans le débat
linguistique par une série de mises au point parues dans la
Pravda elle-méme.

Par une ironie de la controverse de 1950, Staline tient treés
exactement la position qui avait fait persécuter des linguistes
comme Polivanov vingt ans auparavant, a savoir que la langue ne
subit pas de changement révolutionnaire. La théorie sur I’homo-
généité de la masse parlante qu’il y développe est en accord avec
le texte de la Constitution de 1936 sur I’homogénéité sociale de
la société soviétique.

Ses théses peuvent €tre ramenées a ceci:

— la langue n’est pas une superstructure;

— la langue n’est pas un phénomene de classe, puisqu’elle
peut aussi bien «servir» la bourgeoisie que le prolétariat;

— la langue ne subit pas de transformation révolutionnaire apres
une révolution sociale. Paul Lafargue a tort de dire que la langue
francaise a changé soudainement apres la révolution francaise;

— la langue est un moyen de communication pour la commu-
nauté toute entiere, et pas pour une une seule classe;

— la tache de la linguistique est d’étudier les lois internes
d’évolution de la langue.



108 ETUDES DE LETTRES

Staline distingue entre les regles conservatrice de la gram-
maire et le lexique, plus souple, et plus perméable aux influences
de la réalité extra-linguistique, ce qui permet de rendre compte
de changements survenus dans la langue russe bien que celle-ci
n’ait pas fait de saut révolutionnaire, comme de justifier 1’afflux
de mots russes dans les langue nationales de I’URSS sans risque
pour I’identité de ces langue. Un nouveau type de raisonnement
sur la langue se met a fonctionner dans la politique linguistique:
Staline, refusant 1’idée de mélange des langue, parle de la vic-
toire d’une langue sur les autres. Un cadre est donné pour justi-
fier la suprématie du russe en URSS.

Ce cadre, qui devient obligatoire pour la linguistique sovié-
tique jusqu’a bien apres la déstalinisation commencée en 1956,
n’était pas apparu comme un coup de tonnerre dans un ciel bleu.
L’intervention était éminemment politique. Mais du point de vue
qui nous intéresse, a savoir le discours sur la langue, il faut bien
voir que c’était une facon de réduire la tension entre deux
discours incompatibles. Incompatibles par exemple étaient 1’idée
qui prévalait dans la linguistique marriste que la langue était
divisée en classes et 1’'idée de langue nationale qu’on peut voir
avancée des la fin des années 20 chez des écrivains comme Gorki
ou des 1945 chez des linguistes non marristes comme Vino-
gradov, qui écrit en cette année de fin de la guerre:

«La création d’une langue nationale commune est une étape
fondamentale dans I’histoire de chaque peuple. Ce n’est que dans
une telle langue que la nation recoit les moyens de 1’épanouisse-
ment total de ses forces spirituelles pour participer pleinement au
mouvement culturel mondial. Seule une langue nationale peut
devenir la base d’une science et d’une littérature nationales. Elle
assure l’'union de toutes les forces du peuple, elle contribue a
affermir la puissance politique d’une nation et a 1’augmentation de
son influence parmi les autres Etats. Il est naturel que la langue
nationale, comme bien collectif du peuple tout entier, [...] soit
I’objet de la fierté du peuple et de ses soins les plus attentifs», (fin
d’une citation que n’auraient pas démentie, je pense, des linguistes
romantiques comme August Schlegel ou Franz Bopp).

L S

Je peux maintenant conclure.
A. Meillet a dit: «Chaque si¢cle a la grammaire de sa philoso-
phie», ce qui a été retraduit par L.-J. Calvet par la formule:



LA LANGUE DANS L'URSS DES ANNEES TRENTE 109

«Chaque société a la linguistique de ses rapports de production».

J’ai voulu a mon tour proposer une interprétation des liens
entre une société et sa linguistique en disant:

«chaque société a le discours sur la langue qui correspond a
I’air du temps».

J’ai donc essayé de raconter une histoire, une histoire événe-
mentielle de la production linguistique en URSS. Mais j’ai
trouvé des difficultés a construire une linéarité. On peut raconter
les bouleversements institutionnels, la lutte des centres de
recherche pour le pouvoir. On peut faire le compte des exclu-
sions et des promotions administratives. On peut faire aussi 1’his-
toire de la tentative ou de la tentation de la maitrise politique du
signe et de la représentation. Mais cela ne nous fait pas avancer
dans la connaissance de 1’objet de la linguistique en URSS.

C’est que I’histoire d’une science, ou 1’histoire d’un concept,
cela ne se raconte pas. Ce ne peut pas €tre un récit. Cela a a voir
avec I’histoire tout court, mais ne l’accompagne pas, ne la
redouble pas. Ou plutdt cela la chevauche.

Qu’est-ce qui m’a empéché de produire une narration? Ce sont
les allers-et-retours constants dans les dates, dans les définitions,
dans les concepts.

Une seule constante, peut-€tre, dans ces renversements succes-
sifs est une philosophie de I’histoire qui affirme le sens unique
du devenir humain sous la catégorie du progres triomphant,
celle-1a méme qui en Occident est depuis des décennies en pleine
débicle: plus qu’une philosophie hégelienne, c’est une philoso-
phie positiviste et scientiste. Mais méme 1a, il n’y a pas vraie
continuité, car la place accordée aux formes de 1’évolution des
langue différe du tout au tout selon les périodes, entre Marr et
Staline, par exemple, ou a ’intérieur des différentes déclarations
de Staline sur la langue.

C’est qu’en URSS, dans les années tente, la linguistique est en
porte a faux.

Etrangement, il n’en va pas de méme pour d’autres sciences,
qui devraient a priori avoir des conséquences bien plus directes
sur le réel. Il en va ainsi de la biologie: les délires antigénétiques
de Lyssenko, qui déclarait pouvoir créer des variétés hybrides de
blé et de mais qui pourraient pousser en Sibérie n’ont pas empé-
ché que sa théorie soit dominante et seule reconnue en URSS
jusqu’a la fin de la période khrouchtchévienne. La biologie
serait-elle moins dangereuse pour le pouvoir que la probléma-
tique de la langue?



110 ETUDES DE LETTRES

J’ai essayé de faire fonctionner le discours soviétique sur la
langue autour d’une question: «pourquoi les langue changent-
elles et peut-on changer la langue?» et de montrer combien le
discours soviétique sur la langue est contraint de toutes parts par
un «air du temps» proprement soviétique: il fallait aller au bout
des conséquences du cadre €pistémologique a I'intérieur duquel
on allait penser la langue.

Mais la notion d’air du temps que j’ai introduite a marqué ses
limites et ses insuffisances, car on n’a jamais vu un air du temps
aussi stratifié, rempli d’autant de décalages, d’emboitements et
de recoupements hétérogenes.

Ainsi par exemple, la notion d’unanimisme dans une commu-
nauté linguistique homogene n’a pas la méme histoire dans les
écrits de linguistique, dans les textes littéraires et dans les docu-
ments officiels (on 1’a vu avec la Constitution de 1936).

De méme la théorie de la langue nationale n’a pas la méme
histoire selon les types de discours auxquels on la rapporte... Le
discours sur la langue tenu par les linguistes a méme ceci de hau-
tement singulier qu’il se trouve a la fin des années trente allant
en direction inverse des autres séries discursives sur la langue!

C’est la que se pose les problemes spécifiques de mon
domaine: les périodisations sont a construire, les synchronies a
délimiter.

Du point de vue épistémologique, plusieurs synchronies peu-
vent ne pas €tre contemporaines, au sens strictement chronolo-
gique: il peut y avoir décalage entre les séries (les discours sur la
langue dans les textes littéraires, les textes administratifs ou les
réflexions politiques sur la politique de la langue peuvent diver-
ger, se recouper, étre en contradiction partielle).

L’histoire d’une science n’est pas une ligne continue, I’histoire
des étapes sur la voie rectiligne menant de 1’erreur a la vérité, de
I’ignorance au savoir.

C’est I’histoire des ruptures, des discontinuités, des reprises,
des changements de perspective et de points de vue, et méme des
changements d’ objet.

Toutes ces séries discursives peuvent coexister, parallelement,
s’affronter ou s’ignorer.

Par exemple, y a-t-il un modele unique ou des modeles incom-
patibles derriere les séries disparates de discours sur la langue
dans I’URSS des années trente? Comment s’articulent ces séries
dispersées, discontinues et irrégulieres? Prenons la linguistique
romantique inspirée de Herder et Humboldt, par exemple.



LA LANGUE DANS L'URSS DES ANNEES TRENTE 111

Comment est-elle réinterprétée, retraduite dans une autre problé-
matique dans les années trente?

Ce n’est certes pas une pure répétition du méme, car dans les
années trente les conditions de production d’un discours roman-
tique sur la langue n’ont plus rien a voir avec celles du premier
tiers du XIXe siecle! Pourtant la question de la langue en URSS
dans les années trente a a voir avec le renversement des valeurs
qui eut lieu en Europe a la fin du XVlIlle siecle entre 1’universa-
lisme rationaliste et le romantisme des valeurs nationales,
I’époque des bouleversements qui meénent a la Révolution fran-
caise, I’époque ou la problématique d’Adam Smith, Turgot ou
J.J.Rousseau succede a celle de la Grammaire de Port-Royal.
Opposition a son tour décalée, retravaillée sur un autre terrain.

Cette perspective non continuiste, bien sir, doit beaucoup a
Michel Foucault. Mais appliquée au terrain du discours sur la
langue en URSS, terrain dont Foucault n’a jamais rien dit, elle
me semble promettre de nombreux développements.

L’intérét de cette histoire et de ses intrications est que les anta-
gonismes qui se font jour dans la linguistique soviétique des
années trente se retrouvent d’une maniére ou d’une autre, mais a
I’intérieur d’autres séries, actuellement et ailleurs, qu’on pense,
par exemple, a la facon dont un sociologue comme P. Bourdieu
envisage le probleme de la langue quand il parle de «langue 1égi-
time», ou au débat sur la langue nationale réouvert dans les
années 70 par des chercheurs aussi divers que J.-B. Marcellesi,
ou E. Balibar.

Un immense travail reste a faire dans ’exploration de ce terri-
toire ou presque tout reste a découvrir pour faire connaitre cette
problématique si curieuse qu’est I’étude des relations d’un pays a
sa langue.

Ainsi, comment isoler les unités auxquelles on a affaire: tous
les discours théoriques qui ont parlé de la langue forment-ils une
méme science? toutes les définitions de 1’objet de la linguistique
sont-elles la recherche et le lent affinement progressif d’un
méme concept, ou doit-on leur reconnaitre une incompatibilité
telle qu’il s’agira de sciences différentes?

On pourra €tudier le discours sur la langue chez les non lin-
guistes (en littérature, dans les textes administratifs, politiques,
philosophiques, ethnologiques) en tentant d’articuler ces séries
divergentes.

Et tout en questionnant la grammaire russe et les idées gram-
maticales sur la langue russe on pourra tenter de sortir d’une



112 ETUDES DE LETTRES

positivité empirique mais aussi de la rassurante rationalité des
arborescences syntaxiques.

Je peux revenir maintenant a la question que j’ai posée au
début de cet exposé: «quand est-on sorti du droit chemin? quand
y a-t-il eu bifurcation?»

Il me semble que les choses se sont gitées a partir du moment
ou le pouvoir politique a commencé a imposer une commande
utilitaire aux intellectuels. Ceci n’est pas une révélation, et je
n’ai fait la, assurément, qu’enfoncer une porte ouverte. En
revanche je crois qu’on a appris a se poser des questions sur
I’URSS d’abord: Marr et Staline ont en commun une cécité a
I’ordre propre de la langue, un désir de contourner a tout prix la
matérialité propre de la langue qui s’oppose a sa maitrise.

On peut également s’interroger sur I’URSS contemporaine et
voir qu’une grande partie des conflits nationaux actuels viennent
de la définition de la nation et de la langue par Staline. Si la
langue n’était qu’une forme, on n’aurait pas vu en 1989 des mil-
liers de manifestants moldaves dans les rues de Kisinev deman-
der le retour de leur langue a 1’alphabet latin. Mais on a vu aussi
que la définition stalinienne n’était pas 1’ceuvre d’un seul homme,
qu’elle avait elle-méme une histoire, qui devait nous faire ren-
voyer a la naissance de la linguistique romantique et de la théorie
herderienne de 1’équation peuple = langue.

Mais on a pu également s’interroger sur ce qu’était la langue
elle-méme. Nous aurons, les étudiants et moi, a explorer la langue
russe sous toutes ses manifestations, synchroniques et diachro-
niques, a en explorer I’histoire et rechercher I’unité, des premiers
textes des évangiles vieux-slaves aux éditoriaux des Nouvelles de
Moscou en passant par 1’élaboration des grammaires au XVIII®
siecle ou les tout nouveaux textes publicitaires soviétiques.

Nous ne sommes plus dans les années trente, I’URSS n’est plus
un pays inaccessible, tout €tudiant peut raisonnablement envisager
d’y effectuer plusieurs séjours au cours de ses études. D’autres
part nos outils de connaissance se sont diversifiés, j’ai essayé d’en
donner ici un exemple En tentant de définir la discipline qui est
la mienne j’ai voulu montrer que l’enseignement d’une langue
comme le russe trouvait une partie de son sens dans une approche
qui conjugue des savoirs apportés a priori par d’autres matieres.

Quel est ce lieu idéal pour un travail interdisciplinaire d’his-
toire, d’épistémologie et de linguistique, sinon une Faculté des
Lettres, lieu de complémentarité, Abbaye de Théleme des temps

moderne? Patrick SERIOT



	La question de la langue dans l'URSS des années trente

