
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1990)

Heft: 3

Artikel: Tristan und seine Mütter

Autor: Burg, Irene von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870708

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870708
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


TRISTAN UND SEINE MÜTTER

Cet article traite de l'influence de la perte précoce de la mère chez
Tristan, le héros du texte de Gottfried von Strassburg. L'absence de la mère
suscite un sentiment de manque affectif et de culpabilité qui l'amène à

rechercher inconsciemment l'image de sa mère. La nostalgie de l'image
maternelle favorise des relations de dépendance envers des femmes
protectrices. L'amour réparateur d'Isolde ravive chez Tristan la souffrance
issue de l'impossibilité de vivre la félicité de la symbiose.

Tristans Leben ist schon vor seiner Geburt vom Tode
gezeichnet: Sein Vater Riwalin stirbt auf dem Schlachtfeld und
seine Mutter Blanscheflûr erleidet einen geistigen Tod bevor sie
Tristan unter schweren Schmerzen auf die Welt bringt.

dâ was ir herze ersteinet,
da enwas niht lebenes inne
niwan diu lebende minne
und daz wil lebelîche leit,
daz lebende ûf ir leben streit.

[V. 1730-1734]

Trotz dieser tragischen Bedingungen entwickelt sich Tristan
zu einem Wunderkind und später zu einem vorbildlichen Ritter,
der die Vollkommenheit der damaligen höfisch-gesellschaftlichen

Anforderungen repräsentiert. Der frühe Verlust von Mutter
und Vater scheinen seine Entwicklung und Ausbildung nicht
beeinträchtigt zu haben. Doch dieser Eindruck täuscht. Der
Dichter thematisiert die Problematik des abwesenden Vaters, den
Verlust der Mutter erwähnt er kaum. Floraete wird als die ideale
Ersatzmutter umschrieben (V. 1941-9) und das Problem der toten
Mutter erscheint nachher nur noch indirekt formuliert. Das Ziel
dieser Analyse ist es, zu zeigen, dass Tristan den Verlust seiner
Mutter nie überwinden und verarbeiten konnte. In fast jeder



80 ÉTUDES DE LETTRES

Frau, die er trifft, sucht er unbewusst seine tote Mutter. Dies hat
vor allem in der Beziehung zu Isolde verhängnisvolle
Auswirkungen.

Bevor wir uns den Frauenfiguren1 im Text und damit dem
Problem der toten Mutter zuwenden, soll gezeigt werden, wie
Tristan den Verlust des Vaters zu verarbeiten glaubt. Im
Gegensatz zu dem unlösbaren Problem der toten Mutter, bietet
uns der Text überraschenderweise eine Lösung zum
Vaterproblem. Tristan hat einen Vater, Riwalin, verloren und kann nun
zwischen zwei Ersatzvätern, Rual di Foitenant, seinem Adoptivvater

und König Marke, seinem Erbvater wählen. Dieses heikle
psychologische Problem löst er klug und besonnen: Rual
überlässt er seinen Besitz und Marke will er als Ritter dienen.
Der Text betont die Unmöglichkeit einer solchen Teilung.

sich selben teilet er inzwei
gelîche und ebene alse ein ei
und gab ir ietwederem daz,
daz er wiste, daz im baz
an allen sînen dingen kam.

[V. 5687-56912]

Weiter heisst es, dass man „lip" und „guot", die zwei Dinge,
aus denen ein Mann besteht, nicht teilen könne, ohne dass „niht
an in beiden" bleibt. Aber Tristan kann, was sonst niemand
fertigbringt.

Dise rede die huop Tristan
riche unde willeclichen an
und ante s'ouch mit sinnen

[V. 5713-5]

Die Fragwürdigkeit eines solchen Vorgehens soll hier nicht
diskutiert werden. Wichtiger ist die Feststellung, dass Tristan als
eine Art „Supermann" dargestellt wird, der alles kann und zu
jedem, auch noch so schwierigen Problem, eine Lösung findet.

1. Die vorliegende Analyse befasst sich mit realistisch gemeinten
Frauenfiguren und geht nicht auf Konzepte oder Personifikationen wie die
Frau Minne ein.

2. Edmund Wiessner, Kommentar zu Heinrich Wittenwilers Ring,
Leipzig, 1936, S. 217: Bezüglich der Tischzuchten gibt Wiessner
Parallelstellen an, die bezeugen, dass es verpönt war, ein weiches Ei zu
teilen. Die Tischzuchten gehen vermutlich davon aus, dass es rein praktisch
gar nicht möglich ist, ein weiches Ei in zwei gleiche Teile zu teilen und
raten deshalb davon ab.



TRISTAN UND SEINE MÜTTER 81

Ein Höhepunkt von Tristans Karriere kann in der
Auseinandersetzung mit Morold gesehen werden. Schon vor dem Kampf
zeigt sich Tristan mutiger und entschlossener als alle anderen
Beteiligten. Er setzt seine Begabung und sein Leben ein, um
Cornwall aus Gurmuns Herrschaft zu befreien und gewinnt.
Eigentlich könnte der Autor seinen Helden jetzt sterben lassen
und ihm somit ein Denkmal setzen für seinen Mut und seine
Eigenlosigkeit, mit der er Marke und ganz Cornwall gerettet hat.
Tristan wäre somit einen Heldentod gestorben wie sein Vater.
Auch ein Überleben des Kampfes ohne tödliche Verletzung wäre
als Fortsetzung denkbar. Gottfried von Strassburg aber, wie
schon seine Vorgänger, lässt ihn tödlich vergiftet überleben und
führt ihn damit seiner nächsten Aufgabe zu. An dieser Stelle des
Textes rücken Frauen in den Mittelpunkt der Erzählung. Es sind
auch Frauen oder genauer eine Frau, die ihm die nächste
Aufgabe stellen, eine Aufgabe, an der der unbesiegbare Ritter
scheitern wird.

Tristans Begegnungen mit Frauen stehen jedesmal im
Zusammenhang mit Leben und Tod. Seine Mutter Blanscheflür
stirbt bei seiner Geburt. Floraete übernimmt die Mutterrolle und
rettet Tristan damit vor einer möglichen Rache Morgans. Ein
drittes Mal wird Tristan das Leben gegeben, als die Königin
Isolde ihn von seiner tödlichen Vergiftung heilt. Ein weiteres
Mal rettet ihn die Königin Isolde, indem sie ihre Tochter Isolde
davon abhält, den wehrlosen Tristan im Bade zu erschlagen.

„Nein tohter" sprach diu muoter dô

„ez enstât nû leider niht also,
daz wir uns mügen gerechen,
wir enwellen danne brechen
unser triuwe und unser ère."

[V. 10207-10211]

Der Text fügt allerdings hinzu, dass Tristan nichts zu
befürchten hatte, denn die „süeze wîpheit" von Isolde war stärker
als ihr Zorn. Brangaene kommt als dritte Frau hinzu und bestärkt
die Königin und ihre Tochter, Tristans Leben zu schonen.
Schliesslich setzt sich die Königin Isolde bei ihrem Mann
Gurmun für Tristan ein und rettet ihn somit nocheinmal vor
einem möglichen Tode. Tristans Leben liegt wiederholt in den
Händen von Frauen oder vielleicht genauer in den Händen von
Müttern. Blanscheflür und Floraete sind eindeutig Mutterfiguren.
Die Königin Isolde ist insofern eine, als sie Tristan das Leben



82 ÉTUDES DE LETTRES

schenkt, weniger durch ihren Entschluss, ihn zu verschonen und
die Versöhnung mit Gurmun herzustellen, als durch die Pflege
und Heilung seiner Vergiftung. Für Brangaene und Isolde ist
die Behauptung, sie seien Mutterfiguren, wesentlich problematischer.

Was bei allen bisher genannten Frauen zutrifft, ist ihre Macht
über Tristan. Sie bestimmen über sein Leben und seinen Tod. Der
vollkommene, bewunderte und als unbezwingbar geltende Held
ist diesen Frauen ausgeliefert. Seine ritterlichen Qualitäten
helfen ihm wenig, da Frauen nicht wie feindliche Ritter oder
Drachen mit Schwert und Lanze bekämpft werden können.
Sprachliche Gewandtheit und List dienen ihm als Waffen in der
Auseinandersetzung mit den drei Frauen an Gurmuns Hof. Er
appelliert aber vor allem an ihre Gnade.

,,â bêle Isôt, merzî, merzî!"
[V. 10228]

„genâde, ir süezen alle,
habet genâde wider mich!"

[V. 10468-10469]

Das Bild von Tristan, der um Gnade fleht, findet sich nur im
Zusammenhang mit Frauen, nie mit Männern. Frauen gegenüber
erscheint Tristan als entmündigt und abhängig.

Seit der Vergiftung im Kampf mit Morold bestimmen Frauen
das Schicksal von Tristan. Den verhängnisvollen Zaubertrank
braut Königin Isolde, um die Ehe zwischen ihrer Tochter und
dem König Marke zu sichern. Warum sich die Königin Sorgen
macht um diese Verbindung, ob sie vielleicht schon eine
Liebesbeziehung zwischen ihrer Tochter und Tristan bemerkt hat, soll
uns hier nicht beschäftigen. Wichtiger scheint die Tatsache, dass
eine Frau das Mittel zum Verhängnis herstellt und dass eine
zweite Frau, Brangaene, durch ihre Unachtsamkeit die
Katastrophe ermöglicht.

Eine „juncvrouwelin", also schon wieder eine Frau, bringt
Tristan und Isolde das Elixir auf dem Boot, und mit dem Trank
wird beiden ein neues Leben offenbar, das Leben der Liebe und
damit auch das Leiden oder der mögliche Tod, wie Brangaene es
ausdrückt.

„Ouwê Tristan unde Isôt,
diz tranc ist iuwer beider tôt!"

[V. 11705-11706]



TRISTAN UND SEINE MÜTTER 83

Nachdem Brangaene die Wirkung des Zaubertrankes
mitverfolgt hat, beschliesst sie den beiden Liebenden die Wahrheit
zu sagen. Die Eröffnung des Geheimnisses macht Brangaene zur
Vertrauten von Isolde und Tristan. Gleichzeitig befindet sich
Brangaene jetzt in einer Machtposition. Sie kann über das
Schicksal der Liebenden entscheiden. Teilt sie die verbotene
Leidenschaft König Marke mit, so sind Tristans und Isoldes
Leben in Gefahr3. Ihr aussergewöhnlicher Charakter und ihr
Schuldgefühl halten Brangaene von einem Verrat ab. Sie
verspricht im Gegenteil, zu helfen und später sich sogar zu
opfern, wenn sie ihre Jungfräulichkeit hergibt, um Marke in der
Hochzeitsnacht zu betrügen. Brangaene hat somit die Rolle einer
beschützenden, sich aufopfernden Frau inne, wie es in der
traditionellen Vorstellung von einer Mutter gegenüber ihren
Kindern erwartet wird. Es ist kein Zufall, dass der Text an dieser
Stelle die Liebenden mit den Ausdrücken „kindesche minnnaere"
und „tumben kinden" mit Kindern in Zusammenhang bringt.
Brangaene hat durch ihre Unachtsamkeit diese Liebe ermöglicht
und büsst ihr Vergehen, indem sie sich völlig in den Dienst der
Liebenden begibt. Der Verlust ihrer Jungfräulichkeit macht sie
zur Frau ohne Mann. Eine spätere Ehe ist für sie zur
Unmöglichkeit geworden. Hingegen hat sie zwei Menschen an
sich gebunden, oder zwei Kinder gewonnen, um den Aspekt der
totalen Abhängigkeit nocheinmal zu betonen4, welche in jeder
Hinsicht von ihr abhängig sind. Brangaenes Leben ist nun erfüllt
von dem Bestreben, die Liebenden zu schützen und zu
unterstützen. Sie trifft damit die Wahl zwischen einer
weiblichmütterlichen Opferrolle und einer möglichen, eher männlichen
Verhaltensweise, die darin bestände, Marke gegenüber ehrlich zu
sein und ihr Vergehen einzugestehen und zu büssen. Ihre Wahl
zeigt auch, dass sie Isolde gegenüber ihre „triuwe" bewahrt,
wobei die Freiwilligkeit dieses Handelns zumindest in Zweifel

3. Rüdiger Krohn, Tristan, Band 3, Kommentar, Stuttgart, 1981, S. 176:
Das Leben der beiden ist in Gefahr, da nach mittelalterlicher
Rechtsauffassung der betrogene Ehemann die ertappten Liebenden auf der
Stelle töten durfte.

4. Alexander Schwarz, Sprechaktgeschichte: Studien zu den
Liebeserklärungen in mittelalterlichen und modernen Tristandichtungen, Göppingen,
1984, S. 205-6: Die Abhängigkeit der Liebenden wird bei Schwarz als
„Verwirrtheit", die bis zur Handlungsunfähigkeit gehen kann, bezeichnet.
Die Notwendigkeit der Hilfe von aussen (z.B. durch Brangaene) wird
ebenfalls betont.



84 ÉTUDES DE LETTRES

gezogen werden muss. Als Frau und Abhängige von Isolde hat
sie eigentlich keine freie Wahl.

Die Abhängigkeit zwischen Brangaene und den Liebenden ist
eine Gegenseitige. Wenn Tristan sagt: „sterben wir, dâst nieman
schuldic an wan ir" (Y. 12115-6), verstärkt er Brangaenes
Schuldgefühl und schiebt ihr damit den grössten Teil der
Verantwortung zu. Isolde geht sogar soweit, dass sie Brangaene
umbringen lassen will, um sich aus der Abhängigkeit zu lösen.
Brangaenes unerschütterliche Treue nach dem missglückten
Mordanschlag ist bestimmt nicht nur ihrem makellosen Charakter

zuzuschreiben, sondern auch der erlebten Todesangst.
Zusammenfassend stellt man fest, dass Brangaene eine

Mutterrolle inne hat, weil die Liebenden von ihrer
Verschwiegenheit und vor allem von ihrer Aufopferung abhängen.
Allerdings ist sie keine „allmächtige" Mutter, denn die
Abhängigkeit ist gegenseitig, bedingt durch Tristans induzierte
Schuldgefühle und Isoldes Macht, die sich im versuchten
Mordanschlag gezeigt hat.

Das Problem der gegenseitigen Abhängigkeit bringt uns nun
zu der Beziehung zwischen den Liebenden. Die unterschiedlichsten

Deutungen dieser Liebesbeziehung sind schon
vorgeschlagen worden. Gemeinsam ist den meisten Interpretationen
die Betonung der idealen und irrealen Komponenten dieser
Liebe. Friedrich Ranke spricht von einem „Hohelied der
Allgewalt der Liebe", vermerkt aber gleichzeitig „die blutleere
Moral des Minnesangs in ihrer literarischen Lebensferne und
Unechtheit5". Er sieht Gottfrieds Liebesbild als „ein Wunschbild,
ein Ideal", das der Verwirklichung entbehrt6. Auch Wolfgang
Spiewok spricht davon, dass „Tristans und Isoldens Liebe sich
nur in der Unwirklichkeit zu entfalten vermag7". Bei Julius
Schwietering heisst es sogar, „Gottfried hat den endlichen Wert
seines Minneideals verabsolutiert, ihn ins Unendliche, Ewige und
Göttliche erhoben8".

Interpretationen jüngeren Datums sehen diese Liebe in einem
kritischeren Lichte. Walter Fuchs spricht von „jener Minne, die

5. Friedrich Ranke, „Die Allegorie der Minnegrotte in Gottfrieds
Tristan", in Gottfried von Strassburg, Hg. A. Wolf, Darmstadt, 1973, S. 22.

6. F. Ranke, „Die Allegorie...", S. 18.
7. Wolfgang Spiewok, „.Tristan und Isold' als Künstlerroman", in

Gottfried von Strassburg, Hg. A. Wolf, Darmstadt, 1973, S. 354.
8. Julius Schwietering, Die deutsche Dichtung des Mittelalters, Potsdam,

1941, S. 190.



TRISTAN UND SEINE MÜTTER 85

nicht ins Leben, sondern in den Tod strebt9". Ruth Goldschmidt
Kunzer kommentiert den krankhaften Aspekt dieser Beziehung10,
während W.T.H. Jackson wieder zum Resultat kommt, dass es
sich um die absolute und perfekte Liebe handle11.

Dass Gottfrieds Vorstellung der Liebe ideale und irreale Züge
trägt, ist allgemein akzeptiert und braucht hier nicht diskutiert
zu werden. Interessanter erscheinen die Aspekte, die diese
Beziehung in Wirklichkeitsnähe rücken.

Rüdiger Krohn behauptet, dass „Tristan und Isolde, mit allen
Anzeichen höfischer Vollkommenheit ausgestattet, offensichtlich
füreinander bestimmt sind", weiter spricht er von der
„überwältigenden Zuneigung der beiden, die totale, die fatale
Einsheit des Paares12". Dieser Auffassung kann nur zugestimmt
werden. Alles im Text beweist und beschreibt diese „totale
Einsheit", sowohl inhaltlich wie sprachlich durch die wiederholte
chiastische Anordnung von Begriffen wie „man" und ,,wîp",
„tôt" und „leben" und die Namen „Tristan" und „Isöt". Dieses
Ineinanderaufgehen von zwei Personen, das Verwischen der
Grenzen von zwei Individuen und die daraus resultierende totale,
gegenseitige Abhängigkeit soll hier mit dem Begriff symbio-
tische Beziehung oder kurz Symbiose umschrieben werden.

Das Fehlen einer Unterscheidung oder Abgrenzung zwischen
zwei Personen macht deutlich, dass es sich nicht um eine
Partnerschaft von zwei gleichberechtigten Individuen handelt.
Tristan und Isolde sind eins geworden, sie können nicht mehr
unabhängig voneinander existieren.

Nach dem Genuss des Liebeselixirs beschreibt Gottfried
Isolde als die aktivere Hälfte dieser symbiotischen Beziehung13.
Isolde ist öfter zum Handeln gezwungen als Tristan, da sie
ständig mit Marke konfrontiert ist und die liebende Ehefrau
spielen muss, während der Adoptivsohn Markes irgendwo auf sie
wartet. Er erwartet nicht seine Stiefmutter, die sie eigentlich
legal gesehen repräsentiert, sondern seine Geliebte. Isolde ist

9. Walter Fuchs, Der Tristanroman und die höfische Liebesnovelle,
Rorschach, 1967, S. 5.

10. Ruth Goldschmidt Kunzer, The Tristan of Gottfried von Strassburg:
An Ironie Perspective, Berkeley / Los Angeles, 1973, S. 161.

11. W.T.H. Jackson, The Anatomy of Love: The Tristan of Gottfried von
Strassburg, New York / London, 1971, S. 270.

12. R. Krohn, Tristan, S. 254.
13. Schwarz spricht von der „leitenden Rolle" der Frau bei Tristan und

Isolde, S. 99.



86 ÉTUDES DE LETTRES

also gleichzeitig die Geliebte von Tristan und die Bettgefährtin
von Marke und legal gesehen die Adoptivmutter von Tristan und
die Ehefrau von Marke. Was uns hier interessiert, ist zu sehen,
inwiefern die Liebe Isoldes zu Tristan mütterliche Aspekte
enthält und welche Konsequenzen diesselbe haben.

Eine interessante Textstelle zu diesem Problem ist der Dialog
der beiden Liebenden über den Ausdruck „lameir". Drei
Auslegearten erwähnt der Text: „minnen", „bitter" und das „mer".
Eine vierte Erklärung wäre die Interpretation von „lameir" als
„la mère", die Mutter14. Es steckt also auch mütterliche Liebe in
der Beziehung zwischen Tristan und Isolde. Diese mütterliche
Liebe ist bitter, denn sie ist durch die Trennung charakterisiert.
Die Mutterliebe zeichnet sich durch die schmerzliche Trennung
der Mutter von dem Kinde aus, wenn das Kind selbständig und
unabhängig wird. Isolde hat logischerweise die Rolle der Mutter
und Tristan die Rolle des Kindes inne. Auch ihre Beziehung ist
schmerzhaft, denn sie sind ständig mit kurzfristigen Trennungen
konfrontiert und auch mit der Gewissheit, dass ihre Beziehung
durch ihren ehebrecherischen Aspekt auf die Dauer nicht
weiterexistieren kann, das heisst eine definitive Trennung
bedroht ständig ihr Glück.

Man könnte sich nun vorstellen, dass Gottfried die Idee der
symbiotischen Liebe weiterentwickelt, sie umwandelt in eine
andere Form von Zuneigung, eine dauerhaftere und konfliktärmere.

Doch der Dichter zeigt uns eine statische Liebesvorstellung

und deren Fatalität. Wenn man sich aber Isoldes und
Tristans Reaktionen auf die regelmässigen Trennungen ansieht,
scheint sich bei Tristan so etwas wie eine Entwicklung oder
wenigstens eine Änderung seines Verhalten anzudeuten15.

14. Vergleiche „lameir" (V. 11986) mit afr. „la mere" für „Mutter" (A.J.
Greimas, Dictionnaire de l'Ancien Français jusqu'au milieu du XIVe siècle,
Paris, 1968.)

15. Im Text sind lediglich die Anlagen zu einer möglichen Entwicklung
vorhanden: die Entwicklung selbst findet nicht statt. Die Figur Tristans ist
auch nicht als Individuum dargestellt. Sie repräsentiert vielmehr die
exemplarische Tragik einer symbiotischen Mutterbeziehung und damit ein
psychologisches Problem von überindividueller Bedeutung. In diesem
Sinne stimme ich Haug zu, wenn er „neuzeitliche Individualitäts- und
Entwicklungsbegriffe" als „Fehler fast aller, Tristan-Interpretationen" bezeichnet.

(Walter Haug, „Gottfrieds von Strassburg ,Tristan' — Sexueller
Sündenfall oder erotische Utopie", in Kontroversen, alte und neue, Band 1,

Ansprachen, Plenarvorträge, Berichte, Hg. A. Schöne, Göttingen, 1986,
S. 51.)



TRISTAN UND SEINE MÜTTER 87

Die Passage mit dem Hündchen Petitcrü soll hier als Beispiel
dienen. Tristan riskiert sein Leben, um dieses Hündchen seiner
Geliebten schicken zu können. Aus Liebe will er ihr dieses
Wundertier schenken; aus Liebe will er, dass seine Geliebte ihren
Kummer vergisst. Würde Isolde diesen Trost akzeptieren, so
könnte bestimmt eine Veränderung der Liebesbeziehung
festgestellt werden. Wenn sich Isolde weniger nach Tristan sehnte,
wäre dies als ein Verlust der Intensität ihrer Leidenschaft zu
sehen. Die totale Abhängigkeit würde gemildert. Eine gewisse
Distanz zwischen den Liebenden würde sich installieren, eine
Distanz, die von Tristan unbewusst gewünscht wurde, damit
seine Geliebte weniger um ihn leidet. Tristans unbewusster
Distanzierungsversuch scheitert, denn Isolde reisst dem Hündchen

das Glöcklein ab und zerstört damit seine Zauberkraft. Ihre
Argumentation „solt ich âne in nu lebende sîn vrô unde
vröudebaere und daz er trûric waere?" (V. 16382-4) klingt wenig
überzeugend und enthält eindeutig masochistische Züge16. Die
Vorstellung, dass Frauen das Leiden künstlich verstärken und
unterhalten wird auch an anderer Stelle im Text erwähnt.

als ir wol wizzet, daz diu wîp
vil nähe gênde clage hânt,
dâ in diu leit ze herzen gânt.
si sähen disen töten man
durch niht niwan durch jâmer an,
durch daz ir herzeswaere
al deste groezer waere.

[V. 7170-76]

Isolde und ihre Mutter jammern hier um den Tod von Morold.
Etwas später folgt ein Kommentar, der diese Klagen kritisch
beleuchtet und deren Sinnlosigkeit vermerkt.

tribe ich nu michel maere
on ir aller swaere
und von ir clage, waz hülfe daz?
uns waere nihtes deste baz.

[V. 7197-200]

16. Louise Gnädiger, Hiudan und Petitcreiu (Gestalt und Figur des Hundes
in der mittelalterlichen Tristandichtung), Zürich, 1971, S. 27: Bei Gnädiger
wird das Abreissen des Glöckleins positiv als Akt der Selbstlosigkeit
interpretiert. Die eindeutig masochistische Seite, d.h. das sinnlose Erhalten
und Unterhalten von Leiden, wird nicht erwähnt.



88 ÉTUDES DE LETTRES

Nach der Entdeckung ihrer Liebe durch Marke verlässt Tristan
das Land. Isolde verabschiedet sich von Tristan, indem sie ihn
auffordert, ihr immer und bis in den Tod treu zu bleiben.

durch nieman sô vergezzet mîn.
wir zwei wir haben liep unde leit
mit solher gesellekeit
her unz an dise stunde brâht;
wir suln die selben andâht
billîche leiten ûf den tôt.

[V. 18322-7]

Damit wird es für Tristan fast zur Unmöglichkeit, sich von
Isolde und dieser unglückbringenden Beziehung zu distanzieren.
Sein gesellschaftliches Ansehen und sein inneres Gleichgewicht
bleiben gefährdet. Isolde will und kann ihn nicht aus ihrer
Abhängigkeit entlassen und versperrt ihm so die Möglichkeit,
mit einer anderen Frau glücklich zu werden. Sie lässt Tristan also
weiterleiden und unterhält gleichzeitig ihren eigenen Schmerz:

ich wil mich gerne twingen
an allen mînen dingen,
daz ich min unde sin entwese,
durch daz er mir unde ime genese.

[V. 18597-600]

Isolde opfert ihr ganzes Leben ihrem Geliebten. Ihre
Opferbereitschaft entspricht dem traditionellen Mutterbild und zeigt
sie als die „gute, selbstlose Mutter". Die tragische Sinnlosigkeit
dieses Opfers enthält aber gleichzeitig die pathologische Seite
einer „allmächtigen Mutter", die ihr Kind oder ihr zweites Selbst
in der Symbiose nicht freigeben kann und ihm damit die
Selbständigkeit verunmöglicht. Solange die Symbiose
weiterexistiert kann es für Tristan keine befriedigende Liebesbeziehung
mit Isolde Weisshand geben.

Trotzdem zeigt die Beschreibung der fast geglückten
Verführung Tristans durch Isolde Weisshand, dass Tristan
unbewusst, und später auch bewusst, eine Verbindung zu einer
Frau sucht, die weniger von Leiden und Schuldgefühlen belastet
ist.

wil ich zeteilen und zelân
mine minne und mine meine
an maneger danne an eine,
gewende ich ine sinne
mê danne an eine minne,



TRISTAN UND SEINE MÜTTER 89

ich wirde lîhte dervan
ein triurelôser Tristan.

[V. 194458-64]

Während Isolde in ihrem Leiden verharrt, scheint Tristan
einen Ausweg zu suchen. Mit Argumenten wie „ich lîde alze
vergebene disen kumber unde dise nôt" (V. 19474-5) und einem
deutlich ausgesprochenen Zweifel an Isoldes Treue „nu bin ich
trûric, ir sît vrô. sich senent mine sinne nâch iuwerre minne und
iuwer sinne senent sich, ich waene, maezlîch umbe mich" (V.
19484-8), versucht Tristan seine Empfindungen gegenüber Isolde
Weisshand zu rechtfertigen. Die Gefühle Tristans sind diesmal
nicht von der Ausschliesslichkeit und Einzigartigkeit geprägt wie
es bei Isolde der Fall war. Tristan zeigt die sinnlich-menschlichen

Bedürfnisse eines Durchschnittmenschens oder besser
Durchschnittmannes. Isolde Weisshand würde ihn vor allem
körperlich befriedigen, aber sie könnte nie die Stelle und die
Wichtigkeit von Isolde einnehmen. Isolde war die ideale Frau für
Tristan im Sinne einer perfekten Ergänzung von Tristans Wesen;
eine Ergänzung von solch einer Harmonie, dass aus zwei
Personen eine Einheit, eine Symbiose entstand. Isolde Weisshand
ist weit davon entfernt, eine Beziehung von vergleichbarer
Bedeutung für Tristan bieten zu können. Sie besitzt auch als
einzige der bisher analysierten Frauen keine betont mütterliche
Seite. Ihr fehlt es an Macht und Aufopferung. Dieses Fehlen
kann positiv gewertet werden, da kein Anlass zu Opfer oder
Machtausübung besteht. Isolde spielt die Rolle der demütigen,
unterwürfigen Frau und repräsentiert damit eine ideale Ehefrau
für Tristan17. An der Stelle, wo Gottfrieds Text abbricht, bietet
sich Tristan die Möglichkeit, eine gewöhnliche, für die Zeit
durchaus realistische Ehe eingehen zu können. Ulrich von
Türheim und Heinrich von Freiberg schlagen diese Ehe als

Fortsetzung vor, lassen Tristan die Ehe aber nicht vollziehen und
respektieren in diesem Punkte die innere Logik von Gottfrieds
Werk. Der fehlende Vollzug der Ehe bestätigt die oben gemachte
Behauptung, dass Tristan keiner befriedigenden Beziehung zu

17. Joachim Bumke, Höfische Kultur, München, 1986, S. 481:
„Schamhaftigkeit, Keuschheit, Reinheit standen in den Tugendkatalogen
für Frauen obenan, gefolgt von Werten eines eher passiven Verhaltens:
Sanftmütigkeit, Bescheidenheit, Barmherzigkeit, Güte und Demut."



90 ÉTUDES DE LETTRES

einer Frau fähig ist, solange die Symbiose mit Isolde in ihrer
Ausschliesslichkeit weiterbesteht.

Das Verhältnis zu Isolde Weisshand bedeutet für Tristan
„einen Umschwung und Abfall von der idealen Liebe zu
Isolde18". Isoldes Liebe füllt in Tristan die Leere, die seine tote
Mutter hinterlassen hat. Sie ist die perfekte Ergänzung von
Tristans Wesen. Isolde Weisshands Liebe hingegen entspricht
eher den Bedürfnissen eines Durchschnittsmannes als denen
eines ausserordentlichen Ritters: sie wirkt sehr menschlich,
bescheiden, beinahe banal. Jedoch hätte sie, wie bereits erwähnt,
den grossen Vorteil, dass sie im Vergleich zu Isoldens Liebe
Tristan mit weniger Schuldgefühlen belasten würde. Isolde
entspricht dem idealen Mutterbild, indem sie Tristan total
befriedigen kann, was Isolde Weisshand, die einzige Frauenfigur
im Text, die praktisch keine mütterlichen Attribute aufzeigt,
nicht möglich ist. Gleichzeitig leidet aber Tristan unter Isoldes
Zuneigung, da sie ihn als übermächtige Mutter entmündigt und
in totaler Abhängigkeit hält.

Die Komponenten von „liep unde leit" in Gottfried von
Strassburgs Minnekonzept erscheinen somit umdefiniert als
totale Liebesbefriedigung und Entmündigung innerhalb einer
Liebe, die der symbiotischen Mutterliebe nahesteht. Dieser
Befund öffnet neue Interpretationsmöglichkeiten der komplexen
Liebesbeziehung zwischen Tristan und Isolde: unter anderem
erlaubt er den Topos von der „Gefangenschaft der Liebenden19"
neu zu interpretieren und den allzu oft ideell überhöhten Aspekt
der Liebe zugunsten einer genaueren, kritischeren Analyse des
Leidens zurückzustellen.

Irene von BURG

18. Rüdiger Schnell, Causa Amoris, Liebeskonzeption und
Liebesdarstellung in der mittelalterlichen Literatur, Bern, 1985, S. 337.

19. R. Schnell, Causa Amoris, S. 32.


	Tristan und seine Mütter

