Zeitschrift: Etudes de Lettres : revue de la Faculté des lettres de I'Université de

Lausanne
Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres
Band: - (1990)
Heft: 3
Artikel: Zerbrechende Harte : Uberlegungen zu Nietzsches Bildbriichen
Autor: Muller Farguell, Roger
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-870706

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-870706
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ZERBRECHENDE HARTE —
UBERLEGUNGEN ZU NIETZSCHES BILDBRUCHEN

Cet essai tente de faire une lecture rhétorique des textes nietzschéens.
Selon notre thése, les métaphores de Nietzsche sont générées par un méca-
nisme auto-destructif qui brise tout effet persuasif. On peut dire que
Nietzsche permet de «lire» les images pétrifiées de ses textes avec la force
du «marteau». La métaphore du «marteau», cette figure nietzschéenne
controversée, a ici avant tout une fonction rhétorique provoquant des cata-
chréses dans le texte afin de déconstruire la sémantique du durcissement.

Warte, ein Hirtestes warnt aus der Ferne das
Harte. Wehe — : abwesender Hammer holt aus!

Rainer Maria Rilke: Sonette an Orpheus, 2, XII

Besonders iiber eine Streitfrage hat sich die Debatte um
Nietzsche nicht beruhigen konnen: Wie soll die vorgetragene
Harte im Gestus von Nietzsches Texten mit der spielerischen
Leichtigkeit seiner Wortfiigungen und seiner tanzenden
Metaphernsprache harmonieren kénnen? Man denke dabei nur an
den Zarathustra: unversohnlich stosst hier das oftmals briiskie-
rende Pathos der Hirte mit der rhetorischen Sensibilitdt des
Textes zusammen. Bei der kritischen Lektiire von Nietzsches
Texten kann diese Diskrepanz fast unertriglich werden; beun-
ruhigend wird sie erst recht seit der Vereinnahmung Nietzsches
durch die nationalsozialistische Ideologie. Schon ein kurzer
Blick auf die Geschichte der Nietzsche-Rezeption ldsst deutlich
erkennen, wie die harte Machtgebirde in Nietzsches Sprache im
Triumphzug der jeweils gefeierten Ideologie mitgefiihrt wurde.
Sentenzhaft verdinglicht liessen sich Nietzsches Kraftworte im
Ringen um Wertstabilitdt einerseits und revolutionédre ,,Umwer-
tung aller Werte* andererseits propagandistisch in Anschlag brin-
gen. Im Zuge dieser ideologischen Ausbeutung Nietzsches hat
sich das Réasonnement wiederholt solchen Werten zugewendet,



60 ETUDES DE LETTRES

die, wie Ernst Bertram schreibt, selbst Nietzsches ,kiinstlich
gehirteter Hammerwille unzertriimmert liess!'*“. Aber auch ein
revolutiondrer Denker wie Georg Lukacs hat Nietzsche noch
apriori auf diese ,,Hiarte* festlegen wollen. In ithm hat der spite
Lukacs den ,,philosophischen Sturmbock* gesehen, der im revo-
lutiondren Gestus der kreativen Umwertung auch vor den
Begriffen der Rationalitit nicht haltgemacht und damit die
Zerstorung der Vernunft mitzuverantworten habe?2.

Die nachfolgenden Uberlegungen wollen nichts anderem
dienen, als die eben skizzierten Kraftlinien wieder in das Innere
des Darstellungsraumes zuriickzubiegen, woher sie allererst ihre
suggestive Wirkung bezogen haben. In Nietzsches Text — und
genauer: in der Logik seiner Sprachbilder — wiire bestenfalls der
Sprengstoff zu finden, der solche Deutungsmuster, wie die oben
genannten, aufbrechen konnte. Nietzsches Sprachbilder, so lautet
unsere These, werden durch einen autodestruktiven Mecha-
nismus generiert, der jede persuasive Wirkung seiner Texte
bricht. Am inkriminierten Begriff der ,Hirte* wird zu zeigen
sein, wie Nietzsche die versteinerten Sprachbilder seiner Texte
mit der rhetorischen Gewalt des Hammers liest. Die Metapher
des ,,Hammers*, diese gleichfalls umstrittene Denkfigur Nietz-
sches, soll dabei zunichst in ihrer rhetorischen Funktion verstan-
den werden. Es gilt zu beobachten, in welcher Weise die
Rhetorik Nietzsches gegen die Semantik der ,,Harte* arbeitet,
etwa dort, wo sie vorfiihrt, ,,wie man mit dem Hammer philoso-
phiert” und dabei lernt, ,,mit dem Hammer Fragen zu stellen3‘.

Wir wollen der Frage nachgehen, inwiefern die Semantik der
, Hirte“ in Nietzsches Texten ihrerseits durch die rhetorische
Figur des Bildbruches, also der Katachrese, geregelt wird. Wenn
— der Bildlogik folgend — nur das harte Bild brechen kann, so
wire vermittels der Figur der Katachrese noch eine poetolo-
gische Dimension in Nietzsches Texten zu entdecken, die einen
unnachgiebigen Gestus zwar behauptet, diesen in rhetorischer
Hinsicht aber unterminiert. Gerade die notwendige Figuralitit

1. Ernst BERTRAM, Nietzsche — Versuch einer Mythologie, Berlin, 1929,

2. Georg LuUkAcs, Die Zerstorung der Vernunft, Darmstadt / Neuwied,
1973, Bd. 11, S. 71.

3. Friedrich NIETZSCHE, Gdtzen-Ddmmerung, in Kritische Gesamt-
ausgabe, Hg. G. Colli und M. Montinari, Berlin, 1968 ff, Abt VI, Bd. 3,
S. 51. Das Werk Nietzsches wird im folgenden nach dieser Ausgabe mit
Band- und Seitenzahl zitiert.



NIETZSCHES BILDBRUCHE 61

der Sprache ist es denn auch, die es Nietzsche erlaubt, die
Stabilitdt semantischer Wertgefiige aufzuheben, indem er mit den
Tropen seiner Texte streng nach den Regeln der antiken Rhetorik
verfahrt. Die unerhorte Logik und die bildsprachliche Prézision
die er dabei eingesetzt hat, ist — als angewandte Sprachskepsis
— auch aus der ideologiekritisch orientierten Diskussion um
Nietzsches harte-allzuharte Texte nicht mehr wegzudenken. Eine
Ideologiekritik indessen, die sich heute noch dagegen ver-
schliesst, auf diese zerbrechende Hirte in Nietzsches Texten hin-
zuhoren, tut dies selbst auf die Gefahr hin, daran zu zerbrechen.

Die zerbrochenen und die halbfertig neugeschriebenen Tafeln
um sich gelagert, ldsst Nietzsche seinen Zarathustra vor der
Genesung noch einmal ruhen, um ihn dann im priesterlichen
Gestus der Umwertung aller Werte zum Schlag gegen die Alten
Tafeln ausholen zu lassen. Kein Zweifel, dass nur Worttafeln von
seinen Wortschldgen getroffen werden konnen und so Zara-
thustras Rede, die sich immer monologisierend vortréigt, doch nur
ihre eigene Sprache meinen kann, wenn sie zuschldgt, und dass
dort, wo sie die Tafeln zerbricht, sie auch die Spriiche der alten
Sprache zu neuen Worten ,zerspricht* (VI/1, 253). Diese
Rhetorik der Zerstorung polemisiert hier mit dem Bruchstiick
gegen den ,Geist der Schwere*, der sich als autoritdre
Wertsetzung in den Tafeln festgeschrieben hat.

Die Zerschlagung der Tafeln gilt ebenso der Zersplitterung der
Totalitdt wie der Fragmentierung des Wortes, doch ist sie am
Gefiige der entstehenden Worttriimmer vital interessiert. Dieser
Umgang mit Sprache weist auf Nietzsches durchaus romantisch
gepragtes Verstidndnis des Textes zuriick, der das Fragment vor
dem Ganzen privilegiert. Seine Texte offenbaren ihre poetolo-
gische Dimension gerade dort, wo sich die Kreativitdt ihrer
Sprache — oftmals schmerzlich — gegen das abgeschlossene
und fertige Produkt der eigenen sprachlichen Schopfung
wendet*. An Nietzsches Texten scheint alles ,,Bruchstiick und
zerstorte Totalitdt zu sein; ihr poetisches Gefiige wird in denjeni-
gen Momenten lesbar, da es sprachlich zerfillt und umgeformt
wird. Die Rhetorik der Zerstorung, die in verschiedenen
Schriften Nietzsches auftaucht, kollidiert aus innerer Notwendig-
keit mit der Metaphorik der ,,Hérte”, die den Totalitdtsanspruch

4. Vgl.: M. STINGELIN, ,Nietzsches Wortspiel als Reflexion auf
poet(olog)ische Verfahren®, in Nietzsche Studien, 17, S. 336-368.



62 ETUDES DE LETTRES

von Nietzsches Texten zu stabilisieren scheint. Wenn demnach
bei Nietzsche Der Hammer redet, wie etwa am Ausgang der
Gotzen-Ddammerung (V1/3, 157), so hebt er damit iiber den
Gegenstand der ,Hirte* zu sprechen an. Dieselbe Textsequenz,
in welcher Der Hammer redet, findet sich allerdings schon im
dritten Buch des Zarathustra. Nietzsche ldsst hier die Zertriim-
merung der Gesetzestafeln durch die Wortschlige seines
Zarathustra in ein Gleichnis miinden. Es ist dies eine kurze
Episode in Form eines Dialogs zwischen einem Diamanten und
einer Kiichenkohle, in welcher er ein Lehrstiick iiber die
Differenz der ,Hirte* gleichsam als ein Allegorienspiel von
Briidern inszeniert:

»Warum so hart !*“ — sprach zum Diamanten einst die Kiichen-
Kohle; ,,sind wir denn nicht Nah-Verwandte 7* —

Warum so weich ? Oh meine Briider, also frage ich euch: seid
ihr denn nicht — meine Briider ?

Warum so weich, so weichend und nachgebend ? Warum ist so
viel Leugnung, Verleugnung in eurem Herzen ? So wenig
Schicksal in eurem Blicke ? Und wollt ihr nicht Schicksale sein
und Unerbittliche: wie kdnntet ihr mit mir — siegen ?

Und wenn eure Hirte nicht blitzen und schneiden und zer-
schneiden will: wie konntet ihr einst mit mir — schaffen ?

Die Schaffenden nimlich sind hart. Und Seligkeit muss es euch
diinken, eure Hand auf Jahrtausende zu driicken wie auf
Wachs, —

— Seligkeit, auf dem Willen von Jahrtausenden zu schreiben
wie auf Erz, — hirter als Erz, edler als Erz. Ganz hart ist allein
das Edelste. Diese neue Tafel, oh meine Briider, stelle ich iiber

euch:werdet hart ! —
[VI/1, 264]

Dieser Dialog erprobt die Prignanz einer Metapher. Was ldsst
sich mit der Metapher der ,,Hirte* aufpridgen und zerschneiden,
was mit ihr schaffen und schreiben? Die Bildlogik dieser Rede
argumentiert mit einem harten Wort auf weichem Grund. Das
Attribut der ,,Harte” unterscheidet das Prigen vom Geprigten
ganz in Analogie zur Differenz, die auch den Diamanten von der
Kiichenkohle trennt. Indessen wird das Attribut der ,,Hirte* dort
zur Metapher, wo es sich auf den Schreibprozess selbst iibertra-
gen ldsst. Als iibertragene ,,Hérte* erlaubt es dem Schreiben, sich
dem Willen aufzuprigen, als wire dessen eherne Hérte nunmehr
nichts weiter als Wachs. Ja, der literarisch bewihrte Topos des
unnachgiebigen Erzes bietet sich dieser Rhetorik der Verformung



NIETZSCHES BILDBRUCHE 63

aller Formen geradezu an, um von ihr wie Butter zerschnitten zu
werden. Die Differenz, die zwischen der kreativen , Hirte* des
sprachlichen Vorgehens und dem verhirteten Stoff besteht, den
sie bearbeitet, ist fiir diesen Prozess konstitutiv. Hirter als Erz ist
dem Schaffenden die metaphorische Kreativitidt der Sprache, die
auch diese ,,neue Tafel” schreibend deformiert, indem sie die
Differenz zu deren Hartsein auf ein erneutes Schreiben iibertrégt,
das dadurch seinerseits an prégender ,Hirte* gewinnt. Erst
schreibend wird so die Hirte des Schaffenden erkannt und
zugleich vom Hartsein des Geschaffenen unterschieden. ,,Selig-
keit auf dem Willen von Jahrtausenden zu schreiben wie auf
Erz“. Seligkeit des Schreibens, wo es Hartes in Weiches trans-
formiert. Solange dieser Prozess poetischer Ubertragung in Gang
gehalten wird, bleiben die oft missbrauchten harten Tat-Sachen
in Nietzsches Zarathustra weich und verformbar. Daher kann von
dieser Poetik des Schreibens gesagt werden, sie sei zum ,,Steiner-
weichen®. Sie libertragt die scheinbare ,Hiarte* des Gegen-
standes, von dem sie spricht, auf die Weise, iiber ihn zu
sprechen, und iiberwindet so dessen Unnachgiebigkeit durch die
Metaphorik seiner Beschreibung. Erst so, als metaphorisches
Schreiben, wird verstdndlich, was Nietzsche in Menschliches,
Allzumenschliches iiber das Verfassen von Prosa bemerkt, wenn er
sagt, es werde an einer Seite Prosa ,,wie an einer Bildsdule* gear-
beitet (IV/3, 233).

In der rhetorisch durchgeformten Sprache Nietzsches® wird
die Metaphorik der ,Hirte* zum Mittel der Entfaltung einer
unbegrenzten Kreativitit, die sich aus der verhirteten Faktizitit
schreibend zu emanzipieren sucht; der Prozess des Schreibens
treibt iliber die Hirte seines Gegenstandes kreativ hinaus. Nicht
umsonst zerbricht in der Welt Zarathustras notwendig der, wel-
cher an der Hirte des Wortes sich unmittelbar misst und es in
seiner endgiiltigen Bedeutung aussprechen will, anstatt es, der
Bildlogik der Metapher folgend, zu biegen und es weiter zu
»zersprechen. Davon zeugt das Gesprich in der Stille, da
Zarathustra dem Zwang nicht weichen will, den Namen seiner

5. In seinem Essay ,Nietzsches Philosophie im Lichte unserer
Erfahrung* hat Thomas MANN darauf hingewiesen, dass Nietzsche seinen
Zarathustra am Leitfaden der Rhetorik, nicht nach epischem
Gestaltungsmuster geschaffen habe: ,,[...] Zarathustra mit [...] seinem
,Werdet hart!* und seinen Ténzerbeinen ist keine Schopfung, er ist
Rhetorik, [...].“ (in Literarische Portraits, Ziirich, 1960, S. 401 f.)



64 ETUDES DE LETTRES

,furchtbaren Herrin® — und nur diesen einen — auszusprechen,
an dem er selbst zerbriache. Hier heisst es drohend: ,,Was liegt an
dir, Zarathustra ! Sprich dein Wort und zerbrich !* (VI/1, 184).

Dass das ,,Hart und Starr-Werden einer Metapher® durchaus
nicht fiir deren Bestdndigkeit biirgen kann, hat Nietzsche in sei-
ner Schrift Uber Wahrheit und Liige im aussermoralischen Sinn
nachgetragen (II/2, 378). Natiirlich ist dieses ,,Hart- und Starr-
werden® seinerseits eine rhetorische Figur, die den Text bezeich-
net. Diese Metapher der , Hirte* bietet sich der rhetorischen
Dekonstruktion deshalb in besonderem Masse an, weil sie selbst
Teil des Textes ist, den sie verbildlicht®.

Die Monologe in Nietzsches Zarathustra werden von der Idee
der Versteinerung geradezu magisch angezogen; ist es doch sein
erkliarter Anspruch, gerade das, was wie Steine und Gesetzes-
tafeln unverwiistliche Hérte verspricht, buchstiblich aufzuknak-
ken, indem er sich der polyvalenten Struktur der Metapher
kreativ bedient. Nietzsches poetische Formgebung, so liesse sich
sagen, ist eine ,Rhetorik auf Biegen und Brechen®. Seine
Rhetorik ist gekennzeichnet durch einen kalkulierten Gebrauch
des Bildbruches, dem logischen Sprung oder der Partial-
verformung des Sprachbildes; und namentlich die durchgehaltene
Verwendung der Katachresis, Metabasis, Paronomasie, Meta-
lepsis und des Metaplasmus, lassen jede gradlinige Lektiire sei-
ner Texte zu einem aussichtslosen Unterfangen werden.
Zerbrochen und zersprochen wie die alten Tafeln Zarathustras
(VI/1, 253) sind Nietzsches Texte allemal, doch wird in der
Craquelure ihrer Oberfliche eine Substruktur ersichtlich, die,
vermittelt vom Kanon antiker Rhetorik, die Bruchstiicke seines
Werkes sprachlogisch zusammenhilt. In den spezifischen
Brechungen dieser Textur erweist sich auch jeder Kausalnexus
logischen Schliessens als eine, von der Rhetorik des Bildbruches
durchwegs unterminierte, unabschliessbare Verfahrensweise, die
eine conclusio finalis des vorgefiihrten Gedankens systematisch
verhindert.

6. Der hier verwendete methodologische Begriff der Dekonstruktion
kann mit Jonathan Culler als subvertierende Textanalyse verstanden wer-
den: ,,To deconstruct a discourse is to show how it undermines the philoso-
phy it asserts, or the rhetorical oppositions on which it relies, by
identifying in the text the rhetorical operations that produce the supposed
ground of argument, the key concept or premise®. (Jonathan CULLER, On
Deconstruction — Theory and Criticism after Structuralism, New York, 1982,
S. 86).



NIETZSCHES BILDBRUCHE 65

Der Kiirze wegen sei dazu nur ein einziges Beispiel angefiihrt.
So heisst es etwa im Zarathustra iiber die Logik des ,,Ehe-
schliessens®, es folge darauf ein ,,Ehebrechen [...] Ehe-biegen,
Ehe-liigen ! — So sprach mir ein Weib: ,wohl brach ich die Ehe,
aber zuerst brach die Ehe — mich !“** (VI/1, 260). Nicht allein der
Bruch im Sprachbild ist es hier, was die Ehe bricht, aber auch
eine Vielzahl von Hilfszeichen, wie Binde- und Gedankenstriche,
schieben sich trennend ins Satzgewebe, um als Divis den
Spaltkeil in das Wort zu treiben, oder um als Gedankenstrich die
gedankliche Kohirenz aufzubrechen, die Linearitit des Gedan-
kens gar durchzustreichen. Wenn Rhetorik wie hier die Funk-
tionen der Satzstruktur sowie die der Metalepsis und der
Paronomasie argumentativ mobilisiert, dann sind jene ehernen
Werte, die der Dynamik dieses Sprachspiels nicht zu folgen
vermogen, zwangsldufig in Gefahr, destabilisiert zu werden.
Selbst die Logik des Schliessens sieht sich durch die Rhetorik des
Bildbruches aufs Spiel gesetzt. Wird doch die Ehe, je mehr sie
geschlossen wird, zu jenem harten Gebilde, das gebrochen wer-
den kann; — und werden nicht eherne, steinerne ja diamantene
Hochzeiten gefeiert? Es erstaunt daher wenig, wenn es schliess-
lich der Rhetoriker Zarathustra ist, der zu bedenken gibt, wie risi-
koreich das Spiel mit der Katachrese sein kann. Er stellt fest:

Den Schaffenden hassen sie am meisten: den der
Tafeln bricht und alte Werthe, den Brecher — den heissen sie

Verbrecher.
[VI/1, 262]

Die in Nietzsches Text immer wirksame Technik sprach-
immanenter Umwertung sieht sich in ithrem schopferischen Spiel
mit der Katachrese stets der Gefahr ausgesetzt, von denjenigen
Werten, die sie geflissentlich umwertet, kriminalisiert zu werden.
So spricht denn auch diese Rhetorik mit erkldrter Absicht ,,in
lauter verbotenen Metaphern und unerhorten Begriffsfiigungen,
um wenigstens durch das Zertrimmern und Verhohnen der alten
Begriffsschranken dem Eindrucke der miachtigen gegenwairtigen
Intuition schopferisch zu entsprechen.” (III/2, 383) Auch im
Sozialen sieht Zarathustra konsequenterweise eine ,,Menschen-
Gesellschaft”, die sich — entgegen Rousseaus Entwurf eines
contrat social — nicht etwa als Vetragswerk konstituiert, sondern
eine, die aus gebrochenen und zerbrochenen Worten, — also
eine, die aus einer Folge von Versuchen und Neu-Versuchen,
lernt (VI/1, 261). So lidsst Nietzsches rhetorische Konstitution




66 ETUDES DE LETTRES

der Welt auch die menschliche Gesellschaft als ein Produkt bild-
sprachlicher Konstruktionen erscheinen, eben: als ein Produkt
von ,,Begriffsfiigungen. Gesetze — seien sie moralischer oder
juristischer Art, welche die Verurteilung des Verbrechens bedin-
gen, bleiben so immer an ihre spezifischen ,,Begriffsschranken®
gebunden, die das Verbrechen durchbricht.

Dass Nietzsches Texte die Zertriimmerung der Begriffs-
schranken, ja selbst den Bruch des schon Gebrochenen, in ihr
eigenes Sprachmilieu aufnehmen, lédsst sie auch kreativ werden
wider sich selbst. Daher strebt Zarathustras ,,inbriinstiger
Schaffens-Wille* auch gegen die eigene Sprachschopfung, indem
ihn sein rhetorisches Verfahren zwingt, mit kreativer ,,Harte* die
verhirteten Sprachbilder seiner Rede stets aufs Neue umzufor-
men; er dekonstruiert sie metaphorisch, so wie es, mit Nietzsches
Worten, ,,den Hammer hin zum Steine* treibt:

Ach, ihr Menschen, im Steine schliaft mir ein Bild, das Bild
meiner Bilder! Ach, dass es im hirtesten, hédsslichsten Steine
schlafen muss! Nun wiithet mein Hammer grausam gegen sein
Gefingnis. Vom Steine stduben die Stiicke: was schiert mich
das?

[VI/1, 107]

Der aristotelische Begriff der Mimesis, der die kiinstlerische
Form aus den Moglichkeiten des rohen Gegenstandes hervorgehen
lasst”, ist hier in das Bild des Gefdngnisses verkehrt, aus dessen
rdumlichen Beschrinkung der Hammer — dem ,Bild meiner
Bilder* — sich befreiend herausmeisselt. Erst dadurch, dass die
Metapher den Steinkorper als Innenraum eines Gehiuses lesbar
macht, wird die Form, die das Bild einschliesst, zu demjenigen
Stoff, aus dem das Bild erst herausgearbeitet werden muss. Der
Stein, als Rohstoff einer ihm latent innewohnenden Skulptur, wird
als konventionalisiertes Bild verwendet und nun gewissermassen
umgestiilpt: Seine dussere Form wird zum Inhalt, der vom
Hammer zur neuen Form gestaltet wird. Der Hammer, von dem
hier die Rede ist, wirkt somit innerhalb der Form; er wird zum
sprachschdpferischen Instrument, das die Bildstruktur immanent
aufsprengt und verdndert. Er gehort zu jenem ,inwendigen
Explosivstoff*, aus dem Institutionen aller Art herauswachsen,
indem sie sich wechselseitig vor ihrer inneren Spannung durch

7. Vgl.: ARISTOTELES, Metaphysik. Schriften zur ersten Philosophie, Buch
VII, 7-9; ferner: Physik — Vorlesung iiber Natur, Buch 11, 3.



NIETZSCHES BILDBRUCHE 67

»Schutzmaassregeln* (sic!) zu versichern trachten (VI/3, 151).
Nietzsche verhehlt indessen nicht, dass er diese radikale rheto-
rische Praxis ,,den Alten* verdankt, den Griechen nidmlich, wie er
am Ende der Gétzen-Dimmerung gesteht (ebd.). Die Rhetorik, die
sich mit diesem Hammer verbindet, geht dort demolierend gegen
die Sprache vor, wo sie sich durch Konventionalisierung des
Sprachbildes zum Geféngnis der inhidrenten Bedeutung verhirtet
hat. Nietzsche lédsst die Kreativitdt der metaphorischen Rede zum
Experiment werden, das es unternimmt, alles Abgeschlossene der
sprachlichen Form wieder aufzubrechen. ,Fiir eine dionysischen
Aufgabe®, so schreibt er, ,,gehort die Hirte des Hammers, die
Lust am Vernichten, in entscheidender Weise zu den Vor-
bedingungen® (VI/3, 347, kursiv i.0.). Diese Lust am Vernichten
ist ihm denn auch wesensgleich mit jener ,,Lust des Werdens*, die
in der Gotzen-Ddammerung die Rede des Hammers ankiindigt
(VI/3, 154). Wohl ist schopferisches Behagen am Werk, wo die
,Grianzsteine der Abstraktion* (III/2, 382) als Metaphern erfasst
und nurmehr sprachlogisch umgeformt, verriickbar werden, —
allein: es sind dies immer auch Umbauarbeiten am tempelartigen
,Columbarium der Begriffe”, das jeder Sprechende und Schrei-
bende doch selbst bewohnt. ,,Jenes ungeheure Gebilk und Bretter-
werk der Begriffe, an das sich klammernd der bediirftige Mensch
sich durchs Leben rettet, ist dem freigewordenen Intellekt nur ein
Geriist und ein Spielzeug®, indem er es zu seinem verwegensten
Kunststiick erklart, ,,wenn er es zerschlidgt, durcheinanderwirft,
ironisch wieder zusammensetzt, das Fremdeste paarend und das
Nichste trennend [...]* (ebd.).

Der dionysische Imperativ des Zarathustra — ,,werdet hart!*
— kommt einem Aufruf zur autosubversiven Dekonstruktion
gleich®. Es liesse sich bis in die Spétschriften der Dionysos-
Dithyramben hinein nachweisen, dass Nietzsches Texte in einem
permanenten Umformungsprozess begriffen sind. In ihnen
scheint sich eine Technik des systematisch betriebenen Bild-

8. Der italienische Erkenntnistheoretiker Gianni Vattimo hat in dieser
sprachimmanenten Umwertung von Werten eine eigentliche Hybris von
Nietzsches Dichtung gesehen: ,,.Die Hybris ist nicht nur das, was die
Interpretation hinter den Dogmen und Werten der metaphysischen Moral
entdeckt, sie ist selbst die Tatigkeit dieser Enthiillung.” (Gianni VATTIMO:
Jenseits vom Subjekt — Nietzsche, Heidegger und die Hermeneutik, Ubs. S.
Puntscher-Riekmann, Graz / Wien, 1986, S. 54). Zum Begriff der Hybris
bei Nietzsche vgl. ferner: Gilles DELEUZE, Nietzsche und die Philosophie,
Ubs. B. Schwibs, Miinchen, 1976, S. 43 f.



68 ETUDES DE LETTRES

bruches an der Metaphorik versteinerter Sprachfiguren und deren
,.Hirte* abzuarbeiten. Dabei wird die Kohidrenz des Textes durch
eine Kette von metaphorischen Umformungen endlos untergra-
ben und ausgehohlt. Derart auch gefangen in der Kette seiner
Ubertragungen, unterzieht sich schliesslich Zarathustra im
Dithyrambus Zwischen Raubvogeln dem ,harten Los*“, unentwegt
an der Sprache zu arbeiten, die ihn einschliesst:

[...] ein Gefangener nun,
der das hérteste Los zog:
im eignen Schachte
gebiickt arbeitend,
in dich selber eingehohlt,
dich selber angrabend, [...]
[VI/3, 389]

Diese autosubversive Bergwerksarbeit an der Bildlichkeit der
Sprache zerstort jede verbindliche Beziehung zwischen Zeichen
und Bedeutung. Umso inniger ist dafiir die Bildlichkeit zu einem
sprachimmanenten Beziehungsnetz verwoben, einem Netz von
Metaphern, das durch die Kunst der Katachresen verkniipft wird.
Die Rhetorik Nietzsches baut mit den Triimmern zerbrochener
Bildkonventionen an einer durchwegs dynamisch gestalteten
Sprache, in welcher auch die angedrohte Zerstorung des Textes
durch das ,,Philosophieren mit dem Hammer* zu einer schopferi-
schen Titigkeit werden kann. Paul de Man hat in diesem
Zusammenhang festgestellt, dass in Nietzsches Texten selbst die
Zerstorung zu einer Sprachfigur werde, die ,,durch eine unend-
liche Folge rhetorischer Umkehrungen verschoben®, ihre eigene
Zerstorung durch die Androhung ihrer Zerstérung suspendiere”®.

9. ,,The wisdom of the text is self-destructive (art is true but kills itself),
but this self-destruction is infinitely displaced in a series of successive rhe-
torical reversals which, by the endless repetition of the same figure, keep it
suspended between truth and the death of this truth.” (Paul de Man,
Allegories of Reading, S. 115). In diesem Zusammenhang hat David B.
ALLISON in seinem Aufsatz , Destruction/Deconstruction in the Text of
Nietzsche* (in Boundary 2, Vol. VIII, No. 1, Fall 1979, S. 197-222) cine
aufschlussreiche Synthese von Paul de Mans und Jacques Derridas Lektiiren
gegeben. Dass Nietzsche in seinen Texten auf produktive Weise wider den
Stachel gelokt habe, wurde bereits von Beda Alleman als den ,von
Nietzsche ausgehenden Zwang des dichterischen Prinzips zur Selbst-
konfrontation® beschrieben. (Beda ALLEMANN, ,Nietzsche und die
Dichtung®, in Nietzsche -Werk und Dichtung, Hg. H. Steffen, Gottingen,
1974, S. 63).



NIETZSCHES BILDBRUCHE 69

Wo wie in Nietzsches Texten die Rede im Kreise gefiihrt wird,
wo der Selbst-Widerspruch auch die Seligkeit des ,,Sich-Wieder-
Horens* verspricht, da ist auch eine Selbstreflexivitit des Textes
angezeigt, die mit der Metaphorik des Hammers den Aufprall auf
petrifizierte Sprachbilder sucht. Wie liesse sich aber das
Widersprechende nicht auf sich selbst anwenden? Im Wider-
spruch zu seiner eigenen Hirte miisste der Hammer — als rhe-
torischer Allesknacker — sich schliesslich auch die
Selbstapplikations-Probe gefallen lassen. Wie, wenn die Rhetorik
des Hammers auf das eigene Motiv, die eigene Metapher stiesse?

Nietzsche hat es nicht unterlassen, auch dieses Experiment
durchzufiihren. Sein Hammer erweist sich hierbei eher als Instru-
ment der Orientierung und der Diagnose, denn als brachiales
Schlagwerkzeug; als ein feinsinniges Instrument, womit der
Sprachleib analytisch auf seine Eigenresonanzen befragt werden
kann. “... Hier einmal mit dem Hammer Fragen stellen und, viel-
leicht, als Antwort jenen beriihmten hohlen Ton héren, der von
geblidhten Eingeweiden redet — welches Entziicken fiir Einen, der
Ohren noch hinter den Ohren hat, [...]* (VI/3, 51f., kursiv i.0.).
Das ,,Philosophieren mit dem Hammer* wird zu einer spezifisch
rhetorischen Weise, den Text auf seine Verhértungen und Hohl-
rdume abzuhorchen. Sicher spricht hier auch der ewig leidende
Nietzsche, der sich zum alleinigen Arzt seiner Schmerzen bestellt
hat. Doch spricht auch der Musiker und Komponist in Nietzsche,
wenn es im folgenden heisst, dass am Text ,,mit dem Hammer wie
mit einer Stimmgabel geriihrt wird [...]* (ebd.). Durch derart sen-
sitive Handhabung iibertriagt sich der Hammer Nietzsches in
immer neue Resonanzformen des Textes; seine Sprachbilder sind
auch Stimmgabeln und als solche Klangbilder, sie iibertragen den
Klang, mit dem sie aufschlagen auf verwandte Sprachbilder, und
lassen ihn in deren Bruchstiicken fortklingen. Wo der ,,Hammer*
wie hier zur ,,Stimmgabel”“ wird, ldasst die Rhetorik selbst den
Bildbruch noch horbar werden. Selbst der Hammer, seiner eige-
nen Logik der Katachrese unterworfen, spaltet sich in die sich
wider-sprechenden und wieder-horbaren Instrumente von Stimme
und Gabel. So wire denn die Metapher des ,,Hammers*“ von der
Katachrese instrumentiert worden — sie wire eine Gabelung der
Stimme, die spricht, wo sie geriihrt wird. Und auch diese
Katachrese setzt mit bildsprachlicher Prizision darauf, dass nur
das Harte — nicht das Weiche — den Klang iibertragt.

Roger MULLER FARGUELL






	Zerbrechende Härte : Überlegungen zu Nietzsches Bildbrüchen

