
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1990)

Heft: 3

Artikel: Zerbrechende Härte : Überlegungen zu Nietzsches Bildbrüchen

Autor: Müller Farguell, Roger

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870706

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870706
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ZERBRECHENDE HÄRTE —
ÜBERLEGUNGEN ZU NIETZSCHES BILDBRÜCHEN

Cet essai tente de faire une lecture rhétorique des textes nietzschéens.
Selon notre thèse, les métaphores de Nietzsche sont générées par un mécanisme

auto-destructif qui brise tout effet persuasif. On peut dire que
Nietzsche permet de «lire» les images pétrifiées de ses textes avec la force
du «marteau». La métaphore du «marteau», cette figure nietzschéenne
controversée, a ici avant tout une fonction rhétorique provoquant des cata-
chrèses dans le texte afin de déconstruire la sémantique du durcissement.

Warte, ein Härtestes warnt aus der Ferne das
Harte. Wehe — : abwesender Hammer holt aus!

Rainer Maria Rilke: Sonette an Orpheus, 2, XII

Besonders über eine Streitfrage hat sich die Debatte um
Nietzsche nicht beruhigen können: Wie soll die vorgetragene
Härte im Gestus von Nietzsches Texten mit der spielerischen
Leichtigkeit seiner Wortfügungen und seiner tanzenden
Metaphernsprache harmonieren können? Man denke dabei nur an
den Zarathustra: unversöhnlich stösst hier das oftmals brüskierende

Pathos der Härte mit der rhetorischen Sensibilität des
Textes zusammen. Bei der kritischen Lektüre von Nietzsches
Texten kann diese Diskrepanz fast unerträglich werden;
beunruhigend wird sie erst recht seit der Vereinnahmung Nietzsches
durch die nationalsozialistische Ideologie. Schon ein kurzer
Blick auf die Geschichte der Nietzsche-Rezeption lässt deutlich
erkennen, wie die harte Machtgebärde in Nietzsches Sprache im
Triumphzug der jeweils gefeierten Ideologie mitgeführt wurde.
Sentenzhaft verdinglicht liessen sich Nietzsches Kraftworte im
Ringen um Wertstabilität einerseits und revolutionäre „Umwertung

aller Werte" andererseits propagandistisch in Anschlag bringen.

Im Zuge dieser ideologischen Ausbeutung Nietzsches hat
sich das Räsonnement wiederholt solchen Werten zugewendet,



60 ÉTUDES DE LETTRES

die, wie Ernst Bertram schreibt, selbst Nietzsches „künstlich
gehärteter Hammerwille unzertrümmert liess1". Aber auch ein
revolutionärer Denker wie Georg Lukàcs hat Nietzsche noch
apriori auf diese „Härte" festlegen wollen. In ihm hat der späte
Lukàcs den „philosophischen Sturmbock" gesehen, der im
revolutionären Gestus der kreativen Umwertung auch vor den
Begriffen der Rationalität nicht haltgemacht und damit die
Zerstörung der Vernunft mitzuverantworten habe2.

Die nachfolgenden Überlegungen wollen nichts anderem
dienen, als die eben skizzierten Kraftlinien wieder in das Innere
des Darstellungsraumes zurückzubiegen, woher sie allererst ihre
suggestive Wirkung bezogen haben. In Nietzsches Text — und

genauer: in der Logik seiner Sprachbilder — wäre bestenfalls der
Sprengstoff zu finden, der solche Deutungsmuster, wie die oben
genannten, aufbrechen könnte. Nietzsches Sprachbilder, so lautet
unsere These, werden durch einen autodestruktiven Mechanismus

generiert, der jede persuasive Wirkung seiner Texte
bricht. Am inkriminierten Begriff der „Härte" wird zu zeigen
sein, wie Nietzsche die versteinerten Sprachbilder seiner Texte
mit der rhetorischen Gewalt des Hammers liest. Die Metapher
des „Hammers", diese gleichfalls umstrittene Denkfigur Nietzsches,

soll dabei zunächst in ihrer rhetorischen Funktion verstanden

werden. Es gilt zu beobachten, in welcher Weise die
Rhetorik Nietzsches gegen die Semantik der „Härte" arbeitet,
etwa dort, wo sie vorführt, „wie man mit dem Hammer philosophiert"

und dabei lernt, „mit dem Hammer Fragen zu stellen3".
Wir wollen der Frage nachgehen, inwiefern die Semantik der

„Härte" in Nietzsches Texten ihrerseits durch die rhetorische
Figur des Bildbruches, also der Katachrese, geregelt wird. Wenn
— der Bildlogik folgend — nur das harte Bild brechen kann, so
wäre vermittels der Figur der Katachrese noch eine poetolo-
gische Dimension in Nietzsches Texten zu entdecken, die einen
unnachgiebigen Gestus zwar behauptet, diesen in rhetorischer
Hinsicht aber unterminiert. Gerade die notwendige Figuralität

1. Ernst Bertram, Nietzsche — Versuch einer Mythologie, Berlin, 1929.
2. Georg Lukàcs, Die Zerstörung der Vernunft, Darmstadt / Neuwied,

1973, Bd. II, S. 71.
3. Friedrich Nietzsche, Götzen-Dämmerung, in Kritische

Gesamtausgabe, Hg. G. Colli und M. Montinari, Berlin, 1968 ff, Abt VI, Bd. 3,
S. 51. Das Werk Nietzsches wird im folgenden nach dieser Ausgabe mit
Band- und Seitenzahl zitiert.



NIETZSCHES BILDBRÜCHE 61

der Sprache ist es denn auch, die es Nietzsche erlaubt, die
Stabilität semantischer Wertgefüge aufzuheben, indem er mit den
Tropen seiner Texte streng nach den Regeln der antiken Rhetorik
verfährt. Die unerhörte Logik und die bildsprachliche Präzision
die er dabei eingesetzt hat, ist — als angewandte Sprachskepsis
— auch aus der ideologiekritisch orientierten Diskussion um
Nietzsches harte-allzuharte Texte nicht mehr wegzudenken. Eine
Ideologiekritik indessen, die sich heute noch dagegen ver-
schliesst, auf diese zerbrechende Härte in Nietzsches Texten
hinzuhören, tut dies selbst auf die Gefahr hin, daran zu zerbrechen.

Die zerbrochenen und die halbfertig neugeschriebenen Tafeln
um sich gelagert, lässt Nietzsche seinen Zarathustra vor der
Genesung noch einmal ruhen, um ihn dann im priesterlichen
Gestus der Umwertung aller Werte zum Schlag gegen die Alten
Tafeln ausholen zu lassen. Kein Zweifel, dass nur Worttafeln von
seinen Wortschlägen getroffen werden können und so Zara-
thustras Rede, die sich immer monologisierend vorträgt, doch nur
ihre eigene Sprache meinen kann, wenn sie zuschlägt, und dass

dort, wo sie die Tafeln zerbricht, sie auch die Sprüche der alten
Sprache zu neuen Worten „zerspricht" (VI/1, 253). Diese
Rhetorik der Zerstörung polemisiert hier mit dem Bruchstück
gegen den „Geist der Schwere", der sich als autoritäre
Wertsetzung in den Tafeln festgeschrieben hat.

Die Zerschlagung der Tafeln gilt ebenso der Zersplitterung der
Totalität wie der Fragmentierung des Wortes, doch ist sie am
Gefüge der entstehenden Worttrümmer vital interessiert. Dieser
Umgang mit Sprache weist auf Nietzsches durchaus romantisch
geprägtes Verständnis des Textes zurück, der das Fragment vor
dem Ganzen privilegiert. Seine Texte offenbaren ihre poetolo-
gische Dimension gerade dort, wo sich die Kreativität ihrer
Sprache — oftmals schmerzlich — gegen das abgeschlossene
und fertige Produkt der eigenen sprachlichen Schöpfung
wendet4. An Nietzsches Texten scheint alles „Bruchstück" und
zerstörte Totalität zu sein; ihr poetisches Gefüge wird in denjenigen

Momenten lesbar, da es sprachlich zerfällt und umgeformt
wird. Die Rhetorik der Zerstörung, die in verschiedenen
Schriften Nietzsches auftaucht, kollidiert aus innerer Notwendigkeit

mit der Metaphorik der „Härte", die den Totalitätsanspruch

4. Vgl.: M. Stingelin, „Nietzsches Wortspiel als Reflexion auf
poet(olog)ische Verfahren", in Nietzsche Studien, 17, S. 336-368.



62 ÉTUDES DE LETTRES

von Nietzsches Texten zu stabilisieren scheint. Wenn demnach
bei Nietzsche Der Hammer redet, wie etwa am Ausgang der
Götzen-Dämmerung (VI/3, 157), so hebt er damit über den
Gegenstand der „Härte" zu sprechen an. Dieselbe Textsequenz,
in welcher Der Hammer redet, findet sich allerdings schon im
dritten Buch des Zarathustra. Nietzsche lässt hier die Zertrümmerung

der Gesetzestafeln durch die Wortschläge seines
Zarathustra in ein Gleichnis münden. Es ist dies eine kurze
Episode in Form eines Dialogs zwischen einem Diamanten und
einer Küchenkohle, in welcher er ein Lehrstück über die
Differenz der „Härte" gleichsam als ein Allegorienspiel von
Brüdern inszeniert:

„Warum so hart !" — sprach zum Diamanten einst die Küchen-
Kohle; „sind wir denn nicht Nah-Verwandte ?" —
Warum so weich Oh meine Brüder, also frage ich euch: seid
ihr denn nicht — meine Brüder
Warum so weich, so weichend und nachgebend Warum ist so
viel Leugnung, Verleugnung in eurem Herzen So wenig
Schicksal in eurem Blicke Und wollt ihr nicht Schicksale sein
und Unerbittliche: wie könntet ihr mit mir — siegen
Und wenn eure Härte nicht blitzen und schneiden und
zerschneiden will: wie könntet ihr einst mit mir — schaffen
Die Schaffenden nämlich sind hart. Und Seligkeit muss es euch
dünken, eure Hand auf Jahrtausende zu drücken wie auf
Wachs, —
— Seligkeit, auf dem Willen von Jahrtausenden zu schreiben
wie auf Erz, — härter als Erz, edler als Erz. Ganz hart ist allein
das Edelste. Diese neue Tafel, oh meine Brüder, stelle ich über
euch: werdet hart! —

[VI/1, 264]

Dieser Dialog erprobt die Prägnanz einer Metapher. Was lässt
sich mit der Metapher der „Härte" aufprägen und zerschneiden,
was mit ihr schaffen und schreiben? Die Bildlogik dieser Rede
argumentiert mit einem harten Wort auf weichem Grund. Das
Attribut der „Härte" unterscheidet das Prägen vom Geprägten
ganz in Analogie zur Differenz, die auch den Diamanten von der
Küchenkohle trennt. Indessen wird das Attribut der „Härte" dort
zur Metapher, wo es sich auf den Schreibprozess selbst übertragen

lässt. Als übertragene „Härte" erlaubt es dem Schreiben, sich
dem Willen aufzuprägen, als wäre dessen eherne Härte nunmehr
nichts weiter als Wachs. Ja, der literarisch bewährte Topos des

unnachgiebigen Erzes bietet sich dieser Rhetorik der Verformung



NIETZSCHES BILDBRÜCHE 63

aller Formen geradezu an, um von ihr wie Butter zerschnitten zu
werden. Die Differenz, die zwischen der kreativen „Härte" des

sprachlichen Vorgehens und dem verhärteten Stoff besteht, den
sie bearbeitet, ist für diesen Prozess konstitutiv. Härter als Erz ist
dem Schaffenden die metaphorische Kreativität der Sprache, die
auch diese „neue Tafel" schreibend deformiert, indem sie die
Differenz zu deren Hartsein auf ein erneutes Schreiben überträgt,
das dadurch seinerseits an prägender „Härte" gewinnt. Erst
schreibend wird so die Härte des Schaffenden erkannt und
zugleich vom Hartsein des Geschaffenen unterschieden. „Seligkeit

auf dem Willen von Jahrtausenden zu schreiben wie auf
Erz". Seligkeit des Schreibens, wo es Hartes in Weiches
transformiert. Solange dieser Prozess poetischer Übertragung in Gang
gehalten wird, bleiben die oft missbrauchten harten Tat-Sachen
in Nietzsches Zarathustra weich und verformbar. Daher kann von
dieser Poetik des Schreibens gesagt werden, sie sei zum
„Steinerweichen". Sie überträgt die scheinbare „Härte" des
Gegenstandes, von dem sie spricht, auf die Weise, über ihn zu
sprechen, und überwindet so dessen Unnachgiebigkeit durch die
Metaphorik seiner Beschreibung. Erst so, als metaphorisches
Schreiben, wird verständlich, was Nietzsche in Menschliches,
Allzumenschliches über das Verfassen von Prosa bemerkt, wenn er
sagt, es werde an einer Seite Prosa „wie an einer Bildsäule"
gearbeitet (IV/3, 233).

In der rhetorisch durchgeformten Sprache Nietzsches5 wird
die Metaphorik der „Härte" zum Mittel der Entfaltung einer
unbegrenzten Kreativität, die sich aus der verhärteten Faktizität
schreibend zu emanzipieren sucht; der Prozess des Schreibens
treibt über die Härte seines Gegenstandes kreativ hinaus. Nicht
umsonst zerbricht in der Welt Zarathustras notwendig der, welcher

an der Härte des Wortes sich unmittelbar misst und es in
seiner endgültigen Bedeutung aussprechen will, anstatt es, der
Bildlogik der Metapher folgend, zu biegen und es weiter zu
„zersprechen". Davon zeugt das Gespräch in der Stille, da
Zarathustra dem Zwang nicht weichen will, den Namen seiner

5. In seinem Essay „Nietzsches Philosophie im Lichte unserer
Erfahrung" hat Thomas Mann darauf hingewiesen, dass Nietzsche seinen
Zarathustra am Leitfaden der Rhetorik, nicht nach epischem
Gestaltungsmuster geschaffen habe: „[...] Zarathustra mit [...] seinem
.Werdet hart!' und seinen Tänzerbeinen ist keine Schöpfung, er ist
Rhetorik, [...]." (in Literarische Portraits, Zürich, 1960, S. 401 f.)



64 ÉTUDES DE LETTRES

„furchtbaren Herrin" — und nur diesen einen — auszusprechen,
an dem er selbst zerbräche. Hier heisst es drohend: „Was liegt an
dir, Zarathustra Sprich dein Wort und zerbrich !" (VI/1, 184).

Dass das „Hart und Starr-Werden einer Metapher" durchaus
nicht für deren Beständigkeit bürgen kann, hat Nietzsche in seiner

Schrift Über Wahrheit und Lüge im aussermoralischen Sinn
nachgetragen (II/2, 378). Natürlich ist dieses „Hart- und
Starrwerden" seinerseits eine rhetorische Figur, die den Text bezeichnet.

Diese Metapher der „Härte" bietet sich der rhetorischen
Dekonstruktion deshalb in besonderem Masse an, weil sie selbst
Teil des Textes ist, den sie verbildlicht6.

Die Monologe in Nietzsches Zarathustra werden von der Idee
der Versteinerung geradezu magisch angezogen; ist es doch sein
erklärter Anspruch, gerade das, was wie Steine und Gesetzestafeln

unverwüstliche Härte verspricht, buchstäblich aufzuknak-
ken, indem er sich der polyvalenten Struktur der Metapher
kreativ bedient. Nietzsches poetische Formgebung, so liesse sich
sagen, ist eine „Rhetorik auf Biegen und Brechen". Seine
Rhetorik ist gekennzeichnet durch einen kalkulierten Gebrauch
des Bildbruches, dem logischen Sprung oder der Partial-
verformung des Sprachbildes; und namentlich die durchgehaltene
Verwendung der Katachresis, Metabasis, Paronomasie, Meta-
lepsis und des Metaplasmus, lassen jede gradlinige Lektüre seiner

Texte zu einem aussichtslosen Unterfangen werden.
Zerbrochen und zersprochen wie die alten Tafeln Zarathustras
(VI/1, 253) sind Nietzsches Texte allemal, doch wird in der
Craquelure ihrer Oberfläche eine Substruktur ersichtlich, die,
vermittelt vom Kanon antiker Rhetorik, die Bruchstücke seines
Werkes sprachlogisch zusammenhält. In den spezifischen
Brechungen dieser Textur erweist sich auch jeder Kausalnexus
logischen Schliessens als eine, von der Rhetorik des Bildbruches
durchwegs unterminierte, unabschliessbare Verfahrensweise, die
eine conclusio finalis des vorgeführten Gedankens systematisch
verhindert.

6. Der hier verwendete methodologische Begriff der Dekonstruktion
kann mit Jonathan Culler als subvertierende Textanalyse verstanden werden:

„To deconstruct a discourse is to show how it undermines the philosophy

it asserts, or the rhetorical oppositions on which it relies, by
identifying in the text the rhetorical operations that produce the supposed
ground of argument, the key concept or premise". (Jonathan Culler, On
Deconstruction — Theory and Criticism after Structuralism, New York, 1982,
S. 86).



NIETZSCHES BILDBRÜCHE 65

Der Kürze wegen sei dazu nur ein einziges Beispiel angeführt.
So heisst es etwa im Zarathustra über die Logik des „Ehe-
schliessens", es folge darauf ein „Ehebrechen [...] Ehe-biegen,
Ehe-lügen — So sprach mir ein Weib: ,wohl brach ich die Ehe,
aber zuerst brach die Ehe — mich !"' (VI/1, 260). Nicht allein der
Bruch im Sprachbild ist es hier, was die Ehe bricht, aber auch
eine Vielzahl von Hilfszeichen, wie Binde- und Gedankenstriche,
schieben sich trennend ins Satzgewebe, um als Divis den

Spaltkeil in das Wort zu treiben, oder um als Gedankenstrich die
gedankliche Kohärenz aufzubrechen, die Linearität des Gedankens

gar durchzustreichen. Wenn Rhetorik wie hier die
Funktionen der Satzstruktur sowie die der Metalepsis und der
Paronomasie argumentativ mobilisiert, dann sind jene ehernen
Werte, die der Dynamik dieses Sprachspiels nicht zu folgen
vermögen, zwangsläufig in Gefahr, destabilisiert zu werden.
Selbst die Logik des Schliessens sieht sich durch die Rhetorik des
Bildbruches aufs Spiel gesetzt. Wird doch die Ehe, je mehr sie

geschlossen wird, zu jenem harten Gebilde, das gebrochen werden

kann; — und werden nicht eherne, steinerne ja diamantene
Hochzeiten gefeiert? Es erstaunt daher wenig, wenn es schliesslich

der Rhetoriker Zarathustra ist, der zu bedenken gibt, wie
risikoreich das Spiel mit der Katachrese sein kann. Er stellt fest:

Den Schaffenden hassen sie am meisten: den der
Tafeln bricht und alte Werthe, den Brecher — den heissen sie
Verbrecher.

[VI/1, 262]

Die in Nietzsches Text immer wirksame Technik
sprachimmanenter Umwertung sieht sich in ihrem schöpferischen Spiel
mit der Katachrese stets der Gefahr ausgesetzt, von denjenigen
Werten, die sie geflissentlich umwertet, kriminalisiert zu werden.
So spricht denn auch diese Rhetorik mit erklärter Absicht „in
lauter verbotenen Metaphern und unerhörten Begriffsfügungen,
um wenigstens durch das Zertrümmern und Verhöhnen der alten
Begriffsschranken dem Eindrucke der mächtigen gegenwärtigen
Intuition schöpferisch zu entsprechen." (III/2, 383) Auch im
Sozialen sieht Zarathustra konsequenterweise eine „Menschen-
Gesellschaft", die sich — entgegen Rousseaus Entwurf eines
contrat social — nicht etwa als Vetragswerk konstituiert, sondern
eine, die aus gebrochenen und zerbrochenen Worten, — also
eine, die aus einer Folge von Versuchen und Neu-Versuchen,
lernt (VI/1, 261). So lässt Nietzsches rhetorische Konstitution



66 ÉTUDES DE LETTRES

der Welt auch die menschliche Gesellschaft als ein Produkt
bildsprachlicher Konstruktionen erscheinen, eben: als ein Produkt
von „Begriffsfügungen". Gesetze — seien sie moralischer oder
juristischer Art, welche die Verurteilung des Verbrechens bedingen,

bleiben so immer an ihre spezifischen „Begriffsschranken"
gebunden, die das Verbrechen durchbricht.

Dass Nietzsches Texte die Zertrümmerung der
Begriffsschranken, ja selbst den Bruch des schon Gebrochenen, in ihr
eigenes Sprachmilieu aufnehmen, lässt sie auch kreativ werden
wider sich selbst. Daher strebt Zarathustras „inbrünstiger
Schaffens-Wille" auch gegen die eigene Sprachschöpfung, indem
ihn sein rhetorisches Verfahren zwingt, mit kreativer „Härte" die
verhärteten Sprachbilder seiner Rede stets aufs Neue umzuformen;

er dekonstruiert sie metaphorisch, so wie es, mit Nietzsches
Worten, „den Hammer hin zum Steine" treibt:

Ach, ihr Menschen, im Steine schläft mir ein Bild, das Bild
meiner Bilder! Ach, dass es im härtesten, hässlichsten Steine
schlafen muss! Nun wüthet mein Hammer grausam gegen sein
Gefängnis. Vom Steine stäuben die Stücke: was schiert mich
das?

[VI/1, 107]

Der aristotelische Begriff der Mimesis, der die künstlerische
Form aus den Möglichkeiten des rohen Gegenstandes hervorgehen
lässt7, ist hier in das Bild des Gefängnisses verkehrt, aus dessen
räumlichen Beschränkung der Hammer — dem „Bild meiner
Bilder" — sich befreiend herausmeisselt. Erst dadurch, dass die
Metapher den Steinkörper als Innenraum eines Gehäuses lesbar
macht, wird die Form, die das Bild einschliesst, zu demjenigen
Stoff, aus dem das Bild erst herausgearbeitet werden muss. Der
Stein, als Rohstoff einer ihm latent innewohnenden Skulptur, wird
als konventionalisiertes Bild verwendet und nun gewissermassen
umgestülpt: Seine äussere Form wird zum Inhalt, der vom
Hammer zur neuen Form gestaltet wird. Der Hammer, von dem
hier die Rede ist, wirkt somit innerhalb der Form; er wird zum
sprachschöpferischen Instrument, das die Bildstruktur immanent
aufsprengt und verändert. Er gehört zu jenem „inwendigen
Explosivstoff, aus dem Institutionen aller Art herauswachsen,
indem sie sich wechselseitig vor ihrer inneren Spannung durch

7. Vgl.: Aristoteles, Metaphysik. Schriften zur ersten Philosophie, Buch
VII, 7-9; ferner: Physik — Vorlesung über Natur, Buch II, 3.



NIETZSCHES BILDBRÜCHE 67

„Schutzmaassregeln" (sie!) zu versichern trachten (VI/3, 151).
Nietzsche verhehlt indessen nicht, dass er diese radikale
rhetorische Praxis „den Alten" verdankt, den Griechen nämlich, wie er
am Ende der Götzen-Dämmerung gesteht (ebd.). Die Rhetorik, die
sich mit diesem Hammer verbindet, geht dort demolierend gegen
die Sprache vor, wo sie sich durch Konventionalisierung des

Sprachbildes zum Gefängnis der inhärenten Bedeutung verhärtet
hat. Nietzsche lässt die Kreativität der metaphorischen Rede zum
Experiment werden, das es unternimmt, alles Abgeschlossene der
sprachlichen Form wieder aufzubrechen. „Für eine dionysischen
Aufgabe", so schreibt er, „gehört die Härte des Hammers, die
Lust am Vernichten, in entscheidender Weise zu den
Vorbedingungen" (VI/3, 347, kursiv i.O.). Diese Lust am Vernichten
ist ihm denn auch wesensgleich mit jener „Lust des Werdens", die
in der Götzen-Dämmerung die Rede des Hammers ankündigt
(VI/3, 154). Wohl ist schöpferisches Behagen am Werk, wo die
„Gränzsteine der Abstraktion" (III/2, 382) als Metaphern erfasst
und nurmehr sprachlogisch umgeformt, verrückbar werden, —
allein: es sind dies immer auch Umbauarbeiten am tempelartigen
„Columbarium der Begriffe", das jeder Sprechende und Schreibende

doch selbst bewohnt. „Jenes ungeheure Gebälk und Bretterwerk

der Begriffe, an das sich klammernd der bedürftige Mensch
sich durchs Leben rettet, ist dem freigewordenen Intellekt nur ein
Gerüst und ein Spielzeug", indem er es zu seinem verwegensten
Kunststück erklärt, „wenn er es zerschlägt, durcheinanderwirft,
ironisch wieder zusammensetzt, das Fremdeste paarend und das
Nächste trennend [...]" (ebd.).

Der dionysische Imperativ des Zarathustra — „werdet hart!"
— kommt einem Aufruf zur autosubversiven Dekonstruktion
gleich8. Es liesse sich bis in die Spätschriften der Dionysos-
Dithyramben hinein nachweisen, dass Nietzsches Texte in einem
permanenten Umformungsprozess begriffen sind. In ihnen
scheint sich eine Technik des systematisch betriebenen Bild-

8. Der italienische Erkenntnistheoretiker Gianni Vattimo hat in dieser
sprachimmanenten Umwertung von Werten eine eigentliche Hybris von
Nietzsches Dichtung gesehen: „Die Hybris ist nicht nur das, was die
Interpretation hinter den Dogmen und Werten der metaphysischen Moral
entdeckt, sie ist selbst die Tätigkeit dieser Enthüllung." (Gianni Vattimo:
Jenseits vom Subjekt — Nietzsche, Heidegger und die Hermeneutik, Übs. S.

Puntscher-Riekmann, Graz / Wien, 1986, S. 54). Zum Begriff der Hybris
bei Nietzsche vgl. ferner: Gilles Deleuze, Nietzsche und die Philosophie,
Übs. B. Schwibs, München, 1976, S. 43 f.



68 ÉTUDES DE LETTRES

bruches an der Metaphorik versteinerter Sprachfiguren und deren
„Härte" abzuarbeiten. Dabei wird die Kohärenz des Textes durch
eine Kette von metaphorischen Umformungen endlos untergraben

und ausgehöhlt. Derart auch gefangen in der Kette seiner
Übertragungen, unterzieht sich schliesslich Zarathustra im
Dithyrambus Zwischen Raubvögeln dem „harten Los", unentwegt
an der Sprache zu arbeiten, die ihn einschliesst:

[...] ein Gefangener nun,
der das härteste Los zog:
im eignen Schachte
gebückt arbeitend,
in dich selber eingehöhlt,
dich selber angrabend, [...]

[VI/3, 389]

Diese autosubversive Bergwerksarbeit an der Bildlichkeit der
Sprache zerstört jede verbindliche Beziehung zwischen Zeichen
und Bedeutung. Umso inniger ist dafür die Bildlichkeit zu einem
sprachimmanenten Beziehungsnetz verwoben, einem Netz von
Metaphern, das durch die Kunst der Katachresen verknüpft wird.
Die Rhetorik Nietzsches baut mit den Trümmern zerbrochener
Bildkonventionen an einer durchwegs dynamisch gestalteten
Sprache, in welcher auch die angedrohte Zerstörung des Textes
durch das „Philosophieren mit dem Hammer" zu einer schöpferischen

Tätigkeit werden kann. Paul de Man hat in diesem
Zusammenhang festgestellt, dass in Nietzsches Texten selbst die
Zerstörung zu einer Sprachfigur werde, die „durch eine unendliche

Folge rhetorischer Umkehrungen verschoben", ihre eigene
Zerstörung durch die Androhung ihrer Zerstörung suspendiere9.

9. „The wisdom of the text is self-destructive (art is true but kills itself),
but this self-destruction is infinitely displaced in a series of successive
rhetorical reversals which, by the endless repetition of the same figure, keep it
suspended between truth and the death of this truth." (Paul de Man,
Allegories of Reading, S. 115). In diesem Zusammenhang hat David B.
Allison in seinem Aufsatz „Destruction/Deconstruction in the Text of
Nietzsche" (in Boundary 2, Vol. VIII, No. 1, Fall 1979, S. 197-222) eine
aufschlussreiche Synthese von Paul de Mans und Jacques Derridas Lektüren
gegeben. Dass Nietzsche in seinen Texten auf produktive Weise wider den
Stachel gelökt habe, wurde bereits von Beda Alleman als den „von
Nietzsche ausgehenden Zwang des dichterischen Prinzips zur
Selbstkonfrontation" beschrieben. (Beda Allemann, „Nietzsche und die
Dichtung", in Nietzsche -Werk und Dichtung, Hg. H. Steffen, Göttingen,
1974, S. 63).



NIETZSCHES BILDBRÜCHE 69

Wo wie in Nietzsches Texten die Rede im Kreise geführt wird,
wo der Selbst-Widerspruch auch die Seligkeit des „Sich-Wieder-
Hörens" verspricht, da ist auch eine Selbstreflexivität des Textes
angezeigt, die mit der Metaphorik des Hammers den Aufprall auf
petrifizierte Sprachbilder sucht. Wie liesse sich aber das

Widersprechende nicht auf sich selbst anwenden? Im Widerspruch

zu seiner eigenen Härte müsste der Hammer — als
rhetorischer Allesknacker — sich schliesslich auch die
Selbstapplikations-Probe gefallen lassen. Wie, wenn die Rhetorik
des Hammers auf das eigene Motiv, die eigene Metapher stiesse?

Nietzsche hat es nicht unterlassen, auch dieses Experiment
durchzuführen. Sein Hammer erweist sich hierbei eher als Instrument

der Orientierung und der Diagnose, denn als brachiales
Schlagwerkzeug; als ein feinsinniges Instrument, womit der
Sprachleib analytisch auf seine Eigenresonanzen befragt werden
kann. "... Hier einmal mit dem Hammer Fragen stellen und,
vielleicht, als Antwort jenen berühmten hohlen Ton hören, der von
geblähten Eingeweiden redet — welches Entzücken für Einen, der
Ohren noch hinter den Ohren hat, [...]" (VI/3, 5lf., kursiv i.O.).
Das „Philosophieren mit dem Hammer" wird zu einer spezifisch
rhetorischen Weise, den Text auf seine Verhärtungen und
Hohlräume abzuhorchen. Sicher spricht hier auch der ewig leidende
Nietzsche, der sich zum alleinigen Arzt seiner Schmerzen bestellt
hat. Doch spricht auch der Musiker und Komponist in Nietzsche,
wenn es im folgenden heisst, dass am Text „mit dem Hammer wie
mit einer Stimmgabel gerührt wird [...]" (ebd.). Durch derart
sensitive Handhabung überträgt sich der Hammer Nietzsches in
immer neue Resonanzformen des Textes; seine Sprachbilder sind
auch Stimmgabeln und als solche Klangbilder, sie übertragen den
Klang, mit dem sie aufschlagen auf verwandte Sprachbilder, und
lassen ihn in deren Bruchstücken fortklingen. Wo der „Hammer"
wie hier zur „Stimmgabel" wird, lässt die Rhetorik selbst den
Bildbruch noch hörbar werden. Selbst der Hammer, seiner eigenen

Logik der Katachrese unterworfen, spaltet sich in die sich
wider-sprechenden und wieder-hörbaren Instrumente von Stimme
und Gabel. So wäre denn die Metapher des „Hammers" von der
Katachrese instrumentiert worden — sie wäre eine Gabelung der
Stimme, die spricht, wo sie gerührt wird. Und auch diese
Katachrese setzt mit bildsprachlicher Präzision darauf, dass nur
das Harte — nicht das Weiche — den Klang überträgt.

Roger Müller Farguell




	Zerbrechende Härte : Überlegungen zu Nietzsches Bildbrüchen

