
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1990)

Heft: 3

Artikel: Das Sprachspiel mit der Angst : die verhinderte Nähe in Kleists Idylle:
"Der Schrecken im Bade"

Autor: Wirth, Michael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870705

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870705
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAS SPRACHSPIEL MIT DER ANGST.
DIE VERHINDERTE NÄHE IN KLEISTS IDYLLE:

„DER SCHRECKEN IM BADE"

Dans son interprétation du poème «Der Schrecken im Bade», l'auteur de
cet article démontre d'une manière représentative pour la pluspart des
textes de Heinrich von Kleist l'existence d'un niveau sémantique allant à

contre sens de ce qui est visé par les interlocuteurs. La conséquence de ce
double niveau sémantique est qu'il y a éloignement physique et mental des
interlocuteurs malgré leur amour. La parole forme «littéralement» un corps
qui se glisse entre deux humains et les sépare à jamais '.

Was Kleist in seinem im Phöbus des November/Dezember
1808 (erschienen Februar 1809) veröffentlichten, von der
Forschung leider zu wenig beachteten Gedicht „Der Schrecken
im Bade", ironisch mit „Eine Idylle" untertitelt2, enthüllt, ist ein

1. Es handelt sich bei diesem Aufsatz um „Bemerkungen", zu denen
mich die Arbeit an meiner Dissertation über Probleme der Repräsentation
des Todes im Werke Heinrich von Kleists angeregt hat.

2. Hinzuweisen sei auf zwei jüngere Arbeiten: Helmut J. Schneider, „Zur
Destruktion der Idylle im Werk Heinrich von Kleists", Semiotica, no. 1/2, XI
(1988), S. 149-65 und Walter Hettche, Heinrich von Kleists Lyrik, Frankfurt a

M., 1986. Schneiders Reflexionen wollen Kleist als Zerstörer des „Ursprungs
des idyllischen Ursprünglichkeitsbildes" sehen: „Kleists Idylle nun gibt dem
Verlangen und der Frau den Körper zurück. Sie macht damit die ursprüngliche
Gewalt sichtbar, die hinter der Ersetzung der Frau durch ihr Bild: durch das
männliche Bild von ihr steht". S. 155-56. Im folgenden versuchen meine
Überlegungen das trennende der Gewalt als Struktur sprachlicher Darstellung
aufzuzeigen, während es Schneiders Ziel ist, zu zeigen, wie es Kleist gelingt,
das aufklärerische Ursprungskonzept durch Radikalisierung zu verkehren.
Hettche diskutiert „Idylle" in der Perspektive eines Ausbruchs aus den
Sittengesetzen, die aber dann am Ende doch von den Frauen anerkannt werden.



52 ÉTUDES DE LETTRES

tragisches Versteckspiel der Sprache, mit deren Hilfe zwei
Frauen ihren Wunsch nach Liebe verwirklichen — zum Preise
wachsender Entfremdung. Sprache entzweit, wo sie Nähe schaffen

soll, weil sie bemäntelt und Betrug bleiben muss. Dem will
sie aber zugleich auch ein Ende setzen.

Mit der Stimme Fritzens, des Verlobten ihrer Freundin
Margarete und angetan mit dessen Kleidern spricht Johanna
selbst unerkannt, als ob sie, „in der Fliederhecke" verborgen,
Margarete nackt beim Bade beobachten würde. Deren Schrecken
ist gross angesichts der prüden Moral, dass sich die Braut erst in
der Hochzeitsnacht dem Manne unbekleidet zeigt. Zumal
Johanna dort, wo sie ironisch davon spricht, Margaretens Scham
zu respektieren und die Augen zu schliessen, während die
Freundin sich wieder anzieht, redet, als ob sie ihr selbst die
Kleidungsstücke reichen würde. — In Männerkleidung täuscht
Johanna das Auge der öffentlichen Moral und schafft ihrer
homoerotischen Neigung Freiraum. Margarete spielt das Spiel,
das ihr die Zensur auferlegt und versucht heftig protestierend
sich dem Blick des vermeintlichen Bräutigams zu entziehen.
Doch scheinbar hilflos hängt sie an den Fäden einer Sprache, mit
der Johanna selbst ihre Gesten der Abwehr und Resignation in
Szene setzt, denn alles, was Margarete zu ihrem Schutze
unternimmt, erfährt der Leser aus dem Munde Johannas:

O Himmel, wie die Ente taucht! O seht doch,
Wie das Gewässer heftig, mit Gestrudel,
Sich über ihrem Kopf zusammenschliesst

[I, 163]

Als brauche sie die Bestätigung des Leser als
Authentizitätsnachweis lenkt Johanna seinen Blick, bevor sie kraft ihrer
Sprach-Autorität das Mädchen im Wasser ab- und wieder auftauchen,

still sitzen und sich wieder anziehen lässt. Am Ende fällt
dann die Maske bei beiden für einen kurzen Augenblick: Johanna
muss sich zu erkennen geben, und Margarete ist ihr in gleicher
Weise zugetan. Johanna merkt nicht, dass die Bemühungen,
Margarete sprachlich zu berühren, ihre Worte zu einem distanzierenden,

entfremdenden Instrument verkommen lassen. Die durch
die moralischen Prämissen forcierte Doppelbödigkeit dieser

3. Zitiert wird nach Heinrich von Kleist, Sämtliche Werke und Briefe,
Hg. H. Semdner, München, 8. Aufig. 1985, Bd. I, 15-20, künftig: Bandzahl,
Seitenzahl.



DAS SPRACHSPIEL MIT DER ANGST 53

Worte scheint idyllisches Liebesspiel geradezu in der künstlich
provozierten Disharmonie entstehen lassen zu wollen, im
übertriebenen Streit nämlich um das sittlich gerade noch erlaubte,
aber von Margarete nicht erwünschte Nacktbaden im Angesicht
ihres Verlobten.

In dem Masse, wie die Schauende selbst im Hintergrund
bleiben muss, um ihr Spiel nicht zu verraten, löst sich ihre
Sprache von ihr ab, um Margarete nicht nur sprechend zu
erschauen, sondern auch im Ersatz der Sprache zu ertasten und
sogar still zu stellen:

Nun endlich!
In dein Geschick doch endlich fügst du dich.
Du setzest dich, wo rein der Kiesgrund dir,
Dem Golde gleich, erglänzt, und hältst mir still.
Wovor, mein Herzenskind, auch bebtest du
Der See ist dir, der weite, strahlende,
Ein Mantel, in der Tat, so züchtiglich,
Als jener samtene, verbrämt mit Gold,
Mit dem du Sonntags in der Kirch erscheinst.

[I, 17]

Die Rede vom ambivalenten Wassermantel als Sicht-Schutz
sorgt im Schein des sehenden Redens für Gegenläufigkeit zu sich
selbst, insofern als nur geredet wird, als ob bzw. weil das Wasser

transparent sei. Die Realmetaphorik des Wassers, das zugleich
umhüllt und durchsichtig ist, erweist sich somit als Konstituente
und Voraussetzung von Johannas Doppelzüngigkeit. Rede tritt
auch dort zu sich selbst in Konkurrenz, wo sie im sich selbst
auferlegten Wechsel von Verlust und Gewinn an Lust, dem Auf-
und Abtauchen nämlich, die sich aus der eigenen Inszenierungsdynamik

nährende Erotik schliesslich verpuffen lassen muss.
Denn sie verausgabt sich, bis sie sich selbst der Lust endgültig
begibt und als erotisierte Sprachbewegung gleichsam zum zweiten

Mal zum Stillstand kommt:

Johanna: Ach, wie das Paar der Händchen, festverschränkt,
Das ganze Kind, als wärs aus Wachs gegossen,
Mir auf dem Kiesgrund schwebend aufrecht halten!

[I, 18]

Die erotisierende Dynamik der Sprache gelangt dort an ihr
Ende, wo sie den Gegenstand ihrer Darstellung unentrinnbar
festhalten will, wo sie die Befriedigung in wächserner Ewigkeit zu
wahren sucht.



54 ÉTUDES DE LETTRES

Ein Symptom dieser Entwicklung zu einem von der internali-
sierten Zensur verlangten Ende der Selbstbefriedigung ist das
Skandalon des Lustgewinns beim Artkleiden. Das Prinzip, den
verhinderten Blick durch das redende Sehen zu kompensieren,
wirft immer wieder im Verlaufe des Gedichts die Frage auf, ob
Johanna überhaupt sieht, wovon sie spricht, da sie selbst nicht
gesehen wird. Das Verfahren der Kompensation macht in dem
Augenblick, wo Margarete aus dem Wasser steigt, auf sich selbst
aufmerksam: trotz ihrer Behauptung, das Gesicht keusch
abzuwenden, sieht Johanna alles; sonst könnte sie ja nicht die Kleider
benennen, die Margarete anzieht. Bezeichnenderweise ist nicht
ihren Worten zu entnehmen, dass sie ans Ufer zurückgeht,
sondern der Leser bedarf wieder Johannas Blickregie:

Margarete: Nun denn, so mag die Jungfrau mir verzeihen
Johanna: Du steigst heraus? Ach, Gretchen! Du erschreckst mich!
Hier an den Erlstamm drück ich das Gesicht,
Und obenein noch fest die Augen zu.
[...]
Geschwind, geschwind Das Hemdchen — hier! Da liegt es
Das Röckchen jetzt, das blaugekantete
Die Strümpfe auch, die seidnen, und die Bänder,
Worin ein flammend Herz gezeichnet ist
— Auch noch das Tuch Nun, Gretchen, bist du fertig
Kann ich mich wenden, Kind

[I, 18]

Oberflächlich muss die Kenntnis des Körpers bleiben, die sich
auf die Beschreibbarkeit dessen, was ihn bedeckt, stützt. Indem
Johanna gerade diese Beschreibbarkeit Margaretens „auswendig,
bis zur Sohl herab, mit geschlossenem Aug" (I, 17) als Ziel ihres
Schauens selbst formuliert, begibt sie sich willentlich seines
erotischen Mehrwertes, und indem ihre Sprache die Existenz
Maragetens überhaupt erst schafft, verunmöglicht sie Nähe, als
fülle sie die Entfernung zwischen Fliederbusch und Wasser
buchstäblich aus. Wenn sich im Wort zu Beginn Entfernung
aufhob, steht es jetzt für deren Unüberwindbarkeit, weil die
geschlossenenen Augen die zuletzt wahrgenommene Bewegung
festhalten. Da Margarete das Wasser verlässt, könnte die sich
verkürzende Entfernung Intimität möglich machen, doch baut die
Nennung jedes einzelnen verhüllenden Kleidungsstückes die
Unnahbarkeit wieder auf. Auf Dauer ist in der Tat die Lust nicht
zu stellen; Johanna entzieht die Freundin selbst ihrem Blick und
verliert den höchsten Lustgewinn im Moment seiner Entstehung.



DAS SPRACHSPIEL MIT DER ANGST 55

So schaut sie denn tatsächlich nicht mehr hin; allerdings nicht
aus freien Stücken; denn, indem Margarete das Wasser verlässt,
schlüpft sie aus dem „Mantel" der Begehrten in die Rolle der
Begehrenden. Als Handelnde, genauer: Sprachhandelnde wie
zuvor ihre Freundin, lebt Margarete in dem Moment auf, als
Johanna sich zu erkennen geben muss. Das Hinübergleiten
Margaretens in die Subjektstelle begehrender Rede beginnt
bezeichnenderweise in jenem Augenblick des Ankleidens, als
höchste Lust und deren Verlust bei Johanna zusammenfallen.
War Margaretens Leiblichkeit zuvor ein Produkt fremder Rede,
so gewinnt sie die Verfügung über ihren Körper zurück, indem
sie ihn nun ihrerseits sprachlich mit der Drohung seines
Verschwindens einsetzt: sie droht, ihn auf ewig Fritz zu entziehen,

dh. die Verlobung aufzulösen. Um wenigstens ihr Verlangen
auf kleinster Flamme zu halten, sie nämlich mit der blossen
Anwesenheit Margaretens nähren zu können, muss Johanna ihren
Spuk mit der Schutzbehauptung aufklären, ihrer nicht zu bedürfen,

weil sie ebenfalls morgen heiraten werde:

Gott, Herr, mein Vater, in so grosser Not,
Bleibt auf der Welt zum Trost mir nichts, als eines.
Denn in das Brautbett morgen möcht ich wohl,
Was leugnet ichs; doch, Herzchen, wiss auch du:
In Siegismunds, des Grossknechts, nicht in deins.

[I, 19]

Das daraufhin folgende nimmt die Form einer lyrischen
Peripetie an: denn es offenbart sich, dass Margarete Johanna in
gleichem Masse begehrt. Dass sie wiederholt, was sie kurz zuvor
noch brüsk abgewiesen hatte, nämlich Johannas Worte der
Verführung: „Soll ich herab zu dir zum Ufer sinken?" (I, 19)
zeigt, in welch hohem Masse Margarete dennoch für die
Berührung empfänglich war. Im Schutze von Johannas
Männerkleidung, das heisst im Mantel des kleineren nach aussen
gegenbenenfalls vertretbaren Tabubruchs vorehelicher Intimität,
könnte sich nun das Unmögliche doch realisieren4. Jetzt mag sie
„meinen lieben Fritz" gleichsam zu sich ins Wasser bitten und
dabei Johanna meinen. So sind die Voraussetzungen gegeben,
den Betrug Johannas ihrerseits fortzusetzen: Hätte Margarete
gewusst, wer sich da im Fliederbusch versteckt,

4 Schneider, „Zur Destruction der Idylle..."., S. 156.



56 ÉTUDES DE LETTRES

So hätt ich, [...]
Gesagt: "komm her, mein lieber Fritz, warum nicht?
Der Tag war heiss, erfrischend ist das Bad,
Und auch an Platz für beide fehlt es nicht.

[I, 19]

Allein durch die Nennung von Fritzens Namen stellt sie ihn
allerdings zwischen sich und Johanna, obwohl sie das Gegenteil
will. Im gleichen Masse, wie das Konditional dem Wunsch
erlaubt, Sprache zu werden, verweigert es ihm auch die
Verwirklichung ausserhalb der Sprache. Auch Johanna wiegelt
ab, als ob sie im Angesicht des so nahen Ziels den Mut verlöre
und verweist, allerdings ironisch, auf das Verbot solchen
Ansinnens in der Bibel. Mit Rede auch, die das Gegenteil von
dem meint, was sie sagt, schiebt Johanna Margarete dann ein
letztes Mal von sich weg, indem sie sie buchstäblich (an sich) zu
binden sucht: aus der — vorgeblichen— Angst heraus, dass der
von der Jagd zurückkehrende Fritz die beiden Frauen „lauschend
überraschefn]", will sie Margarete schnell das Mieder schnüren5:

Und schade war es doch — nicht wahr mein Gretchen
Müsst er dich auch geschnürt nie wiedersehen.

[I, 20]

Der Zwang des Mieders, das die Rechte des Körpers zurückbindet,

bringt die moralische, korsetthafte Verhärtung des
gesellschaftlich sanktionierten Bildes der Frau auf den Druckpunkt (des
Mieders), der es Margarete verbietet, die Frage „nicht wahr mein
Gretchen?" zu bejahen. In deren ironischer Verhüllung verbirgt
sich allerdings die Antwort, die mit dem Wunsch der Fragenden,
dass Fritz sie gerade entdecke und Margarete ihn verlasse,
konvergiert. Zerstörung und zugleich Konservierung jenes Bildes
stossen zum Abschluss des Gedichts noch einmal in einer
Sprachführung aufeinander, die mit ihrer immanenten
Gegenläufigkeit das Sehnen nacheinander aufbaut und auch wieder
zurückbindet.

Durch die Suggestion, dass in eindeutig vorbelasteten Metaphern

ein semantisches Gegengewicht mitschwingt, erstellt
Kleist der Bildlichkeit eine immanente Konkurrenz. Indem er

5. Hettche erkennt den ironischen Unterton nicht und muss folgerichtig das
Senkeln des Mieders mit der Anerkennung der Bibel als moralische Autorität
begründen.



DAS SPRACHSPIEL MIT DER ANGST 57

konkrete physische Verhärtung und Liebessehnsucht in einem
Bild zur Anschauung bringt, gelingt es ihm, das Verhältnis der
Geschlechter zu problematisieren. Wenn Achill seine Liebe zu
Penthesilea mit seiner Fähigkeit beweisen will, deren Züge in
seiner Einnerung „so fest wie Züg in Diamanten6" zu denken, so
ist in diesem Vergleich der Wertschätzung die affektive Undurch-
dringbarkeit zweier ihrer Herkunft verhafteter Menschen bereits
angelegt. Den verhüllend, offenbarenden Wassermantel Margaretens

„verbrämt " Johanna noch „mit Gold" und macht ihn so zu
einem jede Hoffnung raubenden Hochzeitsmantel. In der
Marquise von O. variiert Kleist sein Thema: „als ob sie von Gold
wäre, und der Duft der seinigen sie trüben könnte", fasst der
russische Graf „leise7" die Hand der Marquise. Kleist bricht die
Symbolik des Goldes als Liebespfand auf und verdreht sie in ein
Sinnbild der Distanz. Im Moment der Verweigerung des Grafen
durch die Marquise verbinden sich der Versuch, den Körperkontakt

durch einen Handkuss herzustellen und die die
Ablehnung ungewollt bestätigende Vorsicht, mit der dies
geschieht, zu jener paradoxen Situation der Nähe auf Distanz*,
für deren Darstellung „Der Schrecken im Bade" gleichsam eine
poetologische Basis legt.

„Das Leben", schreibt Kleist in einem seiner letzten Briefe an
Marie von Kleist..., „reisst zwei Gemüter schon in dem Augenblick

der Berührung so vielfach auseinander, um wie viel mehr,
wenn sie getrennt sind9".

Michael Wirth

6. I, S. 385.
7. II, S. 141.
8. Bettina Schulte hat in ihrem Buch, Unmittelbarkeit und Vermittlung im

Werke Heinrich von Kleists, Göttingen, 1988, Kleists Briefwechsel mit Wilhelmine

von Zenge in dieser Perspektive analysiert.
9. II, S. 873.




	Das Sprachspiel mit der Angst : die verhinderte Nähe in Kleists Idylle: "Der Schrecken im Bade"

