
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1990)

Heft: 3

Artikel: Der petrifizierte Schmerz : Trauer und Versteinerung in Clemens
Brentanos Chronika des fahrenden Schülers

Autor: Breymann, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870704

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870704
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DER PETRIFIZIERTE SCHMERZ
TRAUER UND VERSTEINERUNG IN

CUEMENS BRENTANOS
CHRONIKA DES FAHRENDEN SCHÜUERS

L'épisode du cadran solaire dans la Chronika de Brentano montre que le
deuil, omniprésent dans ce récit, est lié à la perception du temps. Alors que
le motif de la pétrification semble traduire une expérience angoissante de la
durée, l'écriture, et à plus forte raison le chant, constituent une dynamique
rédemptrice qui brise la pétrification et permet de surmonter le deuil.

In Brentanos Chronika des fahrenden Schülers1 ist die Trauer
omnipräsent. Die Tränen, die in dieser Geschichte fliessen,
versiegen selbst dann nicht, wenn, kurzfristig und prekär, von den
Hauptfiguren so etwas wie Glück empfunden wird. Es scheint,
als ob dieses vergängliche Glück nur dazu diene, die Allgegenwart

der Trauer zu verstärken. Am radikalsten zeigt sich dies
wohl in den Worten der Mutter, wenn sie ihrem Sohn, gewisser-
massen als Testament, die folgende Erkenntnis mit auf den Weg
ins Leben gibt:

1. Der vorliegende Aufsatz ist ein gekürzter und überarbeiteter
Ausschnitt aus der Untersuchung „Steinerne Menschen". Petrifikationsphäno-
mene im Text von Lessing bis Rilke, die der Verfasser Anfang 1991 als
Dissertation an der Universität Lausanne vorzulegen hofft. Ferner muss
betont werden, dass sich die folgende Untersuchung ausschliesslich mit der
1802 entstandenen, jedoch erst im Jahre 1923 originalgetreu herausgegebenen

Urfassung auseinandersetzt. Auf Vergleiche mit der kürzeren und auch
in Hinblick auf das Problem des Trauerns interessanten zweiten Fassung
aus dem Jahre 1818 wird hier verzichtet. Die Seitenangaben beziehen sich
auf die von Friedhelm Kemp bearbeitete Brentano-Ausgabe in vier Bänden
im Hanser Verlag. (Clemens Brentano, Werke, München, 1963-68 [Abk.:
Werke}.)



36 ÉTUDES DE LETTRES

Aber nun will ich dir auch nichts mehr verschweigen, denn ich
glaube, es wird gut sein, wenn du früh weißt, wie auf Erden
viel Traurigkeit ist und im Himmel allein die Freude.

[Werke II, S. 530]

Brentanos Text führt jedoch nicht nur immer wieder die Macht
der Trauer vor Augen, sondern thematisiert auch verschiedene
Formen ihrer Bewältigung bzw. Nichtbewältigung. Während es
Johannes' Mutter gelingt, sich nach einer relativ kurzen Zeit von
ihrem verstorbenen Vater zu lösen, verharrt die Figur der Athala
in ihrer Trauer.

Auf den folgenden Seiten soll nicht nur der Versuch unternommen

werden, diese beiden Formen der Trauer und ihrer
Überwindung zu vergleichen, sondern auch dem von der
Forschung kaum beachteten Zusammenhang zwischen dem Motiv
der Trauer und dem des Steins bzw. der Versteinerung
nachgegangen werden. In der überaus verschachtelten Struktur2 der
Chronika artikuliert sich dieser Zusammenhang auf zwei Ebenen:
In der ersten Binnenerzählung wird die Trauer der Mutter zuerst
durch die Begegnung mit einem steinernen Bildnis ihres
Geliebten, dann durch die Betrachtung einer steinernen
Sonnenuhr ausgelöst. Auch in der letzten Binnenerzählung, der
Parabel „Von dem traurigen Untergang zeitlicher Liebe" steht
eine versteinerte Frau im Mittelpunkt, deren Name, die Steinerne
Trauer, nochmals auf den Zusammenhang zwischen Trauer und
Versteinerung hindeutet. Das Interessante an dieser
Binnenerzählung ist, dass sie eine ganz bestimmte Funktion3 innerhalb
der Rahmengeschichte zu erfüllen hat: sie soll eine zugleich
pädagogische und therapeutische Auswirkung auf die Figur der
Athala haben, die ihr Vater so von ihrer Melancholie zu befreien

2. Siehe hierzu Michael Huber, Clemens Brentano: „Die Chronika des

fahrenden Schülers": Eine Analyse der Figurenkonstellation und der
kompositorischen Prinzipien der Urfassung, Bern/München, 1976, S. 229-59.

3. Wenn Johannes in seinem „Kunstgespräch" mit dem Ritter fordert,
„lehrend soll sein und ist alle wahre Kunst" (Werke II, S. 569 f), so muss
betont werden, dass die Parabel, die er am Ende der Erzählung vorliest,
ebendiese didaktische Funktion erfüllt: sie belehrt eine Melancholikerin
über die Erscheinungsformen der Trauer und die Mittel, sie zu überwinden.
Diese pädagogische Funktion des Erzählens greift Brentano auch im
Vorwort der zweiten Fassung der Chronika auf, wenn er betont, „dass [die
Erzählung] zu pädagogischen Zwecken entworfen" wurde (Werke II,
S. 597). Der Leser befindet sich in der gleichen Situation wie in der
Erzählung die Melancholikerin Athala.



DER PETRIFIZIERTE SCHMERZ 37

hofft. Dieser in ihrer Handlungsunfähigkeit erstarrten Zuhörerin
wird als Therapeutikum eine Parabel vorgelesen, in der die
körperliche Erstarrung der Melancholikerin — und dies ist durchaus
wörtlich zu verstehen — zu Versteinerung geführt hat.

Die Beschreibung der Melancholikerin Athala folgt einem
eher traditionellen Code. Nicht nur die Körperhaltung der in
ihrer Immobilität erstarrten, zur Erde blickenden Frau, sondern
auch die Attribute, von denen sie umgeben ist, sind äusserst
konventionell, greifen sie doch auf eine ikonographische Tradition
zurück, die bereits zum Zeitpunkt der Niederschrift der Chronika
weit zurückliegt4. Sowohl das Buch, die zerpflückte Blume als
auch die Kerze sind fester Bestandteil allegorischer
Darstellungen der Melancholie. Wichtiger für den argumentativen
Zusammenhang der folgenden Seiten ist die Verknüpfung von
Melancholie und Zeiterfahrung. Diese ist nicht nur im Attribut
der Kerze, einer überaus traditionellen Form allegorischer Zeit-
und Vanitasdarstellung, präsent, sondern wird auch in Veitlins
Bemerkung angesprochen, Athala habe ihre Melancholie von
ihrem Vater geerbt, der seinerzeit ,,viel[e] kunstreiche Arbeiten
an der Uhr im Münster verrichtet hat5". Melancholie wird in
diesem kurzen Hinweis mit Zeiterfahrung in Zusammenhang
gebracht, ja auf sie zurückgeführt. Es handelt sich hier um eine
ganz bestimmte, nämlich mechanisierte und quantifizierte Zeit,
deren Messung erst die Erfindung des modernen mechanischen
Uhrwerks ermöglicht hat6.

Die Chronika ist, wie bereits angedeutet, ein überaus verwirrendes

Spiegelkabinett vielfach potenzierten Erzählens. Nachdem
Johannes seinem neuen Herrn von der Vergangenheit seiner
Mutter erzählt hat, die ihm diese wiederum in seiner Kindheit
überlieferte, erzählt er dem Ritter folgende Episode aus seiner
eigenen Kindheit, in deren Mittelpunkt eine steinerne Uhr steht:

4. „Athala saß allein auf einem niedrigen Schemel und sah mit gestütztem

Haupte zur Erde; vor ihr lag ein großes Buch aufgeschlagen mit schönen

Bildern, aber sie war ermüdet, hineinzusehen, und die Kerze neben ihr
brannte trüb herunter. [Sie] fuhr auf als aus schweren Träumen und hatte
auf die Rede nicht gemerket" (Werke II, S. 573).

5. Werke II, S. 565.
6. Den Zusammenhang zwischen Zeitmessung und kollektiver

Zeiterfahrung hat Jacques Attali in seiner Studie: Histoires du Temps, Paris,
1982, brillant untersucht. Zum Problem der mechanischen Zeitmessung
siehe speziell das Kapitel III, I („Le Temps des Corps", S. 86 ff).



38 ÉTUDES DE LETTRES

wir setzten uns auf der andern Seite der Hütte in einen kleinen

verwilderten Garten an einem Steine hin. Meine Mutter sah
auf die andere Seite des Steines und sprach: „Es ist schon elf
vorbei." Ich verwunderte mich darüber, wie sie dies an dem
Steine sehen könne, und da erklärte sie mir dies also: „Sieh da
an diesem Steine die zwölf Striche, das bedeutet die zwölf
Stunden des Tages, und das Eisen in der Mitte ist der Zeiger.
Wenn die Schatten der Bäume lang sind, da ist es bald Abend,
und wenn sie ganz kurz sind, da ist es Mittag; so ist es auch
hier mit diesem Zeiger, der gleichsam ein kleiner Baum ist,
und zu welcher Zahl sein Schatten hinfällt, das ist die Zahl der
Stunde." Ich verwunderte mich darüber und fragte meine
Mutter, was das Kreuzlein bedeute, das an der einen Zahl
geschrieben stand, und wer den Stein gemacht habe.
Da sagte meine Mutter: „An diesem Kreuzlein habe ich mich
oft erfreut, wenn ich es sonst angesehen habe, und nun macht
es mich gar traurig. Sieh, den Stein hat der alte Kilian
gemacht; wenn er vom Schloß herüberkam zu meinem Vater,
da hat er sich immer daher an den Stein gesetzt und dran
gemeißelt, bis das Werk fertig war; in der letzten Zeit, da er
Alters halber nicht mehr gut herüber konnte, hat er hier die
zwölfte Stunde gemacht, und sieh, da stehen noch einige
Buchstaben: das heißt Lebewohl. Da nahm er Abschied und
kam hernach nicht mehr herüber. Das Kreuzlein aber hat
Siegmund gemacht, es ist bei der Stunden Zahl, in der er mich
immer besuchte. Da ich aber einmal krank war, ist er hier an
den Stein gegangen und hat hier gebetet für mich und hat das
Kreuzlein zu einem Gedenken an diese Stunde eingehauen."
„Wo ist dann Siegmund, liebe Mutter?" „O, der ist vielleicht
im Himmel. Alles, was wir lieben, ist im Himmel." [...]
[Darauf] nahm ich ein Messer und grub ein Kreuzlein an die
Stundenzahl, an der der Schatten stand, zu einem Gedenken
dieses Tages, der mir der erste merkwürdige meines Lebens

gewesen. Da das Kreuzlein fertig war, welches ich mit vieler
innern Bewegung gemacht, wunderte ich mich sehr über
dasselbe und konnte nicht recht begreifen, wie es nun dastand, wo
sonst kein Kreuzlein war; und wenn ich viele Jahre nachher
aufschrieb, was mir begegnet war, so mußte ich mannichmal
zwischen die Worte ein solches Kreuzlein machen, denn ich
empfand etwas, was ich nicht schreiben konnte.

[Werke II, S. 545 f]

Zeiterfahrung ist bereits im ersten Satz dieser
Kindheitserinnerung präsent. Der Ort des Gesprächs ist zum einen
durch einen verwilderten Garten, zum andern durch einen Stein
geprägt. Während sich im Garten der Einfluss der Zeit niederge-



DER PETRIFIZIERTE SCHMERZ 39

schlagen hat, und zwar negativ, als Zerstörung und Ver-
wucherung einer ehemaligen Ordnung, ist der Stein dieser Zeit
entzogen. Er zeigt sie zwar an, bleibt von ihr jedoch unberührt.
Gerade dadurch, dass sich der Stein im Gegensatz zu der ihn
umgebenden Verwilderung der Zeit entzieht, macht er diese
erfahrbar. Der Kontrast zwischen der Verwilderung des Gartens
und der steinernen Uhr steht paradigmatisch für einen weitaus
grösseren, den Kontrast nämlich zwischen Gleichbleibendem und
Veränderung. Johannes' Initiation in die Welt seiner Eltern steht
unter dem doppelten Vorzeichen der Kontinuität und des
Wechsels. Während auf der einen Seite hervorgehoben wird, dass
sich in der Hütte seit der Zeit der von der Mutter berichteten
Ereignisse kaum etwas geändert hat, wird diese zeitliche
Kontinuität auf der anderen Seite von einer gegenläufigen
Erfahrung relativiert: dem Verlust des Vaters. Sowohl Kontinuität
als auch Diskontinuität bilden den Hintergrund der unmittelbar
anschliessenden Begegnung mit der Sonnenuhr.

Zum ersten Mal in seinem Leben begegnet Johannes in dem
zitierten Abschnitt der Zeit, und zwar einer ganz bestimmten
Form von Zeit, die zugleich messbar und quantifiziert (Zahl, elf)
ist, und so auf den Uhrmacher des Straßburger Münsters
zurückverweist. Indem die Mutter die Zeit quantifiziert, errichtet sie ein
System von Zeichen, ja eine Semiotik (das bedeutet, zeigen bzw.
Zeiger), die den verschiedenen Naturphänomenen wie Licht und
Schatten, Tag und Nacht eine bestimmte zeitliche und quantifizierende

Bedeutung zuordnet. Das Neue und Faszinierende an
diesem Vorgang liegt für Johannes darin, dass ein
Naturphänomen nicht mehr ausschliesslich für sich selbst steht,
sondern etwas anderes bezeichnet, das aus ihm abgeleitet wird. Das
optische Phänomen und die Bedeutung, die ihm plötzlich
zugeordnet wird, bilden eine Dualität, die darauf hinweist, dass
Zeit von der Mutter — und bald darauf auch von Johannes —
nicht mehr unmittelbar und unbewusst erfahren wird. Während
für diesen vor seiner Entdeckung der Sonnenuhr Zeit noch
organischer Teil eines globalen Naturerlebnisses war, ist sie für seine
Mutter gebrochen und vermittelt. Ihre Erklärungen, wie dies auf
das verweise, trennen, was von Johannes noch als unreflektierte
Ganzheit erfahren wird: hier das Naturphänomen Licht, dort eine
ihm zugeordnete quantifizierte Zeit. Es handelt sich jedoch noch
um eine Zeiterfahrung, die, wenn sie auch nicht mehr unmittelbar
mit der Natur verschmolzen ist, dennoch dieser verhaftet bleibt.
Im Gegensatz zu jener, die Athalas Vater an der Uhr des Straß-



40 ÉTUDES DE LETTRES

burger Münsters erfahrbar macht, verrinnt sie (noch) nicht
mechanisch. Ihrem Funktionieren liegt (noch) dieselbe Kausalität
zugrunde, die auch in der Natur wirksam ist („Zeiger, der gleichsam

ein kleiner Baum ist"), insoweit der Zeiger nichts anderes
leistet als der Baum, mit dem er verglichen wird.

Das Zeitbewusstsein, das hier graduell entsteht, radikalisiert
sich in der zweiten Hälfte des Berichts. Das Interessante an den
Kreuzchen, die Kilian, Siegmund und Johannes nacheinander in
den Stein ritzen, ist, dass sich diese Zeichen im Gegensatz zu
ihren Urhebern der Zeit entziehen. Scripta marient: dreimal
artikuliert der Text die für das Kind „merkwürdige" Erfahrung, dass
das steinerne Zeichen seine Autoren überdauert. Während diese
nacheinander in das Leben der Mutter getreten und aus ihm wieder

verschwunden sind, ist im Stein die Kürze ihres physischen
Daseins in Dauer, das Nacheinander ihres Auftretens in das
Nebeneinander ihrer Spuren verwandelt. Zeitbewusstsein ensteht
für Johannes aus diesem Spannungsfeld zwischen Kürze und
Dauer auf der einen Seite, zwischen Punktualität und Kontinuität
auf der anderen.

Die für den Erzähler neue Zeiterfahrung ist von Anfang an von
einer grundlegenden Zweideutigkeit. Auf der einen Seite ist sie
negativ bewertet: der Kontrast zwischen dem im Stein präsenten
Zeichen und der Abwesenheit der Autoren dieser Zeichen führt
zu einem Zeitbewusstsein, das Trauer hervorruft. Die
Dauerhaftigkeit der Signaturen im Stein macht die Kürze der Präsenz
ihrer Urheber erst bewusst und wird so zum Ursprung jener
Tränen, die die Sonnenuhr in der Mutter auslöst. Ihre Tränen
entspringen einem Gefälle zwischen einst und jetzt, das der Stein
als Träger einer Schrift artikuliert („an diesem Kreuzlein habe
ich mich oft erfreut [...] nun macht es mich gar traurig"). Auf der
anderen Seite jedoch wird diese negative Erfahrung durch dieselben

Zeichen aufgehoben, die sie eben ausgelöst hatten. Indem
Johannes seinerseits ein Kreuz in den Stein meisselt, reiht er sich
in die Sukzession der ihm zeitlich vorausgehenden Autoren ein.
Durch Johannes' Zeichen ensteht eine zeitliche Kontinuität, die
einen positiven und tröstenden Gegenpol zu der negativen, sich
durch die Tränen der Mutter äussernden Zeiterfahrung bildet. Die
Signatur im Stein überführt ein fragmentarisches Nacheinander
in Dauer und Kontinuität. Eine traumatisch erfahrene, von
Verlust und Tod gezeichnete Gegenwart, wird durch die
Anordnung von Zeichen auf einer steinernen Fläche gebannt. Die
Abwesenheit der bezeichneten Personen und das Nacheinander



DER PETRIFIZIERTE SCHMERZ 41

ihres Auftretens wird durch ein materielles Zeichen, das auf sie
verweist, in Anwesenheit und Nebeneinander (bzw. Beieinander)
überführt.

Auch Johannes' Reaktion auf diese Erlebnisse, sein neues
Zeitbewusstsein, das sich als Bedürfnis äussert, nun selbst
Spuren im Stein zu hinterlassen, ist zweideutig. Einerseits artikuliert

sich in ihm der Wunsch, ein zeitliches Kontinuum zu
unterbrechen und in ihm einen Einschnitt zu markieren. Seine
Formulierung „zu einem Gedenken dieses Tages", deutet darauf
hin, dass von nun an auch für ihn die Zeit etwas Fliessendes,
Unwiederbringliches geworden ist, das er im Stein unterbricht
und — sei es auch nur momentan — zum Stillstand bringt.
Gleichzeitig jedoch ensteht durch Johannes' Signatur ein neues
zeitliches Kontinuum. Durch die Spur, die er neben denen seiner
Vorfahren hinterlässt, reiht er sich, wie bereits beschrieben, in
eine Sukzession und Kontinuität ein, die zum positiven Gegenpol
jener unwiederbringlichen Zeit wird, deren Bewusstsein die
steinerne Sonnenuhr ausgelöst hat. Tröstend sind diese Kerben
jedoch auch in einer anderen Eigenschaft. Als Zeichen, das auf
die Passion Christi verweist, bekommt das Kreuz eine erlösende
Funktion. Durch das Kreuz werden irdische Trauer und leere Zeit
in eine positive, christliche Heilserwartung umgewertet.

Johannes' Erinnerung an das Zeichen, das er als Kind in den
Stein ritzte, wird schliesslich mit der Schrift in Zusammenhang
gebracht. Er selbst ist es, der, rückblickend, eine Kontinuität
zwischen diesen Markierungen und seiner späteren Tätigkeit als
Schreiber herstellt. Diese Analogie zwischen dem Zeichen im
Stein und jenem im Manuskript verleiht dieser Passage eine
autoreflexive Dimension. Im Text werden das Schreiben und die
Schrift thematisiert — und zwar auf zwei Ebenen. Textintern
wird die Schrift von einer literarischen Figur reflektiert, die
immer wieder versucht, schreibend und erzählend ihr
Selbstverständnis und ihre Rolle als Schreiber bzw. Schriftsteller
in der mittelalterlichen Gesellschaft zu klären. Jedoch auch in
Hinblick auf den Autor, der hinter dieser mittelalterlichen
„Chronifikation7" — so E. Stopp über Brentanos literarisches
Verfahren — steht, ist dieser Augenblick autoreflexiven
Innehaltens von Bedeutung: die Figur des Johannes gibt ihm

7. Elisabeth Stopp, Nachwort zur „Chronika des fahrenden Schülers",
Stuttgart (Reclam), 1980, S. 116.



42 ÉTUDES DE LETTRES

Gelegenheit, sein eigenes Verhältnis zur Darstellung durch
Schrift zu thematisieren. Auch das Schreiben wird hier durch den
Vergleich des Meisseis mit der Feder in erster Linie sub specie
temporis reflektiert8. Das Fliessen der Zeit, das die Sonnenuhr
Johannes erfahrbar macht, wird zu einer anderen Zeit in
Beziehung gesetzt: jener der Schrift bzw des Textes. Durch die
Schrift, so scheint es, wird jene traumatische Zeiterfahrung
vorübergehend gebannt, die der Spannung zwischen zwei räumlich
nebeneinander liegenden, zeitlich jedoch nacheinander entstandenen

Zeichen entsprang. Die Faszination, die die Präsenz eines
— nicht zuletzt auch sprachlichen — Zeichens in Johannes
auslöst („konnte [ich] nicht recht begreifen, wie es nun dastand,
wo sonst [nichts] war" — Hervorh. Th. B.) scheint schliesslich
der Schrift als Spur menschlicher Gegenwart zu gelten. So wie
die Schrift seiner Vorfahren für Johannes die einzige Zeugin
einer Vergangenheit ist, die ohne sie in Vergessenheit geraten
würde, gibt sie ihm die Möglichkeit, die im wörtlichen Sinn
merk-würdige[n] Ereignisse der Gegenwart für die Zukunft
festzuhalten.

Dass Trauer in Brentanos Erzählung in erster Linie durch
Zeiterfahrung bedingt ist, zeigt ebenfalls jene der Mutter nach
dem Verlust ihres Vaters:

8. Diese Verknüpfung der Zeit und der Zeitmessung mit der Thematik
des Schreibens ist umso bemerkenswerter, als Zeiterfahrung und
Schriftlichkeit sich auch im Titel der Erzählung überschneiden. Indem sie
markante geschichtliche Ereignisse in der Reihenfolge ihres Geschehens
schriftlich festhält, segmentiert die Chronik einen zeitlichen Fluss, den sie
unterteilt, datiert und messbar macht. Ferner verweist der Titel von
Brentanos Erzählung etymologisch auf den Zeitgott Kronos. Dass dieser im
antiken Mythologem seine Kinder verschlingt, deutet Jacques Attali als
bedeutsamen Indiz eines Paradigmenwechsels in der Geschichte der
Zeiterfahrung. Indem Kronos seine Nachkommen vernichtet, versucht er
das Fliessen der Zeit zu unterbrechen. Diese wird nicht mehr als ein
Kontinuum sondern als Unterteilung und Abschnitt gedacht. „Le mythe de
Kronos introduit ainsi dans le monde grec l'idée de mesure, de "coupure",
de changement périodique rythmé par le retour de nombres définis et
invariables [...]: à partir de ce mythe, le temps est pensé non seulement dans
son écoulement, mais aussi dans ses dates et ses durées, dans sa mesure et
sa coupure [...]. Kronos est ainsi Dieu du Temps et de sa mesure parce que
Dieu de l'histoire et de la coupure." (Attali, S. 28 f). Der Einschnitt, von
dem Attali spricht, ist vielleicht der wesentliche Aspekt einer neuen
Zeiterfahrung, der Johannes in der Sonnenuhr begegnet.



DER PETRIFIZIERTE SCHMERZ 43

das erinnerte ich mich, wie ich Siegmund zum erstenmal
gesehen; das war, als meine Mutter starb, da saß ich vor meines
Vaters Hütte und spielte ganz fröhlich und verstand das Leid
der andern Menschen nicht; da sah ich ihn auch in demselben
Schifflein überfahren: „Ach, wie viel Jahre sind schon hin,
jetzt bin ich auch schon unter den erwachsenen Leuten, die den
Schmerz wohl verstehen, wenn ein lieber Freund von ihnen
scheidet. Wie oft ist der Frühling vergangen, seit ich lebe, und
ich kann mich kaum eines einzelnen Frühlings erinnern; ich
weiß nur, das es Frühling war, wenn die Bäume blühten und die
Welt freudig war. O weh, jetzt spiele ich nicht vor meines
Vaters Hütte, hier stehe ich und bin allein und kann weinen,
ach, wie bitter weinen ..."

[Werke II, S. 538]

Trauer entsteht hier, wie in der Betrachtung der Sonnenuhr,
durch das Gefälle zwischen einem erlebten Jetzt und einem
erinnerten Damals. So wie das räumliche Nebeneinander der
nacheinander entstandenen Spuren im Stein in Johannes ein
Zeitbewusstsein ausgelöst hatte, entspringt dieses hier nun dem
Kontrast zwischen Gleichbleibendem — das Motiv des Schiffs
verbindet, wie später der Frühling, die Vergangenheit mit der
Gegenwart — und Veränderung. Während die Mutter als Kind
die Zeit noch unbewusst erlebte, wird diese der reflektierenden
Erwachsenen plötzlich bewusst. Das neue Zeitbewusstsein äussert

sich einerseits als Angst, aus einer zyklischen Naturzeit
„herausgefallen" zu sein und so plötzlich zur Umwelt in
Widerspruch zu stehen. Ferner kommt hier ein traumatisches
Gefühl der Amnesie auf, eine Angst, dass die Zeit dem
Bewusstsein abhanden gekommen ist. Dieser Verlust einer zyklischen

Zeit löst, mehr noch als der ursprüngliche Anlass, der Tod
des Vater, ein Gefühl der Trauer aus. Bemerkenswert ist auch,
dass die Mutter just in dem Augenblick, in dem ihr Zeit bewusst
wird, das Gefühl hat, diese entgleite ihr. In ihren Worten scheinen

Ursache und Wirkung vertauscht. Gerade weil ihr als Kind
der zyklische Wechsel der Jahreszeiten nicht bewusst war, war es
eine Zeit ohne Trauer. Die unbewusste bzw. inexistente
Zeiterfahrung der Kinder erweist sich so als ein paradiesischer
Zustand, den der Sündenfall eines aufkommenden Zeit-
bewusstseins jäh unterbricht.

Diese traumatische Zeiterfahrung wird von der Mutter durch
eine „Trauerarbeit" überwunden, die mit Johannes' Begegnung
mit der Sonnenuhr mehrere Gemeinsamkeiten aufweist. Dort



44 ÉTUDES DE LETTRES

überwand, wie gezeigt, Johannes eine negative Zeiterfahrung,
indem er ein zeitliches Kontinuum zwischen Gewesenem und
Gegenwärtigem herstellte. Eine analoge Kontinuität entdeckt
seine Mutter, wenn sie sich hier, im entscheidenden Moment
ihrer Trauer, auf eine bedeutsame Metapher besinnt, die ihr Vater
ihr zu Lebzeiten vermittelt hatte. Bereits dessen Vergleich des
Lebens mit einer Wallfahrt auf dem Main zielte darauf ab, die
Gegenwart aus ihrer zeitlichen Isolation und Punktualität
herauszulösen und sie so als doppelte Funktion von Vergangenheit und
Zukunft erfahrbar zu machen9. So wie die Kerben im Stein der
Sonnenuhr ein zeitliches Kontinuum herstellten, das Gegenwart
und Vergangenheit miteinander verknüpft, wird durch die Meta-
phorik der Wallfahrt das Gefälle zwischen Gewesenem,
Gegenwärtigem und Zukünftigem aufgehoben. Indem der Vater das
Leben mit einer Wallfahrt vergleicht, einer zugleich sozialen und
religiösen Gemeinsamkeit, der ein individueller Aufbruch am
Morgen vorausgeht und eine ebenfalls getrennte Heimkehr am
Abend folgt, schildert er diese Reise als eine befristete Zeit. Nur
in bezug auf eine Vergangenheit und, stärker noch, in Hinblick
auf eine Zukunft haben die Reise und das Leben Bedeutung.
Diese Instrumentalisierung einer transitorischen Gegenwart
zugunsten der Zukunft kulminiert schliesslich in der Metapher
des Samenkorns und des Mitbringsels:

und wenn der Vater seinen Kindern ein Heiligtum mitbringen
kann und so Frömmigkeit erweckt, dann kehrt er freudig von
der Wallfahrt zurück; [...] ein Samenkorn, das der Wind
verweht, kann die Mutter eines ganzen Waldes sein.

[Werke II, S. 536]

Für die trauernde Mutter ist die Rückbesinnung auf diese
Metapher und deren Reaktualisierung nach dem Tod ihres Vaters
ein zentraler Aspekt ihrer Trauerarbeit, an deren Endpunkt ein
wiedergewonnenes Glücksgefühl steht. Entsprang die Trauer
eher dem Leiden an einer ganz bestimmten Form der
Zeiterfahrung als dem eigentlichen Verlust einer geliebten
Person, so wird sie durch die Herstellung eines zeitlichen
Kontinuums wieder überwunden. Die Bewältigung der Trauer,
die am Ende dieses Prozesses steht, hat gewiss eine religiöse
Dimension:

9. Siehe hierzu Werke II, S. 534 ff.



DER PETRIFIZIERTE SCHMERZ 45

Es war mir nicht, als sei mein Vater gestorben; ich konnte an
ihn denken, als sei er immer zugegen, nur sehe ich ihn nicht
[...]• Zu dieser Stunde kam ein großer inniger Glaube an die
Güte Gottes und die Ewigkeit des Lebens in mich

[Werke II, S. 539]

Jedoch nicht nur der Glaube an Gott, sondern auch ein neues
Zeitbewusstsein, das durch diesen Glauben allerdings bedingt ist,
erlauben es der Mutter, ihre Trauer zu bewältigen. In der neuen
christlichen Zeiterfahrung sind sowohl die Zeitlosigkeit der
Kindheit als auch die Trauer, aus dieser herausgefallen zu sein,
dialektisch aufgehoben.

Wie bereits angedeutet, steht im Mittelpunkt der Parabel, die
Johannes am Ende der Rahmengeschichte der Melancholikerin
Athala mit einer pädagogisch-didaktischen Absicht vorliest, die
Begegnung mit versteinerten Gestalten, deren Unbeweglichkeit
Athalas Unfähigkeit zu handeln, gewissermassen potenziert:

Nun gingen sie links immer auf Felsen hin, bis hin an eine
große Klippe, da hörten sie Bäche rauschen, und die Jungfrau
sprach: „Ach Gott, mir graut, denn ich sehe den Felsen wie ein
trauriges Antlitz an dem hellen Himmel abgezeichnet." Da
sprach der Schiffmann: „Sei ruhig, diese ist die Steinerne
Trauer, ein Fels, der gleich einer liegenden weinenden Jungfrau
gestaltet ist [...] Da die Jungfrau aber an den Wänden hintappte,
stieß sie mit dem Antlitz an etwas Kaltes, und da es Licht ward,
sah sie vor sich das Bild einer sitzenden Jungfrau; auf ihrem
Schoß lag ein toter Jüngling, und beide waren von einer dichten
Masse verschmolzener Perlen überrindet, die aus der Jungfrau
Augen wie Tropfenstein niederwuchsen und sich über der Erde
verbreitet hatten. „Dies ist der Schöne Bettler und seine Braut,
die seinen Leichnam und sich mit ihren Tränen kristallisiert
hat." [Im Bittern Brunnen] saß eine große Menge Menschen
[...] aber keiner der Unglücklichen konnte schlafen, denn sie
waren mit ihren Haaren in das Gestein gewachsen, und wenn sie
mit dem Kopfe nickten, litten sie Schmerzen.

[Werke II, S. 580 f]

Wie Athala sind die Figuren im Brunnen unfähig, sich aus
einer hier durchaus wörtlich zu nehmenden Erstarrung zu
befreien, die auf ihre Trauer zurückgeführt wird10. Das Beson-

10. Ovid schildert in den Metamorphosen (VI, 146-312) die Sage der
Niobe, in der die Motive der Trauer und der Versteinerung bereits
zusammenhängen. Auf diesen antiken Stoff greift Brentano streckenweise in der
Parabel „Vom Traurigen Untergang Zeitlicher Liebe" zurück.



46 ÉTUDES DE LETTRES

dere an dieser Petrifikation ist nun, dass die Trauernden im
Bittern Brunnen zu Perlmutt erstarren. Mit der Trauer, auf die sie

zurückgeführt wird, teilt die Perle eine grundlegende
Ambivalenz. Einerseits wird sie als Quelle und Zeichen eines materiellen

und zeitlichen Reichtums geschildert, der auch die beiden
Schwestern in den Wasserstrudel gelockt hat. Der Preis dieses
zeitlichen Glücks ist eine Trauer, die zu der im zitierten
Abschnitt beschriebenen Petrifikation führt. Eine Aufhebung
erfährt dieses negative Moment der Perle, sobald deren zeitlicher
Wert vom Menschen der Zeitlosigkeit Gottes untergeordnet wird.
Dies geschieht zum Beispiel, wenn sie, ad majoram gloriam Dei
in lithurgisches Gerät integriert oder als Rosenkranz zusammengebunden

wird. Wie die Perle hat die Trauer, folgt man den
Erläuterungen des alten Schiffers, auf der einen Seite eine der
Materie und der Zeit verhaftete und somit sündhafte Dimension.
Gleichzeitig wird sie jedoch als „etwas Göttliches" beschrieben,
als Ausdruck des ,,Streit[s] gegen das, was der leiblichen und
geistlichen Vollkommenheit wehe tut". Diese beiden Pole einer
göttlichen und einer sündhaften Trauer bestimmen auch die
dreistufige Hierarchie der Tränen, die der Schiffer der Jungfrau
beschreibt. Auf unterster Ebene stehen die der Zeit verhafteten,
durchwegs sündhaften Tränen; darüber jene des Mitleids mit
Anderen, der empathischen Fähigkeit, „sich endlich selbst [zu]
vergessen"; zuoberst schliesslich die Tränen, „welche fließen um
das Leiden des Herrn, um die eigne Unvollkommenheit, um die
Sünde der Welt und um das Lamm, welches sie getragen11".
Hierin liegt auch die pädagogische Funktion der Fabel, insofern
diese höchste Stufe der Trauer nicht nur auf Veitlins
Ermahnungen an seine melancholische Tochter, sondern auch auf
das Pilgerlied zurückgreift. Nicht Trauer schlechthin, sondern
eine „falsche" bzw. „schlechte" Trauer wird hier verurteilt12.
Eine Aufwertung hingegen erfährt die Trauer als Chiffre des

11. Werke II, S. 583.
12. Dass die Geschichte der Auffassung und der Darstellung der

Melancholie von radikalen Paradigmenwechseln gezeichnet ist, hat Erwin
Panofsky in mehreren Studien gezeigt (siehe hierzu: Erwin Panofsky, Das
Leben und die Kunst Albrecht Dürers, München, 1977 und: Erwin Panofsky,
Raymond Klibansky, Fritz Saxl, Saturn und Melancholie. Studien zur
Geschichte der Naturphilosophie und Medizin, der Religion und der Kunst,
Frankfurt a. M., 1990). Im Mittelalter wurde die Melancholie auf
moralisch-theologischer Ebene durchwegs negativ beschrieben und mit der acedia

gleichgesetzt. Diese gehört bei Origenes zu den acht Hauptlastern, von



DER PETRIFIZIERTE SCHMERZ 47

Schmerzes an der Unvollkommenheit, als Wunde und als Manko,
das einen vertikalen Bezug zu Gott aufweist.

Die Petrifikation hingegen, die im Mittelpunkt der Parabel
steht, ist eine Chiffre falschen Trauerns — und dies in zweifacher

Hinsicht. Zum einen ist die Versteinerung des Lebendigen
zugleich der Preis einer Verabsolutierung der Zeit zulasten der
Ewigkeit und plastischer. Ausdruck dieser Verabsolutierung.
„Alle Menschen, die das Ewige vergessen über die Zeit, [...] werden

der ewigen Sünde und der Trauer hingegebenI3." Erst als
Versteinerung erfahren die Figuren im Brunnen eine Ewigkeit,
die sie, folgt man den Worten des alten Schiffers, „über die Zeit"
vergessen haben. Im Gegensatz zur christlichen Heilserwartung
ist diese Petrifikation eine schlechte Form der Ewigkeit. Ferner
radikalisiert Petrifikation, wie bereits erwähnt, die Immobilität
der Trauernden, speziell diejenige Athalas. Sowohl deren
Unbeweglichkeit als auch die Handlungsunfähigkeit der in
Brunnen versteinerten Gestalten wiederum sind Ausdruck einer
Zirkularität, die in der Chronika wiederholt mit Trauer und
Melancholie in Zusammenhang gebracht wird. In den Worten des
alten Schiffers z.B. kennzeichnet Zirkularität die Unfähigkeit der

Gregor dem Grossen wird sie mit der Hauptsünde der tristitia identifiziert.
Auch Thomas von Aquin beschreibt die accidia als Gegensatz zu der aus
der Liebe entspringenden Freude an Gott. Diese Auffassung erfuhr in den
humanistischen Kreisen des florentinischen Neuplatonismus einen radikalen

Umschwung. Mit der Adelung Saturns hört die Melancholie bei
Marsilio Ficino und Agrippa von Nettersheim nicht nur auf, als ein Laster
beschrieben zu werden, sondern wird zum Kennzeichen des genialen
Menschen. „So wurde der Ausdruck furor melancholicus Synonym zu furor
divinus", (Panofsky, Dürer, S. 221). Gleichzeitig jedoch macht die
Verbindung von Ingeniosität und Melancholie im Zeichen des Saturns geistiges
und künstlerisches Schöpfertum zu einer gefährlichen Gratwanderung
zwischen Inspiration und Wahnsinn. Diese kurzen und zwangsläufig etwas
schematischen Ausführungen sollten gezeigt haben, dass Brentano in der
Chronika auf eine Melancholieauffassung zurückgreift, die weit vor dem
von Panofsky beschriebenen Paradigmenwechsel liegt. Die Ähnlichkeit, die
Athalas Darstellung mit Dürers Kupferstich Melencolia I aufweist, darf
nicht darüber hinwegtäuschen, dass Brentano den seelischen Zustand der
Jungfrau von einem thomistischen Standpunkt aus als acedia diskreditiert:
positive Gegenpole der Melancholie, wie z.B. die Anlage zu geistigem
Schaffen, werden in der Chronika ausgeklammert. Deren Rückdatierung in
das ausgehende Mittelalter kann als ganz gezielte Weigerung verstanden
werden, von einem modernen Standpunkt über Trauer und Melancholie zu
sprechen.

13. Werke II, S. 582.



48 ÉTUDES DE LETTRES

(falsch) Trauernden, „sich endlich selbst zu vergessen" Veltlin
wiederum kritisiert den in seinen Augen zum Scheitern verurteilten

Versuch seiner melancholischen Tochter, „Traurigkeit mit
Betrübnis [zu] bekämpfen":

Da sprach das traurige Jungfräulein: „[...] Ach, ich sitze wohl
Stunden lang und denke und sinne, um [meine Traurigkeit] zu
bekämpfen, aber ich vermag es nicht, und wenn ich mich
besinne, so bin ich immer nur traurig gewesen, wenn ich
geglaubt, mich zu trösten." Da sprach Herr Veltlin: „ Du willst
deine Traurigkeit mit Betrübnis bekämpfen, das geht wohl an;
denn man kann wohl mit Tapferkeit einen Tapfern besiegen
[...], aber wer der Sieger sein soll, der muß mächtiger sein als
der Gegner; drum sei traurig über das Leiden des Herrn, dann
wird deine irdische Trauer zerrinnen ..."

[Werke II, S. 573 f]
Athalas Trauer ist in den Augen ihres Vaters insofern auswegslos,

als sie zirkulär verläuft, d.h. nie abgeschlossen werden kann.
Wie der alte Schiffer stellt er mit diesen Worten an Athala den
Anspruch, sie solle aus ihrer Selbstbezogenheit heraustreten. Der
Zirkularität des Trauerns um sich selbst stellt Veltlin — und auch
hierin deckt sich seine Aussage mit der des alten Schiffers —
eine Trauer um den Tod Christi gegenüber, durch die jene
überwunden werden soll. Er greift so nochmals eine Therapie gegen
falsche Trauer auf, die bereits Johannes' sterbender Grossvater
durch das Wallfahrtslied seiner Tochter vermittelt hatte:

Ich will des Mais mich freuen
In dieser heiigen Zeit
Und gehe zur der Maien,
Und seh des Heilands Leid.
Leid gab mir die Freudigkeit.
[...]
Du stehst in ewger Blüte,
Seit unser höchstes Gut
In deinen Zweigen glühte,
Du trankst sein heiiges Blut.
Blut gab mir so hohen Mut.

[Werke II, S. 534 f]

Auffallend an diesem Lied ist die von einem rythmischen
Wechsel begleitete antithetische Struktur der beiden letzten Verse
jeder Strophe. Das letzte, semantisch negativ (als Leid, Blut,
Schmerz) denotierte Wort der vierten Zeile wird in der fünften
wieder aufgnommen, um dort seinem gleichklingenden Gegenteil



DER PETRIFIZIERTE SCHMERZ 49

gegenüberzustehen (Leid / Freudigkeit; Blut / Mut). So wie der
Gesang der Pilger den semantischen Gegensatz von Leid und
Freudigkeit bzw. Heil und Todespfeil in phonetischen Gleichlaut
umkehrt, wird Trauer, sobald sie sich vom eigenen Ich auf die
Passionsgeschichte richtet, zur Freude. Im Gegensatz zu Athala,
die „Traurigkeit mit Betrübnis" bekämpft, und zu den trauernden
Gestalten im Brunnen wird hier, im Lied, der zirkuläre Selbstbezug

der Trauer durch eine klingende Antithese zerbrochen.
Nicht nur Versteinerung, sondern die Selbstbezogenheit der
Trauernden, deren Ausdruck diese Petrifikation ist, wird so durch
einen Gesang gebannt, der formal diese Zirkularität unterbricht,
inhaltlich durch den Verweis auf die Passionsgeschichte Trauer
in ihr Gegenteil umkehrt. Die antithetische Struktur des

Pilgerlieds macht dieses zum Gegenpol der Petrifikation, deren
Opfer Athala und die Gestalten im Brunnen sind. Versteinerung
und religiöser Gesang stehen sich so als zwei gegensätzliche
Kräfte gegenüber. Dieser Antagonismus wird nochmals am Ende
der Parabel deutlich, wenn der Bettler die Versteinerung der
trauernden Gestalten durch ein Lied sprengt. Ganz am Ende der
Erzählung erfüllt er so die vom Ritter geäusserte Forderung, „daß
Gebet und Gesang wohl Schwestern sein mögen...14".

Thomas Breymann

14. Werke II, S. 550.




	Der petrifizierte Schmerz : Trauer und Versteinerung in Clemens Brentanos Chronika des fahrenden Schülers

