
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1989)

Heft: 4

Artikel: Über das Veralten von Übersetzungen

Autor: Stackelberg, Jürgen von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870668

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870668
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÜBER DAS VERALTEN VON ÜBERSETZUNGEN

Partant de l'observation que la plupart des traductions d'oeuvres littéraires
vieillit plus vite que celles-ci, ce qui fait que ces traductions doivent être
re-écrites de temps en temps, le présent article analyse quelques traductions
«classiques» (telles que «Le Neveu de Rameau», traduit par Goethe, et le «Don
Quijote», traduit par Tieck) et les compare avec des traductions plus récentes de
ces mêmes textes. Pour qu'une traduction devienne «classique», il faut
apparemment qu'elle s'exprime dans un style conforme à celui de l'original, qu'elle
trouve le juste milieu entre modernisation et archaïsme, et que le traducteur ait
une sensibilité artistique qui ne s'apprend pas.

In seinem Buch «Fug und Unfug des Übersetzens»
unternimmt der bekannte Basler Übersetzer Walter Widmer unter
anderem auch den Versuch, Goethes Übersetzung von Diderots
«Neveu de Rameau» durch eine eigene zu ersetzen. Die Tatsache,
dass Goethe den Dialog des Franzosen «in die deutsche Sprache
eingeführt» habe, wird von Widmer zwar «verdienstvoll»
genannt, aber das ist nur ein Zugeständnis an den grossen Namen
des Übersetzers. In Wirklichkeit findet Widmer Goethes Version
— so wörtlich — «erzlangweilig». Sie werde dem «Feuergeist
Diderots» nicht gerecht; anstatt zu «quirlen, zu brodeln, zu
schäumen und zu tosen», ströme sie «klassisch-geruhsam» dahin,
meint er, und dann führt er vor, wie er den Anfang des Dialogs
wiedergeben würde, nämlich folgendermassen :

Ob schönes oder Hudelwetter ist, ich gehe jedenfalls alter
Gewohnheit nach gegen fünf Uhr abends zu einem Spaziergang
ins Palais-Royal. Der einsame Träumer, den man immer auf
der Argenson-Bank sieht, der bin ich. Da mach ich mir so
meine Gedanken über allerlei : Politik, Liebe, Geschmack und
Philosophie. Ich lasse meinem Geist die Zügel schiessen, mag



18 ÉTUDES DE LETTRES

er sich noch so ungebunden gebärden. Ich gönne ihm alle Freiheit,

dem erstbesten Gedanken nachzuhängen, der sich
darbietet, sei er nun weise oder närrisch, wie man in der Allée de
Foy unsere jungen Lebemänner einer Kurtisane nachsteigen
sieht, die leichten Sinnes, übermütig, blitzenden Auges, die
Nase keck aufgeworfen einherstolziert, von dieser einer anderen
wegen ablassen, alle aufs Korn nehmen und sich auf keine
festlegen. Meine Dirnen, das sind meine Gedanken.

(Köln 1959, 89)

Vergleicht man diese Übersetzung mit derjenigen von Goethe, so
ist das einzige, was man zu ihren Gunsten sagen kann, dass sie
zwei oder drei Ausdrücke modernisiert, die — so, wie Goethe sie

gebraucht — heute als veraltet gelten müssen. Der Ausdruck «die
Liederlichen» zählt dazu, und wenn Goethe vom «unverschämten
Wesen» der Dirnen spricht, muss man wissen, dass damit nicht
Frechheit, sondern ein Mangel an Scham gemeint ist. Wenn die
jungen Männer die Dirnen «necken», wie es bei Goethe heisst,
kann man sich aber schon fragen, ob das nicht ein witzigerer
Ausdruck ist, als Widmers «nachsteigen», das zwar sinngenauer sein

mag, aber einigermassen vulgär klingt. Insgesamt ist Widmers
Version weder knapper, noch lebhafter oder schwungvoller, als
Goethes. «J'abandonne mon esprit à tout son libertinage» hat
Goethe mit «ich überlasse meinen Geist seiner ganzen
Leichtfertigkeit» originalnäher und kürzer wiedergegeben, als Widmer
mit seinem «Ich lasse meinem Geist die Zügel schiessen, mag er
sich noch so ungebunden gebärden...» Und Goethes «Mag er
doch die erste Idee verfolgen, die sich zeigt» ist erst recht
sinngemässer und weniger umständlich als Widmers «Ich gönne ihm
alle Freiheit, dem erstbesten Gedanken nachzuhängen, der sich
darbietet...». «Sich gebärden» und «sich darbieten» sind
vornehme und steife Ausdrücke, die schlecht zum «nachsteigen»
passen, das daneben steht. Und was soll man zu Widmers
«Hudelwetter» sagen? Es ist eine veraltete, nur noch mundartlich
existierende Wendung, die die Allgemeinverständlichkeit des
Textes einschränkt — und sie ist durch nichts, als die Absicht, es

flotter machen zu wollen als Goethe motiviert. Auch von einer
«alten Gewohnheit», im Palais Royal spazierenzugehen, ist bei
Diderot nicht die Rede. Aber das könnte noch angehen, wenn
nicht von dem Ich des Dialogs als einem «einsamen Träumer» die
Rede wäre und wenn es nicht hiesse, wie er da auf seiner Bank
sässe, da «mache er sich so seine Gedanken»! Nein: «Je m'entretiens

avec moi-même...» heisst es im Original, und das hat wie-



ÜBER DAS VERALTEN VON ÜBERSETZUNGEN 19

derum Goethe viel genauer mit «ich unterhalte mich mit mir
selbst» wiedergegeben. Als ob Diderot nicht auch hätte sagen
können: «Je songe à toute sorte de choses...» (oder ähnlich).
Aber das sagt er nicht, denn er wollte den Gegensatz betonen, der
zwischen ihm, als introvertiertem Denker und den gleichsam
extravertierten jungen Männern besteht, die da den Dirnen
hinterherlaufen! Er verknüpft ja dann auch die beiden Aspekte,
den introvertierten und den extravertierten, wenn er sagt: «Mes
pensées, ce sont mes catins.» Wieder hat Goethe das richtig,
Widmer aber unrichtig übersetzt: «Meine Gedanken sind meine
Dirnen» heisst das und nicht: «Meine Dirnen, das sind meine
Gedanken», wie Widmer unsinnigerweise schreibt.

Hätte der Basler Französischlehrer in diesem Stile weiterübersetzt,

das darf man getrost sagen, so hätte er eine Fassung von
«Rameaus Neffen» geliefert, die hinter Goethes Übersetzung weit
zurückgefallen wäre. Die Neuübersetzung des Dialogs, die
Raimund Rütten — auf Anregung von Hans Hinterhäuser hin —
angefertigt hat, habe ich bei anderer Gelegenheit schon besprochen:

ich begrüsse dort, dass sie die vielen Fehler korrigiert, die
Goethe unterlaufen sind; aber ich finde nicht, dass sie stilistisch
eine Verbesserung darstellt. Vor allem fällt auf, dass Rütten das
Vokabular unnötig verdeutscht: sind «der profunde Légal» und
der «subtile Philidor», wie die Schachspieler im Café de la
Régence bei Goethe heissen, nicht viel sprechender, als Rüttens
«kluger Légal» und «scharfsinniger Philidor»? Goethes Fehler
mussten ausgemerzt werden: aber konnte man sie nicht auch von
Fall zu Fall korrigieren und Goethe im ganzen das Wort lassen?
Das ist die Lösung, die Horst Günther in der zweisprachigen Ausgabe

von «Rameaus Neffe» im Insel-Verlag versucht hat. Ich
halte das im Prinzip für den gangbarsten Weg, auch wenn im
Einzelnen hier vielleicht noch etwas mehr hätte korrigiert werden
müssen. Je öfter ich in «Rameaus Neffen» hereinschaue, desto
besser gefällt mir jedenfalls Goethes Version : es ist eine klassische
Übersetzung, und sie ist höchstens in Einzelheiten veraltet, im
ganzen hat sie sich ebenso gut gehalten, wie das Original.

Damit bin ich bei meinem Thema. Was führt dazu, dass
Übersetzungen veralten, Dichtungen nicht, vielmehr: dass Übersetzungen

in der Regel veralten, Dichtungen hingegen nur
ausnahmsweise? Dass dem so ist dürfte jedermann einleuchten.
Aber woran liegt es? Wenn man sagt, Übersetzungen veralten
dann nicht, wenn sie ebenso sehr Kunstwerke sind, wie die
Dichtungen, die sie wiedergeben, hat man das Problem nicht gelöst,



20 ÉTUDES DE LETTRES

sondern nur verschoben. Denn nun müssen wir fragen, woran es

liegt, dass sie Kunstwerke sind — und eben da liegt der Hase im
Pfeffer. Was macht eine Übersetzung zum Kunstwerk? Was
macht Luthers Bibel, Schlegels Shakespeare, Tiecks Cervantes zu
Kunstwerken? Und was fehlt all den vielen anderen, bemühten,
vielleicht korrekten Übersetzungen dazu?

Ich bräuchte keinen Vortrag zu halten, wenn ich eine
allgemeingültige Antwort auf diese Fragen parat hätte. Natürlich
kann man sagen, was für literarische Kunstwerke allgemein gilt,
muss ebenso auch für Übersetzungen gelten. Das heisst : Qualität
haben sie dann, wenn sie schlüssig komponiert sind, wenn Form
und Inhalt zueinander passen — oder, rezeptionsästhetisch
gesprochen, wenn sie uns immer wieder ansprechen und zu neuen,
gleichermassen legitimen Deutungen Anlass geben. All das dürfte
für Übersetzungen auch gelten. Vor allem das letztere, woraus die
Maxime abzuleiten wäre, dass Übersetzungen nicht eindeutiger,
aber vor allem nicht bedeutungsärmer sein dürfen, als die Originale.

Aber ich fürchte, auch das ist ein Allgemeinplatz, der niemanden

so recht befriedigt. Wir müssen wohl ins Einzelne gehen und
uns weitere «Fälle» hier von veralteten, dort von nichtveralteten
Übersetzungen vornehmen, um weiter zu kommen. Ich halte es

jedenfalls mit Erich Auerbach, der meinte, der Wert «allgemeiner
Begriffe» sei in den philologischen Disziplinen gering, er bestünde
nur darin, einem den Zugang zu «den jeweiligen Zusammenhängen»

zu erleichtern. «Exakt» seien unsere Begriffe — im
Gegensatz zu denen der Naturwissenschaft — nicht. Unsere
«Exaktheit» bezöge sich auf das Einzelne. So die goldenen Worte
des Verfassers der «Mimesis» in den «Epilegomena» zu diesem
Buch, erschienen in den «Romanischen Forschungen» 1954. In
der ja noch relativ jungen Übersetzungswissenschaft (wenn wir sie
so nennen dürfen) gilt Auerbachs Skepsis wahrscheinlich in noch
höherem Masse als anderswo, weil wir ja noch lange keinen
Gesamtüberblick über die Übersetzungsgeschichte haben. In
diesem Sinne komme ich gleich auf ein weiteres Beispiel zu
sprechen, an dem sich ablesen lässt, wie Übersetzungen veralten.
Genauer gesagt: wie hier, wie bei Widmer oder Rütten contra
Goethe, eine jüngere Übersetzung rascher veraltet, als die ältere.
Ich wähle Cervantes' «Don Quijote» und möchte zuerst die
deutschen Übersetzungen, die mich hier interessieren, besprechen,

um dann kurz etwas zur entsprechenden Situation in Frankreich

zu sagen.



ÜBER DAS VERALTEN VON ÜBERSETZUNGEN 21

In der Bundesrepublik sind zur Zeit zwei Übersetzungen des
«Don Quijote» im Handel: im Inselverlag gibt es eine von
Konrad Thorer 1908 überarbeitete Fassung, die erstmals 1837

anonym erschienen war. Ob auch die Thorer'sche Version noch
einmal überarbeitet worden ist, sagt der Verlag nicht. Weiter
verbreitet ist die Übersetzung von Ludwig Braunfels. Sie stammt aus
dem Jahre 1883 und wurde 1956 von Adolf Spemann revidiert.
Von der Ausgabe im Winkler-Artemis Verlag gibt es eine
Lizenzausgabe in Taschenbuchformat. Ich zitiere nach der Auflage von
1971. Auch hier ist nicht klar, ob ein weiterer Bearbeiter, Johannes

Steiner, nur die Anmerkungen geschrieben oder auch die
Übersetzung selbst durchgesehen hat. Es ist eine Unsitte vieler
Verlage, nicht genau anzugeben, von wem welche Bearbeitungen
stammen und wie weit sie in die Texte eingreifen. Sei's drum.
Abgesehen habe ich es hauptsächlich auf die Übersetzung von
Braunfels. In Eppelsheimers «Handbuch der Weltliteratur» wird
sie als die «philologisch genaueste» bezeichnet. Das mag sein.
Aber sie ist in einem Stil geschrieben, den historisierend zu
nennen zu vornehm wäre. Es handelt sich um deutschtümelnde
Archaisierungen, die durch nichts im spanischen Original gerechtfertigt

sind, es sei denn man halte es für angebracht, den
Ausgangstext, weil er aus dem frühen 17. Jahrhundert stammt, einem
Deutsch anzunähern, wie es damals in Deutschland geschrieben
worden wäre. Aber das ist es offenbar gar nicht, was Braunfels
vorschwebte: er suchte ein altfränkisch anmutendes, vage an
Rittertum, Minne und Gotik anklingendes Deutsch. Das heisst, er
schreibt ungefähr so, wie sich in unseren Augen die neogotischen
Bahnhöfe des 19. Jhdts. oder die Historiengemälde in der
Kaiserpfalz zu Goslar ausmachen. Es geht um wilhelminisches
Germanentum — das heisst: eine schlimme Sache! Aber in dieser
Fassung lesen die meisten Deutschen noch heute Cervantes'
Meisterwerk. Ein paar typisch Braunfels'sche Worte und Wendungen
mögen es illustrieren. (Ich entnehme sie dem Anfang des zweiten
Teils.) Da ist von «Insuln» und «Insulinnen» die Rede, Sancho
sagt: «es bedünkt mich» und er nennt seine Frau ein «unverständig

Weib»; statt Onkel liest man «Ohm», das Schicksal «gebeut»
und die Vernunft «erheischt», an die Tür wird nicht geklopft,
sondern «gepocht», Sancho schläft nicht, er «schlummert», jetzt
heisst «itzo», Sancho redet Don Quijote mit «Herre mein» an,
meint, die Leute von Toboso «gerieten in Harnisch», er bringt
«gute Zeitung», nicht etwa eine gute Nachricht, spricht von «all-
bereits», von «gewahr werden» usw. Das ist der Ton, der mit den



22 ÉTUDES DE LETTRES

Archaisierungen offenbar auch eine Niveauhebung des Stils
beabsichtigt. Vor allem aber ist Braunfels (wie Widmer) wortreich bis
zur Geschwätzigkeit. Hierfür mag der Brief Don Quijotes an Dul-
cinea sprechen, den Cervantes im 25. Kapitel des ersten Teils in
der Absicht wiedergibt, Don Quijotes etwas missglückte Anpassung

an den Stil solcher Liebesbriefe in den Ritterromanen
vorzuführen. Er «imitiere» solche Briefe, belehren uns die Kommentare,

aber die Versuche der Gelehrten, einen bestimmten Brief der
Art auszumachen, sind bisher gescheitert. Es handelt sich um eine
Art unfreiwilliger Parodie, denn Don Quijote will seinen Brief so
fassen, wie er meint, dass ein echter Ritter ihn schreiben müsste —
aber es gelingt ihm nicht ganz : er fällt aus dem Bild oder verkürzt
seine Metaphern fast bis zur Unverständlichkeit. Und natürlich
gebraucht er die üblichen Klischees (vom Liebespfeil, dem
verwundeten Herzen usw.). Bei alldem ist der Brief relativ kurz.
Cervantes übertreibt die Sache nicht, er karikiert nur ein bisschen...
Das muss der Übersetzer genauso dosieren : nicht mehr und nicht
weniger Hier der Ausgangstext :

Soberana y alta senora :

El ferido de punta de ausencia y el llagado de las telas del cora-
zôn, dulclsima Dulcinea del Toboso, te envia la salud que él no
tiene. Si tu fermosura me desprecia, si tu valor no es en mi pro,
si tus desdenes son en mi afincamiento, maguer que yo sea asaz
sufrido, mal podré sostenerme en esta cuita, que ademas de ser
fuerte, es muy duradera. Mi buen escudero Sancho te darâ
entera relaciôn, ioh bella ingrata! iamada enemiga mia!, del
modo que por tu causa quedo : si gustares de acorrerme, tuyo
soy; y si no, haz lo que te viniere en gusto; que con acabar mi
vida habré satisfecho a tu crueldad y a mi deseo.

Tuyo hasta la muerte,
EL CABALLERO DE LA TRISTE FIGURA.

«Fast unverständlich» sind eigentlich nur die Selbstbezeichnungen

zu Anfang: «el ferido de punta de ausencia» und «el llagado
de las telas del corazôn». Don Quijote will sich als einen von der
Abwesenheit seiner Geliebten wie von einem Schwert getroffenen
Liebenden bezeichnen und als einen, dessen Herz in den Fasern
getroffen und verletzt ist. Die Metaphorik ist nur halb ausgeführt,
der Stil fast bis zur Unverständlichkeit verkürzt. Aber dann folgt
alles einer klaren Logik. Seltsam wird's erst wieder in dem
Moment, wo der Briefschreiber erklärt, obwohl er viel erdulden
könne, sei dieser Schmerz nicht nur stark, sondern «muy dura-



ÜBER DAS VERALTEN VON ÜBERSETZUNGEN 23

dera» also «ziemlich langanhaltend». Ich denke, das ist eine
absichtlich — in ihrem «understatement» — komische Wendung.
Der Schluss klingt wieder ganz echt und ist besonders knapp
gefasst. Ludwig Tieck hat das alles mit feinem Stilgespür erfasst.
Er übersetzt den Brief so :

Monarchin Erhabene Herrscherin
Der von der Trennung tief Verwundete, der von den Pfeilen
zerissenen Herzens, sendet Dir, o süsseste Dulcinea von
Toboso, das : Wohl sei Dir welches ihm mangelt. Wenn Deine
Schönheit mich geringschätzt, wenn Dein Adelsinn mir
entgegen, wenn Deine Verschmähung zu meiner bittern Qual
gereicht, obgleich ich schon im Leiden geübt, so vermag ich
doch nicht, in dieser Pein länger zu verharren, die, ausser dass
sie schrecklich, auch zu immerwährend ist. Mein wackrer
Stallmeister Sancho wird Dir, o schöne Undankbare, geliebte Feindin

meiner, getreu erzählen, auf welche Weise ich aus Liebe zu
Dir zurückverbleibe; gefällt es Dir, mir beizustehen, so bin ich
der Deinige, wenn nicht, so tue, was zu Deinem Gefallen
gereicht, denn mein Leben beschliessend, habe ich alsdann so
Deiner Grausamkeit genuggetan wie meinem Wunsche.

Der Deinige bis in den Tod:
DER RITTER VON DER TRAURIGEN GESTALT.

Natürlich kann man über Einzelheiten streiten : im ganzen ist aber
Cervantes' Ton getroffen, er ist ebenso leicht verquer zu Beginn
und knapp am Ende, hat nur einen etwas archaisierenden Klang
(«geliebte Feindin meiner») und schwankt zwischen feierlichem
Pathos im allgemeinen und einem komischen Realismus andererseits

hin und her, das letztere vor allem dort, wo «muy duradera»
mit «zu immerwährend» übersetzt wird. Wie gelungen Tiecks
Übersetzung ist, merkt man aber erst richtig, wenn man die Version

des wilhelminischen Braunfels danebenhält. Hier ist sie:

Allherrschende, erhabene Herrin
Der von der Schwertesspitze der Trennung Durchbohrte, der
im Innersten des Herzens Wundgeschlagene, wünscht Dir,
süsseste Dulcinea von Toboso, das Heil, das er selbst nicht hat.
Wenn Deine Huldseligkeit mich missachtet, wenn Deine
Fürtrefflichkeit sich nicht zu meinen Gunsten neiget, wenn Deine
Verschmähung mich zu Boden drücket, dann, so ich auch
genugsam zu dulden weiss, mag ich nicht wohl mich fürderhin
in dieser Pein aufrechterhalten, die, ausserdem dass sie eine gar
schwere Bürde ist, sich über die Massen langwierig anlässt.
Mein guter Schildknappe Sancho wird Dir völligen Bericht



24 ÉTUDES DE LETTRES

erstatten, o schöne danklose Maid, heissgeliebte Feindin mein,
wie es mir aus Ursach Deines Willens ergeht. So Du Gelieben
trägst, Dich mir zur Hilfe bereitzustellen, so bin ich Dein; wo
nicht, dann tue, was Dir gelieben mag, und so ich mein Leben
beschliesse, hernach hab ich Deinem grausamen Sinne und
meinem Wünschen ein voll Genüge getan.

Der Deine bis in den Tod,
DER RITTER VON DER TRAURIGEN GESTALT.

So schwemmt dieser Übersetzer den cervantinischen Text auf:
insgesamt ist er mindestens drei Zeilen länger, als Tiecks Übersetzung.

Und die Verfehlungen beginnen schon mit dem ersten Satz,
der die Metapher ausführt, die Don Quijote nur angedeutet hatte.
Zudem legt sich Braunfels auf etwas fest, das im Original absichtlich

offen blieb: «punta» wird zu «Schwertesspitze», «las telas
del corazôn» wird zum «Innersten des Herzens». Dann kommen
die Übersteigerungen: «fermosura» wird zu «Huldseligkeit»,
«valor» zu «Fürtrefflichkeit». Das knappe «mal podré soste-
nerme» (3 Worte wird zu «mag ich nicht wohl mich fürderhin in
dieser Pein aufrechterhalten» (10 Worte!), das einfache «fuerte»
wird zu einer «schweren Bürde», und das komische «muy dura-
dera» wird zu «über die Massen langwierig» (womit alles Salz aus
der Wendung ist Hinzu kommen die altdeutschen Verbformen,
die Braunfels immer gebraucht : «neiget» und «drücket», und das
zweifache «gelieben». Hätte Cervantes seinen Don Quijote einen
Minnebrief so karikaturesk schreiben lassen wollen, so hätte er es

zweifellos auch gekonnt. Als ob dick aufzutragen eine Schwierigkeit

wäre Die Zurückhaltung in der Parodie spricht für Don Qui-
jotes Intelligenz — bei all seiner Verrücktheit. Braunfels' Don
Quijote erweist sich dagegen mit seinem in jeder Hinsicht
übertriebenen Liebesbrief als ein Tölpel : kann man die weltliterarische
Figur ärger entstellen? (Das Beispiel mag besonders deutlich sein:
dafür habe ich es auch ausgewählt — aber es zeigt doch nur die
allgemeine Tendenz des Übersetzers, dessen Machwerk so schnell
als möglich vom Buchmarkt verschwinden und durch einen
Neudruck von Tiecks klassischer Übersetzung, mit Korrekturen der
darin enthaltenen Fehler, ersetzt werden sollte. «Philologisch
genau» besagt überhaupt nichts, wenn der Stil dermassen
verfälscht wird, wie das bei Braunfels der Fall ist.)

Somit ist klar : die ältere Übersetzung ist auch in diesem Falle
nicht nur überhaupt die bessere, sie ist nicht annähernd so
veraltet, wie die jüngere, die sich einer vergangenen Zeitmode
verschrieben hat und wie ein pseudohistorischer Roman geschrieben



ÜBER DAS VERALTEN VON ÜBERSETZUNGEN 25

ist (etwa im Stile von Scheffels «Ekkehard» oder Freytags
«Ahnen»).

Unser Vergleich fiele erst recht zugunsten von Tiecks Übersetzung

aus, wenn wir andere deutsche Übersetzungen hinzuzögen,
etwa die schon genannte von Thorer, oder die mit Tieck
zeitgleiche Übersetzung von Soltau. Merkwürdigerweise wirken die
gar nicht wenigen — vor allem französischen — Fremdwörter in
Tiecks Wiedergabe (ganz wie das bei Goethe der Fall war)
ungleich moderner, als die entsprechenden Verdeutschungen bei
Soltau. Tieck spricht von «Skrupeln», wo Soltau «Zweifel» sagt,
er spricht von einer «Prophezeiung», wo Soltau «Weissagung»
sagt, er spricht von «Biskuit und Marzipan», wo Soltau «Torte
und Zuckerbrot» sagt und er spricht von «Kapriolen», wo Soltau
«Luftsprünge» sagt... Wer immerzu und partout deutsch reden
will in seiner Übersetzung, auch da, wo wir normalerweise ein
Fremdwort gebrauchen, riskiert offenbar rascher zu veralten, als

wer das nicht tut. Das dürfte ein Hinweis sein, den zu beherzigen
sich lohnt.

Wie aber sieht die Lage in Frankreich aus? Dem Land, wo es
keinen Shakespeare von Schlegel, aber auch keinen Cervantes von
Tieck gibt? Den meisten Erfolg hatte lange Zeit die «Schöne
Ungetreue» von Filleau de Saint-Martin aus dem 17.
Jahrhundert. (Insgesamt 50 Neuauflagen sprechen dafür.) Jean
Cassou hatte jedoch recht, glaube ich, als er für die «Bibliothèque
de la Pléiade» die ältere Übersetzung von César Oudin und François

Rosset wählte und sie ein wenig redigierte. Diese Übersetzung
(aus dem frühen 17. Jahrhundert) ist nicht nur weit originalgetreuer

als die spätere, sie kann auch als erstaunlich stiladäquat
gelten. Wieder ist die ältere Übersetzung diejenige, die weniger
veraltet ist. Wenn man wiederholt auf solche Fälle stösst, fängt
man an, sich zu fragen, ob es einen Fortschritt in der
Übersetzungsgeschichte gibt. In der Tat lässt nicht nur Hierony- _

mus' und Luthers Bibelübersetzung einen daran zweifeln,
sondern auch die Amyot'sche Plutarchübersetzung und (wie ich
meine) der grossartige Tacitus des Florentiner Übersetzers
Bernardo Davanzati Bostichi.

Doch ich will Ihnen den Brief Don Quijotes an Dulcinea in der
Übersetzung der Pléiade nicht vorenthalten. Hier ist er :

Souveraine et haute Dame

Le féru de la pointe d'absence et le navré au fond du cœur, très
douce Dulcinée du Toboso, t'envoie la santé qu'il n'a pas. Si ta



26 ÉTUDES DE LETTRES

beauté me dédaigne, si ta valeur n'est pas à mon profit, si tes
dédains sont à mon détriment, encore que je sois assez patient,
je pourrai mal me soutenir en cette affliction, car, outre qu'elle
est pénible, elle est fort durable. Mon bon écuyer Sancho te
fera une relation complète, ô belle ingrate et mon aimée ennemie,

de l'état où je suis à cause de toi: si tu as envie de me
secourir, je suis à toi, et sinon, fais ce que te plaira, car, en
finissant ma vie, j'aurai satisfait à ta cruauté et à mon désir.

A toi jusqu'à la mort,
LE CHEVALIER DE LA TRISTE FIGURE.

Ich nenne das eine ausgezeichnete Übersetzung. Sie folgt Punkt
für Punkt der Vorlage, ist lexikalisch ebenso getreu wie syntaktisch,

ist nicht knapper und nicht ausführlicher als das Original,
und der Parodiegehalt ist auch genauso dosiert, wie im Urtext.
Natürlich erlaubte die Nähe der einen romanischen Sprache zur
anderen die bis ins Vokabular reichende Annäherung: ich denke,
man kann schon sagen, es sei leichter, einen spanischen — oder
auch italienischen — Text ins Französische, als ins Deutsche zu
übersetzen. Da kann man das Original gleichsam durch die
Wiedergabe hindurch hörbar machen, ohne dass diese deswegen
holprig und verfremdend klänge. Besonders gut ist das dem französischen

Übersetzer bei «douce Dulcinée» gelungen. Aber auch
abgesehen von der Sprachnähe ist die Übersetzung gut, weil sie
eben weder höher hinauswill, noch tiefer hinabsinkt, weder
archaischer, noch moderner klingt, als Cervantes' Text. All das
dürften Rezepte sein, die ein Übersetzer berücksichtigen muss,
der sich darauf Hoffnung machen möchte, nicht rascher zu
altern, als das Original. Das Problem der Archaisierung stellt sich
natürlich nur bei der Übersetzung älterer Texte. Es ist ein
dorniges Problem und hat sicher mit unserer Frage nach dem
Veralten von Übersetzungen zu tun. Braunfels war einen Schritt in
die Richtung gegangen, die Littré im Französischen und
Borchardt im Deutschen zu gehen versuchten, indem sie Homer
und Dante nicht in die Sprache ihrer eigenen Zeit, sondern in ein
mehr oder minder künstliches mittelalterliches Idiom übersetzten.
Ich halte das für einen (wenn auch historisch interessanten)
Irrweg. Wie wir als Leser in der Lage sind, uns vorzustellen, was
wir in deutscher Übersetzung lesen, sei eigentlich italienisch oder
französisch oder englisch zu denken, so können wir uns auch
vorstellen, es handle sich um Texte des Mittelalters oder der Antike,
die wir in der Sprache unserer Zeit lesen. Kleine Signale reichen



ÜBER DAS VERALTEN VON ÜBERSETZUNGEN 27

im einen wie im anderen Falle aus : heisst einer Jean, wissen wir,
er ist Franzose, auch wenn wir ihn auf deutsch lesen, heisst er
John, wissen wir, er ist eigentlich Engländer... Das ist ein guter
Grund für die Gewohnheit, die heutige Übersetzer angenommen
haben, fremde Eigennamen als solche stehen zu lassen. (In den
Molière-Ûbersetzungen der Jahrhundertwende hiess Monsieur de
Pourceaugnac noch Herr von Schweinichen). Übersetzer sind
Brückenbauer über die Zeit wie über den Raum. Damit will ich
weder einer übertriebenen Modernisierung das Wort reden, noch
für einbürgernde Übersetzungen vom Typus der «Belles
Infidèles» plädieren. Aber auch diese Probleme können wohl nicht
generell gelöst werden : wir müssen auch hier von Fall zu Fall
entscheiden, ob der jeweilige übersetzerische Kompromiss gelungen
oder nicht gelungen ist.

In diesem Sinne möchte ich, nach Diderot und Cervantes zum
Schluss noch kurz auf Molière zu sprechen kommen. Es fügt sich
nämlich, dass in den letzten Jahren zwei neuere deutsche Molière-
Ûbersetzungen erschienen sind, die uns vor die Frage stellen, ob
sie eine Chance haben, sich besser zu halten, als die älteren... 1983
hat der Wilhelm-Goldmann-Verlag in seiner Klassiker-Reihe
einen «Tartuffe» herausgebracht, für dessen deutsche Übersetzung

Hartmut Stenzel verantwortlich zeichnet, 1986 erschien bei
Reclam ein «Tartuffe», übersetzt von Hartmut Köhler. Beide
Ausgaben sind zweisprachig, beiden Übersetzern schwebte vor, so
etwas wie Verständnishilfen für den französischen Text zu liefern.
Sie sind ohne Reim und Rhythmisierung in einer Prosa gehalten,
die sich sozusagen hauteng an den französischen Text anlehnt.
(Im selben Stil erschien bei Reclam kürzlich auch eine Auswahlausgabe

von La Fontaines Fabeln, herausgegeben und übersetzt
von Jürgen Grimm.) Wenn man nun diese Übersetzungen liest —
vielmehr, wenn man versucht sie zu lesen, denn weit kommt man
damit nicht, wenn man Molière und La Fontaine liebt —, dann
merkt man bald, dass man hier in eine Sackgasse geführt wird.
Zum Beweis zitiere ich auch hier gleich ein paar Verse des
Originals. Ich wähle die bekannten Verse aus der dritten Szene des
dritten Aktes, in denen Tartuffe Elmire seine Liebe erklärt:

L'amour qui nous attache aux beautés éternelles
N'étouffe pas en nous l'amour des temporelles;
Nos sens facilement peuvent être charmés
Des ouvrages parfaits que le Ciel a formés.
Ses attraits réfléchis brillent dans vos pareilles;
Mais il étale en vous ses plus rares merveilles :



28 ÉTUDES DE LETTRES

Il a sur votre face épanché des beautés
Dont les yeux sont surpris, et les cœurs transportés,
Et je n'ai pu vous voir, parfaite créature,
Sans admirer en vous l'auteur de la nature.

Ich denke, est ist nicht zuviel gesagt, wenn man diese Verse zu den
schönsten der französischen Klassik zählt — würdig, neben
Racines «Récit de Théramène» oder den Schlachtbericht in
Corneilles «Cid» gestellt zu werden. Der Hypokrit musste versuchen,
der Frau seines angeblichen Freundes zu schmeicheln — und das
tut er kräftig, indem er ihre Schönheit als einzigartig preist —,
zugleich aber durfte er doch nicht ganz aus seiner frommen Rolle
fallen, um nicht sein Gesicht zu verlieren. Tartuffe tut das, indem
er — eigentlich platonisch — Elmires Schönheit als Gottes
Emanation preist, die zu bewundern sich kein Gläubiger schämen
muss. Zugleich musste aber dennoch deutlich werden, dass die
Liebe des Mannes sinnlich und seine Absichten sehr konkret sind.
Es ging um eine Art Quadratur des Kreises, die Molière
bewundernswert gemeistert hat.

Hartmut Stenzel gibt das so wieder :

Die Liebe, die uns an die Schönheit der Ewigkeit bindet,
bringt in uns nicht die Liebe zur weltlichen zum Verlöschen;
leicht können unsere Sinne verzaubert werden
durch die vollkommenen Werke, die der Himmel geschaffen hat.
In Euresgleichen bricht sich der Glanz seiner Reize;
in Euch selbst jedoch breitet er seine seltensten Wunder aus :

Auf Eurem Angesicht hat er Schönheiten erblühen lassen,
die die Augen betören und die Herzen bewegen,
und nie konnte ich Euch anschauen, vollkommenes Geschöpf,
ohne in Euch den Schöpfer der Natur zu bewundern.

So, dachte dieser Übersetzer, müsste man Molières Verse auf
Deutsch wiedergeben können, wenn man auf den Ehrgeiz künstlerischer

Formung verzichten und lediglich zu verstehen geben
wollte, was sie aussagen. Er wollte offenbar nicht nur
Wortfür-Wort übersetzen, sondern sich auch an die Zeilen halten —
also eine zeilengetreue Interlinearversion bieten. Aber was ist
dabei herausgekommen? Dass jede Spur von Poesie aus dem
Textverschwunden ist, ist noch das wenigste: vielleicht kann man
das dem Übersetzer nicht übelnehmen, denn er wollte ja keine
poetische Wiedergabe bieten. Aber Molières Text ist (vom
Dichterischen einmal abgesehen) ein dramatischer, das heisst ein
sprechbarer Text, Stenzeis Text ist das nicht. Da muss man sich
schon fragen, ob das noch einen Sinn hat. Ein Bühnentext, der



ÜBER DAS VERALTEN VON ÜBERSETZUNGEN 29

nicht sprechbar ist, ist kein Bühnentext mehr. Als vollends irrig
stellt sich aber heraus, was der Goldmann-Verlag da gedruckt hat,
wenn man feststellen muss, dass die Sache gar nicht mehr
verständlich ist. Am deutlichsten wird das in der fünften Zeile, wo es
heisst : «In Euresgleichen bricht sich der Glanz seiner Reize» : was
soll das heissen? Stenzel ist der Wörterbuchübersetzung von
«attraits» aufgesessen und hat so einen glatten Unsinn
hingeschrieben. Wenn einer eine «Verständnishilfe» bieten will, die
unverständlich ist, begeht er eine petitio principi. Wäre Stenzeis
Wiedergabe von «Ses attraits réfléchis brillent dans vos pareilles»
verständlich gewesen, so hätte man auch verstanden, dass der
nächste Vers eine Steigerung des vorherigen bedeutete und dass,
was allgemein gelte, für Elmire in noch höherem Masse zutreffe.
Stenzeis Version ist das kaum oder nicht zu entnehmen : zu ihrem
Verständnis muss man schon das Original heranziehen, womit das
Gegenteil des Beabsichtigten und eine übersetzerische Absurdität
erreicht ist (mag es derlei freilich auch sonst geben). — Hinweisen
möchte ich im übrigen nur darauf, dass Stenzel von seinem
Prinzip der Worttreue doch immer wieder abweichen muss, weil
er nicht anders kann. So dort, wo er «étaler» mit «erblühen» —
und in der Folge unserer Textprobe — «surprendre» mit «betören»

wiedergibt. Da fällt er gleichsam wider Willen doch in einen
poetischen Ton. — Solche Übersetzungen lassen es höchst plausibel

erscheinen, dass die grossen Übersetzer, von Cicero über
Hieronymus bis Luther immer wieder gegen die «Wortklauber»
unter ihren Kollegen anpolemisiert haben. (Ich übergehe die
Übersetzung von Köhler, die nicht besser ist als die von Stenzel...)

Ich hatte vorführen wollen, dass klassische Übersetzungen wie
die von Goethe oder Tieck weniger veraltet sind, als deren neuere
Repliken. Eine klassische Molière-Ûbersetzung haben wir Deutschen

(im Gegensatz zu Schlegel-Tiecks Shakespéare) leider nicht.
Aber es gibt immerhin Hans Weigel. Seine 1967 im Diogenes-
Verlag erschienene Tartuffe-Übersetzung erweist sich, neben
Stenzeis oder Köhlers Missgriffen, immer noch als ungleich gelungener.

Sie lautet so :

Hat sich die Liebe auch dem Ewigen verschrieben,
Kann sie Vergängliches darum nicht minder lieben.
Die Sinne folgen willig dem holden Zauberruf
Der vollkommensten Schöpfung, die je der Himmel schuf,
Sein Leuchten spiegelt sich in vielen Ihresgleichen,
Die allesamt jedoch nicht Ihren Reiz erreichen.
Der Welt ist durch Ihr Antlitz ein Wunderwerk gegeben,



30 ÉTUDES DE LETTRES

Es lässt die Augen leuchten, macht die Herzen beben;
So oft ich sie erblicke, vollkommene Kreatur,
Bewundere ich in Ihnen den Bildner der Natur...

Sicher kann man auch an dieser Übersetzung das eine oder andere
aussetzen. Zum Beispiel wird Tartuffes «Piatonismus» nicht so
deutlich wie im Original, und die argumentative Steigerung der
Schmeichelei kommt dadurch zu kurz, dass gleich im vierten Vers
von der «Vollkommensten Schöpfung» die Rede ist, als visierte
Tartuffe da schon Elmire an (wo er noch von den Frauen allgemein

spricht). Aber sei's drum, die Übersetzung ist verständlich,
und sie ist sprechbar, vorausgesetzt, man hat sich in den
Rhythmus der Weigel'sehen Alexandriner hineinversetzt. Übrigens

wird die Übersetzung in der Folge dann immer besser...
Ich muss meine Ausführungen hier abbrechen. Sie sollten ja

auch nur an etwas erinnern, was eigentlich alle Übersetzungs-
analytiker wissen, dass nämlich stiladäquate, das heisst künstlerische

Übersetzungen literarischer Texte am ehesten eine Aussicht
haben, die Zeiten zu überdauern. Die Wortklauber, Nur-
Philologen oder auch «Buchstabilisten» (mit Luther zu reden)
haben diese Aussicht so wenig, wie die Übersetzer, die heute noch
glauben, «Schöne Ungetreue» liefern zu sollen und die als
Eroberer auftreten, die sich den fremden Text unterjochen. Um aber
stiladäquat-künstlerisch übersetzen zu können, muss man (wenn
es denn um Literatur geht) nicht nur literarisch gebildet, sondern
— wie ich meine — auch literaturwissenschaftlich geschult sein,
und dann muss man etwas haben, was sich nicht lehren lässt:
nennen wir es das übersetzerische «Fingerspitzengefühl».

Jürgen von Stackelberg

ANHANG: TEXTPROBEN

1. Diderot, Le Neveu de Rameau (Anfang)

Qu'il fasse beau, qu'il fasse laid, c'est mon habitude d'aller
sur les cinq heures du soir me promener au Palais-Royal. C'est
moi qu'on voit, toujours seul, rêvant sur le banc d'Argenson. Je
m'entretiens avec moi-même de politique, d'amour, de goût ou de
philosophie. J'abandonne mon esprit à tout son libertinage. Je le



ÜBER DAS VERALTEN VON ÜBERSETZUNGEN 31

laisse maître de suivre la première idée sage ou folle qui se

présente, comme on voit dans l'allée de Foy nos jeunes dissolus
marcher sur les pas d'une courtisane à l'air éventé, au visage
riant, à l'œil vif, au nez retroussé, quitter celle-ci pour une autre,
les attaquant toutes et ne s'attachant à aucune. Mes pensées, ce
sont mes catins.

2. Übersetzung von Goethe:

Es mag schön oder hässlich Wetter sein, meine Gewohnheit
bleibt auf jeden Fall um fünf Uhr abends im Palais Royal
spazierenzugehen. Mich sieht man immer allein, nachdenklich auf der
Bank d'Argenson. Ich unterhalte mich mit mir selbst von Politik,
von Liebe, von Geschmack oder Philosophie und überlasse
meinen Geist seiner ganzen Leichtfertigkeit. Mag er doch die erste
Idee verfolgen, die sich zeigt, sie sei weise oder töricht. So sieht
man in der Allée de Foi unsre jungen Liederlichen einer Kurtisane
auf den Fersen folgen, die mit unverschämtem Wesen, lachendem
Gesicht, lebhaften Augen, stumpfer Nase dahingeht; aber gleich
verlassen sie diese um eine andre, necken sie sämtlich und binden
sich an keine. Meine Gedanken sind meine Dirnen.

3. Übersetzung von R. Rütten, 1970:

Ob schönes, ob garstig Wetter — ich bin's gewohnt, gegen
fünf Uhr abends im Palais Royal spazieren zu gehen. Stets allein,
in Gedanken versunken, sieht man mich auf der Bank von Argen-
son. Hier unterhalte ich mich mit mir selbst: über Politik, Liebe,
Geschmack oder Philosophie. Ich überlasse meinen Geist seiner
ganzen Leichtfertigkeit; er mag der erstbesten Idee, die sich
einstellt, sei sie klug oder närrisch, folgen, wie unsre lockeren Jünglinge

in der Allee de Foy einer Kurtisane mit kesser Miene, lachendem

Gesicht, lockenden Blicken und stupsiger Nase nachsteigen,
diese wieder verlassen, um einer anderen zu folgen, mit jeder
anbändeln und sich an keine binden. Meine Gedanken sind meine
Dirnen.

4. Cervantes, Don Quijote, Übersetzung von 1837 (anonym),
revidiert von Konrad Thorer:

Weitherrschende und hohe Herrin! Der von der Spitze der
Trennung Verwundete, der von Liebespfeilen Durchbohrte
wünscht Dir das Heil, das er selbst nicht hat, o süsseste Dulcinea



32 ÉTUDES DE LETTRES

del Toboso. Wenn Deine Schönheit mich verachtet, wenn Deine
Tugend sich nicht huldvoll zu mir neigt, wenn Deine Verachtung
meine Wünsche trifft, so kann ich, wiewohl im Leiden geübt,
doch den Kummer nicht mehr ertragen, der so lange und schwer
auf mir lastet. Mein treuer Schildknapp, Sancho, wird Dir,
schöne Undankbare und geliebte Feindin, vollständigen Bericht
von dem erstatten, was ich jetzt um Deinetwillen erdulde. Gefällt
es Dir mir beizuspringen, so bin ich der Deinige; wo nicht, so tue,
was Dir beliebt. Dann wird mein Tod Deiner Grausamkeit und
meinem Wunsch Genüge tun.

Der Deinige bis in den Tod. Der Ritter von der traurigen
Gestalt.

(Insel Taschenbuch 109, '1908,
Neuauflage 1982, I, 311)

5. Übersetzung von Anton M. Rothbauer, 1964 bei Goverts in
Stuttgart erschienen (nun vergriffen):

Einzigartige, erhabene Herrin,
der von der Trennung Schwertesspitze zu Tod Verwundete und in
den Geweben seines Herzens Zerstörte sendet Dir, o süsseste
Dulcinea, Heil und Gesundheit, deren er selbst ermangelt. Wenn
Deine Schönheit mich verschmäht, wenn Deine Fürtrefflichkeit
mir nicht geneigt ist, wenn Deine Verachtung mir zur Qual
gereicht, obschon ich im Dulden erfahren bin, so könnte ich in
dieser Pein fürderhin wohl schwer verharren, da sie mir nicht
allein nur schwere Bürde ist, sondern überaus lange währet.
Sancho, mein guter Schildknappe, wird Dir alles zur Gänze
berichten — o schöne, undankbare und geliebte Feindin mein!
—, wie es Deinethalben um mich bestellt ist. So es Dir gefallen
möge: Dein bin ich. Wenn nicht, dann tue, was in Deinem Belieben

steht, denn mein Leben beschliessend, werde ich Deiner
Grausamkeit und meinem Begehr Genüge tun.

Der Deine bis in den Tod
DER RITTER MIT DEM KLÄGLICHEN GESICHT.

(a.a.O.286)

Anmerkung: Aus Zeitgründen konnten diese beiden Übersetzungen

nicht besprochen werden. Hervorzuheben wäre, dass
Thorer die Komik des «muy duradera» nicht erfasst hat, Rothbauer

aber, bei aller Bemühung um Originalnähe, stellenweise
redundant und fast so archaisierend übersetzt wie Braunfels.



ÜBER DAS VERALTEN VON ÜBERSETZUNGEN 33

6. Molière, Tartuffe, III, 3 in der Übersetzung von Hartmut
Köhler (Reclam, Stuttgart 1986):

Die Liebe, die uns den ewigen Schönheiten verbindet, erstickt
in uns nicht die Liebe für die vergänglichen; unsere Sinne können
leicht gebannt werden durch die vollkommenen Werke, die der
Himmel schuf. Sein Zauber spiegelt sich strahlend in
Euresgleichen; aber in Euch entfaltet er seine seltensten Wunder: Er
hat solche Schönheit über Euer Antlitz gegossen, dass die Augen
geblendet sind und die Herzen erregt, und ich habe Euch,
vollkommenes Geschöpf, nie sehen können, ohne in Euch dçn
Schöpfer der Natur zu bewundern.

Anmerkung: Auch diese Übersetzung wurde, der Kürze
halber, im Vortrag nicht besprochen. Wie die von Stenzel, will sie

nur eine «Verständnishilfe» bieten und verzichtet auf Poetizität
und Sprechbarkeit. «Gebannt» (für «charmé») ist jedoch sicher
keine verständlichere Wendung als «verzaubert», den «Zauber»
(des Himmels) hat der Übersetzer hinzuerfunden — zugegeben,
der Vers ist sehr schwer zu übersetzen —, «ses plus rares merveilles»

sind nicht «seine seltensten Wunder», sondern erlesene oder
aussergewöhnliche, und spätestens mit der Schönheit, die über
Elmires «Antlitz gegossen» wird, wird diese Übersetzung zur
unfreiwilligen Parodie.

J. v. St.




	Über das Veralten von Übersetzungen

