
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1989)

Heft: 2

Artikel: L'indianisme et les préjugés occidentaux

Autor: Bronkhorst, Johannes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870657

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870657
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'INDIANISME ET LES PRÉJUGÉS OCCIDENTAUX*

L'Inde a été de tout temps en Occident l'objet d'idées préconçues. L'indianisme

a pu corriger la plupart de ces préconceptions, mais il en a malheureusement

retenu certaines. Parmi celles-ci, l'idée de la grande ancienneté de l'Inde,
qui est elle-même ancienne; pourtant, elle influence jusqu'à ce jour les efforts
pour dater la période védique. Un préjugé plus récent concerne la célèbre grammaire

de Pânini. Elle est l'objet de l'admiration des linguistes modernes, qui ont
tendance à privilégier ses ressemblances avec la linguistique d'aujourd'hui. Mais
cela comporte le danger que l'on néglige d'autres aspects, peut-être moins acceptables

pour la pensée contemporaine.

L'Inde, plus peut-être que les autres cultures non
européennes, a été de tout temps en Occident l'objet d'imaginations
exotiques. Dans le monde grec, dès le cinquième siècle avant notre
ère, on la croit peuplée de toutes sortes de monstres1. Cette
croyance survit encore dans les idées portant sur l'Inde au Moyen
Age. Certains de ces monstres sont représentés en Europe, par
exemple, dans les vitraux de la cathédrale de Lausanne2. Ce n'est
qu'après le renouvellement du contact avec l'Inde que la croyance
aux monstres indiens disparaît lentement3.

Cette croyance n'est qu'un exemple extrême de choses imaginaires

attribuées à l'Inde. Cet exemple est aussi parmi les plus
innocents. Une telle croyance ne pouvait que disparaître avec
l'intensification des contacts4. Il existe pourtant d'autres idées sur
l'Inde, moins extrêmes, mais beaucoup plus tenaces. Vous avez
certainement entendu parler de la sagesse indienne, une idée
presque aussi ancienne que celle de ses monstres, mais toujours
vivante.

Je n'ai point l'intention d'énumérer les imaginations populaires

qui ont existé, et existent encore, au sujet de l'Inde. Je

propose plutôt de considérer si, et dans quelle mesure, l'indianisme
moderne subit l'influence de telles idées préconçues. J'aborderai
ce point par deux exemples concrets.

Mon premier exemple porte sur l'ancienneté de l'Inde: la
culture indienne est censée être très ancienne. Cette croyance elle-

* Leçon inaugurale prononcée le 27 avril 1989 à l'Université de Lausanne.



120 ÉTUDES DE LETTRES

même a un âge respectable en Occident. J'en esquisserai brièvement

l'histoire de ses origines à nos jours, tout en me concentrant
sur les arguments qu'on utilisait pour en prouver la véracité.

Dès le premier siècle avant notre ère l'Inde a commencé à

jouer le rôle de pays d'origine de la sagesse, d'où Pythagore et
d'autres sages anciens étaient censés avoir tiré leurs idées5. Il est
possible que cette croyance exprimait le besoin des Grecs de la
période hellénistique d'accepter l'antériorité et la supériorité de la
sagesse orientale6. Elle est restée, néanmoins, le point de départ
de bien des opinions sur ce sujet qui se sont développées dans
l'Europe moderne.

Dans la période moderne, la découverte de l'Asie par les Européens

confirma de façons diverses qu'il s'agissait là du continent
le plus ancien du monde. Il y eut, par exemple, François Bernier,
le premier Européen à séjourner au Cachemire, dans la deuxième
moitié du dix-septième siècle (1664-1665), qui suggéra que le paradis

terrestre se trouvait au Cachemire plutôt qu'en Arménie, pour
la simple et bonne raison que le Cachemire le frappait comme
paradisiaque7. Il y eut John Webb, un Anglais, qui essaya de

prouver, en 1669, que le chinois était la langue originelle de
l'homme, idée qui ne manqua pas d'intéresser Leibniz8. Il y eut,
un siècle plus tard, l'historien de l'astronomie Jean Sylvain Bailly,
qui déduisit de la présence de l'astronomie parmi les Chinois, les
Indiens, les Egyptiens et les Chaldéens, que ces quatre peuples
anciens l'avaient tirée d'une civilisation encore plus ancienne,
antédiluvienne, qui se serait située en Asie du nord9. Il y eut le

penseur allemand Johann Gottfried Herder, qui argua de la
présence de l'Himalaya, la montagne la plus haute du monde, pour
démontrer que celle-ci était le berceau de l'humanité; en effet, elle
ne pouvait qu'être la première à émerger du déluge initial10. Il y
eut, enfin, au début du dix-neuvième siècle encore, le linguiste
Johann Christoph Adelung, qui souscrivit à cette même opinion.

Une confirmation portant plus directement sur l'ancienneté de
la culture indienne fut fournie par les vues des Indiens eux-
mêmes. Selon eux, l'histoire de ce monde est divisée en quatre
périodes, dont nous vivons la dernière. Cette dernière période, la
pire des quatre, a commencé plus de trois mille ans avant le début
de notre ère. Faute d'indications plus fiables, les premiers historiens

occidentaux furent portés à accepter ces dates; ils les
attribuèrent aux parties les plus anciennes de la littérature sanscrite11.

Notons que la date de trois mille ans avant notre ère est une
date très reculée, certainement du point de vue du dix-huitième



L'INDIANISME ET LES PRÉJUGÉS OCCIDENTAUX 121

siècle. Elle précède celle du patriarche Abraham, étant proche de
l'origine même de la civilisation humaine, proche aussi de la
langue originelle de l'humanité12. Il n'est donc pas étonnant que,
dès le dix-huitième siècle, une tendance se manifeste à faire dériver

les autres cultures de l'humanité de la culture indienne13.
Parmi ceux qui reprennent ces idées, le plus célèbre est peut-être
Voltaire, qui est d'avis que la culture la plus ancienne et la pensée
religieuse la plus originelle se trouvent en Inde14. Notons bien que
Voltaire base ses opinions sur l'Ezourvedam, livre fabriqué qu'il
considérait pourtant comme très ancien15. Dans une lettre adressée

à Frédéric le Grand du 21 décembre 1775, il va jusqu'à dire
que «notre sainte religion chrétienne est uniquement fondée sur
l'antique religion de Brama»16. Pour Voltaire, comme pour
d'autres auteurs, l'ancienneté de la religion indienne était de poids
dans le contexte de leur critique du christianisme17. Un chrétien
comme William Jones, l'un des premiers vrais indianistes, allait
essayer de sauvegarder les dates bibliques, aussi pour l'histoire de
l'Inde. Mais même Jones arrivait à une date assez reculée, 1580
avant notre ère, pour la composition du Veda18.

Le thème de l'Inde comme origine de la culture et de la
religion survivait encore au dix-neuvième siècle, même parmi ceux
qui avaient accès à des textes sanscrits. Je ne peux que mentionner
quelques exemples. Friedrich Schlegel (1772-1829) étudia le sanscrit

de 1802 à 1808. Dans ses écrits de cette période il recommande
le retour aux sources orientales, indiennes en particulier, d'où,
comme il le dit en 1803, sont parvenues jusqu'à nous chaque
religion et chaque mythologie19. Toujours en 1803 il écrit, dans une
lettre à Ludwig Tieck, que toutes les langues, toutes les pensées, et
tous les poèmes de l'esprit humain dérivent de l'Inde; il va même
plus loin: «alles, alles stammt aus Indien ohne Ausnahme»20.
Dans ses Vorlesungen über Universalgeschichte de 1805/1806 il
prétend que les langues et cultures perses, allemandes, grecques,
ainsi que celles de la Rome ancienne, sont dérivables de la langue
et de la culture indiennes21. Schlegel, il est vrai, est plus réservé
dans son livre Über die Sprache und Weisheit der Inder, publié en
180822. Mais il croit toujours à la priorité des sources indiennes
dans le domaine de la linguistique, de la mythologie, et de la
philosophie23. Beaucoup plus tard, dans les années quatre-vingts
du dix-neuvième siècle, Max Müller, célèbre pour son édition du
Rigveda, dit encore: «Nous venons tous de l'Orient — tout ce que
nous apprécions le mieux nous est parvenu de l'Orient, et en
allant en Orient chacun devrait sentir qu'il va à son 'ancienne



122 ÉTUDES DE LETTRES

maison', pleine de souvenirs, si seulement il peut les lire24.» Ces

remarques de la part de Max Müller ont une importance considérable;

elles viennent de la bouche même de celui qui avait
proposé, vingt-quatre ans plus tôt, en 1859, les dates pour la période
védique qui sont devenues classiques, comme nous le verrons par
la suite.

Nous avons, jusqu'ici, parlé de trois preuves qui prétendument

soutiennent la thèse de l'ancienneté de la culture indienne:
(i) la tradition classique, (ii) les spéculations quant à la région
originelle de l'humanité, et (iii) les croyances indiennes sur les âges
du monde. La valeur de ces trois preuves n'est pas considérable,
et ne l'était pas même vers la fin du 18e siècle. On continuait donc
à en chercher d'autres, pour soutenir un résultat qui était pourtant

déjà déterminé. A la fin du dix-huitième siècle l'indianisme
comme discipline régulière fut établi, à Calcutta, par un petit
groupe d'hommes énergiques, qui se réunissaient dans l'Asiatic
Society. C'est ici qu'on essaya, dès 1790, de trouver des méthodes
plus fiables pour dater les Vedas25. Dans ce but on exploita les
données astronomiques qu'on pensait trouver concernant les
textes védiques. Colebrooke, l'un de ces savants, arriva au résultat

que, probablement, les Vedas n'avaient pas été arrangés sous
leur forme présente avant le quatorzième siècle avant notre ère; il
ajouta pourtant que ses arguments n'étaient que vagues et conjecturaux

(1801: 201)26. L'exemple de Colebrooke et de ses prédécesseurs,

parmi eux William Jones, fut suivi par bien des savants
ultérieurs, malheureusement sans aucun résultat déterminant. Les
arguments astronomiques sont aujourd'hui laissés de côté par la
plupart des savants compétents27.

Retournons à l'époque des premiers indianistes. Il se présentait

à eux un argument qui, s'il ne donnait pas de résultats précis,
était plus scientifique et donc plus puissant que tous les autres.
C'était la prétendue découverte de l'ancienneté du sanscrit au sein
des langues indo-européennes. Nathaniel Brassey Halhed écrit en
1779 qu'à son avis le grec et le latin pourraient être dérivés du
sanscrit28. William Jones, en 1786, est plus prudent: il parle d'une
source commune, qui, peut-être, n'existe plus29. Mais Friedrich
Schlegel, comme nous l'avons vu, regarde, en 1808, la langue
indienne comme plus ancienne que les autres, et considère comme
probable que le grec et le latin soient dérivés du sanscrit30.

Franz Bopp, souvent considéré comme le fondateur de la
linguistique indo-européenne, laisse ouverte la question de savoir si
les langues indo-européennes dérivent du sanscrit ou d'une mère



L'INDIANISME ET LES PRÉJUGÉS OCCIDENTAUX 123

commune31. Mais l'idée persiste. Barthélémy Saint-Hilaire, en
1853 encore, écrit: «La philologie a prouvé... que toutes les

langues de l'Europe, depuis le grec et le latin, jusqu'à l'allemand
et au slave, avec tous leurs dérivés, ont puisé leurs racines, et
souvent leurs formes et leur grammaire dans l'idiome sacré où furent
écrits les Vedas. la langue sanscrite est la mère de toutes les

langues parlées chez les peuples qui ont poussé la civilisation au
point où nous la voyons aujourd'hui.» Il estime l'âge des Vedas à

quatre ou cinq mille ans32.

Alors déjà, cette position était extrême. L'opinion, d'autre
part, selon laquelle la forme préhistorique de l'indo-européen
était très proche du sanscrit, fut maintenue jusqu'à la fin des
années soixante-dix du 19e siècle, moment où elle aussi fut
abandonnée33.

Pendant toute cette période, donc, on avait de bonnes raisons
— raisons de nature linguistique — de croire que le sanscrit était
une langue très ancienne, plus ancienne que les langues classiques
de l'Europe. Il n'était que naturel d'en conclure que la littérature
la plus ancienne en sanscrit, c'est-à-dire la littérature védique,
était aussi ancienne, plus ancienne donc que la littérature de
l'Antiquité européenne34.

Malheureusement la littérature védique ne contient pas
d'indications claires concernant sa date. Il s'agit d'un corpus de textes
religieux qui ne se réfèrent pas à des événements datables. Il est
donc tout à fait compréhensible que plusieurs indianistes se soient
abstenus de faire des estimations chronologiques exactes, tout en
maintenant que leurs textes étaient très anciens. Selon Emile Bur-
nouf, opinion qu'il énonçait dans sa leçon inaugurale pour la
chaire de sanscrit à Paris en 1833, «c'est comme par un acte de foi
que nous croyons que [l'histoire politique de l'Inde] est
ancienne»35; néanmoins, dit-il quelques pages plus loin, la recherche

de l'indianisme s'occupe également d'une page des origines
du monde, de l'histoire primitive de l'esprit humain36. En 1848,
Alexandre Langlois dit du Rigveda: «Composé à une époque
immémoriale, c'est le monument littéraire le plus ancien qui ait
été conservé, contemporain, dans quelques-unes au moins de
ses parties, de ces grands monuments d'Egypte, dont la pierre est
encore silencieusement énigmatique37.» En 1852, Albrecht Weber
rejette comme vaine toute tentative de déterminer la date du
Veda. Il est pourtant d'avis que la littérature indienne est la plus
ancienne dont nous possédions des documents écrits38. Max Müller,

dans l'avant-propos de son édition du Rigveda parue en 1849,



124 ÉTUDES DE LETTRES

se contente de dire que le Veda est le document littéraire le plus
ancien du monde indo-européen39.

Dix ans plus tard, en 1859, ce même Max Müller présente une
calculation des dates de l'ère védique qui, depuis lors, est devenue
la base de toute réflexion à ce sujet jusqu'à nos jours40. S'agit-il
d'un autre argument qui ne vise qu'à prouver un résultat déjà
déterminé? Malheureusement il semble que oui. Regardons-le de
plus près.

La position qu'on pourrait appeler «classique», se laisse
schématiser de la façon suivante41: Le rôle-clé est joué par deux
personnalités: le Buddha, fondateur du bouddhisme, d'une part, et
Pânini, le grand grammairien, de l'autre. La littérature védique
est censée les précéder tous deux. On conclut de cela que les
upanisad anciennes appartiennent au septième siècle environ, la
littérature du type bràhmana à l'an 800 environ, les samhità à l'an
1000 environ, et le Rigveda à l'an 1200 environ; toutes ces dates
avant le début de notre ère. Ajoutons que cette calculation est
parmi les plus modestes qu'on trouve dans la littérature. Ajoutons

aussi que ces dates ne sont acceptées que comme approximatives.

Reste pourtant qu'on ne se rend généralement pas compte
que les arguments sur lesquels elles se basent ne tiennent pas. Une
analyse plus serrée le montre:

Les deux arguments que voici tournent autour du Buddha:
1. Les textes bouddhiques les plus anciens déjà présupposeraient

le Veda. Le Buddha aurait vécu environ en l'an 500 avant
notre ère, le Veda précéderait donc cette date.

2. Le bouddhisme présuppose la doctrine de la renaissance et
de la rétribution des actes, bref, la fameuse loi du karman.
En effet, le bouddhisme montre la voie pour s'en échapper. La
littérature védique, d'autre part, ne connaît cette doctrine qu'à
l'époque des premières upanisad. Ces upanisad seraient donc
chronologiquement antérieures au Buddha; elles seraient à dater
du septième siècle avant notre ère, et les autres textes védiques de
périodes antérieures à cette date.

Malheureusement :

1. (i) Il n'est pas vrai que les textes bouddhiques les plus
anciens présupposent la totalité de la littérature védique. Ils ne
mentionnent ni les bràhmana, àranyaka et upanisad, ni même le
Rigveda, Yajurveda et Sâmaveda.

(ii) Il n'est pas du tout sûr que les textes bouddhiques, sous
leur forme présente, datent du temps du Buddha. Ils n'ont été mis
par écrit qu'au premier siècle avant notre ère.



L'INDIANISME ET LES PRÉJUGÉS OCCIDENTAUX 125

(iii) La date du Buddha est incertaine. La recherche récente
suggère une date au quatrième plutôt qu'au cinquième ou même
sixième siècle avant notre ère42.

2. L'absence de la doctrine de la renaissance et de la rétribution

des actes dans une partie des textes védiques pourrait s'expliquer

par le fait que les brahmanes védiques n'acceptaient pas cette
doctrine. Certains passages des upanisad soutiennent ce point de
vue. Dans l'un de ceux-ci (ChU 5.3-10) cette croyance est présentée

comme une doctrine secrète, révélée par un ksatriya, membre
de la deuxième caste, celle des guerriers, à un brahmane. Cette
situation curieuse est aggravée par une remarque du ksatriya,
selon laquelle le fait même que les ksatriyas connaissaient cette
doctrine, leur assurait la souveraineté, aux dépens des brahmanes.
Ce texte admet donc que la doctrine du karman existait préalablement

à son acceptation par les brahmanes védiques.
Deux arguments, aussi tournent autour de Pânini. Notons

d'abord que la date de ce grammairien semble antérieure à l'an
350 avant notre ère. Certains auteurs préfèrent une date plus
ancienne de quelques siècles. Regardons maintenant les
arguments :

1. La langue décrite dans la grammaire de Pânini est plus
'moderne' que la langue védique. Pânini devrait donc postdater
les textes composés en langue védique.

2. Pânini connaît le nom de àâkalya, personnage considéré
comme responsable de la forme orthoépique définitive du Rig-
veda. Il est prouvé que certains textes védiques connaissent le Rig-
veda — ou des parties de celui-ci — sous une forme plus ancienne
que celle-là. Ces textes seraient donc plus anciens que Pânini.

Ces arguments perdent leur valeur pour les raisons suivantes:

1. Il est vrai que la langue principalement (mais pas exclusivement)

décrite par Pânini est plus moderne que la langue védique.
Cela n'exclut pourtant point qu'un dialecte archaïque ait encore
été utilisé dans des contextes sacrés ou liturgiques, comme c'est
fréquemment le cas ailleurs dans le monde. En effet, plusieurs
indications soutiennent ce point de vue, indications qui sont trop
techniques pour en parler ici43.

2. Il est vrai aussi que Pânini connaissait àâkalya, mais celui-
ci n'était pas responsable de la forme actuelle du Rigveda. En
effet, cette forme n'existait pas encore à l'époque de Pânini et
même pas, comme il semble, au milieu du deuxième siècle avant
notre ère44.



126 ÉTUDES DE LETTRES

Il n'est malheureusement pas possible d'entrer plus dans les
détails en ce qui concerne ces arguments: cela nous mènerait à des
considérations compliquées et souvent techniques. Il n'est, en
outre, nullement dans mon intention de proposer de nouvelles
dates pour la littérature védique. Mon but est beaucoup plus
modeste. J'ai voulu montrer que les arguments qui soutiennent
prétendument les dates de la littérature védique, semblent avoir
été influencés par la conviction préalable de l'ancienneté de la
culture indienne, comme l'étaient tous les arguments précédents
dont nous avons parlé45.

Après avoir envisagé une première idée préconçue — l'ancienneté

de l'Inde — abordons-en brièvement une autre. Notons que
l'idée de l'ancienneté de l'Inde est elle-même ancienne. Notre
deuxième exemple, en revanche, n'a vu le jour que récemment. Il
porte sur l'appréciation en Occident de la linguistique indigène de
l'Inde, et de la grammaire de Pänini en particulier.

Nous avons déjà rencontré Pänini au cours de cette conférence.

Il était l'un des piliers sur lesquels on avait érigé l'édifice de
la datation du Veda. Sa grammaire fut préservée et intensivement
étudiée durant toute la période de sa composition jusqu'à nos
jours; elle a joué un rôle majeur dans la préservation de la langue
sanscrite à travers tous ces siècles.

La réception de cette grammaire parmi les indianistes occidentaux

fut variée, et fortement influencée par les théories et
pratiques linguistiques qui étaient à la mode à chaque époque.
L'ascension de la linguistique synchronique contribua beaucoup à

son appréciation, et c'est le linguiste Leonard Bloomfield qui
caractérisa la grammaire de Pänini comme «l'un des plus grands
monuments de l'intelligence humaine» (1970: 16).

De telles affirmations ne peuvent que plaire à l'indianiste qui
s'occupe de cette grammaire. Elles donnent une justification
externe à son travail, qui est difficile et généralement mal compris
des non-initiés, y compris de la plupart de ses collègues au sein de
l'indianisme. Mais elles apportent aussi un danger. Si Pänini est
apprécié parce que, et dans la mesure où, il ressemble à un
linguiste moderne, le chercheur risque d'accentuer ces aspects de la
grammaire de Pänini, aux dépens de ceux où il pourrait différer
d'un linguiste moderne. Ces autres aspects existent pourtant
aussi. L'aspect sémantique, auquel je vais maintenant consacrer
quelques mots, en est un exemple46.

La grammaire de Pänini construit des énoncés en sanscrit (des
mots, mais plus généralement des phrases) sur la base d'éléments



L'INDIANISME ET LES PRÉJUGÉS OCCIDENTAUX 127

grammaticaux. Elle n'offre donc point une analyse du sanscrit,
mais plutôt une synthèse. Les éléments grammaticaux expriment
chacun un ou plusieurs sens. Le sens de l'énoncé construit par la
grammaire est l'ensemble des sens des éléments constituants.

Ce schème sémantique n'est point celui de la linguistique
moderne, et il présente effectivement des problèmes, que les
commentateurs de Pânini discutent avec force détails47. Je n'en dirai
pas plus, mais je tiens à vous rendre attentifs à un cas où la nouvelle

appréciation de Pânini, en combinaison avec la négligence de
certains aspects de sa grammaire, a mené à une opinion tout à fait
douteuse. Il s'agit des commencements de la linguistique
indoeuropéenne au début du 19e siècle.

C'est Franz Bopp — un autre nom que nous avons déjà
rencontré — qui fonda cette branche d'études, et qui la domina
pendant un demi-siècle. Bopp basait ses découvertes sur la nouvelle
connaissance du sanscrit, dans lequel il discernait bien des traits
communs avec d'autres langues, spécialement avec les langues
classiques d'Europe. Mais sa connaissance du sanscrit dérivait —
indirectement, il est vrai — de la grammaire de Pânini. C'est la
grammaire de Pânini qui lui offrait l'analyse des mots du sanscrit,
et qui lui permettait d'analyser les mots d'autres langues de façon
semblable48.

L'influence de Pânini sur l'origine de la linguistique
indoeuropéenne est indéniable. Certains auteurs vont même plus loin,
et prétendent qu'il n'y aurait pas eu de linguistique occidentale
sans l'exemple de Pânini49. Il me semble que ces enthousiastes de
Pânini vont au-delà du justifiable. Il existe des indications, d'une
part, que la linguistique occidentale aurait existé même sans
Pânini, et, d'autre part, que l'influence de Pânini n'a pas seulement

aidé la linguistique européenne, mais qu'elle a en même
temps, à certains égards, freiné son développement. Je parlerai
brièvement de ces deux points.

D'abord l'hypothèse que la linguistique indo-européenne
dépend de Pânini: en 1814, deux ans avant la publication du
premier livre de Franz Bopp, le Danois Rasmus Kristian Rask gagna
un prix avec un manuscrit sur l'origine des langues Scandinaves.
On y trouve la méthode correcte de l'étude comparative de
langues, spécialement l'importance de la flexion grammaticale à
cet égard. Mais Rask ne connaissait ni le sanscrit, ni la grammaire
de Pânini. Le manuscrit de Rask, il est vrai, ne fut publié qu'en
1818, c'est-à-dire après le livre célèbre de Bopp; de surcroît, il
était en danois, ce qui a limité sa circulation. Il est néanmoins



128 ÉTUDES DE LETTRES

clair que Pänini et le sanscrit n'étaient pas des conditions absolues

pour le commencement de la linguistique indo-européenne50.
Ce premier point est déjà bien connu des historiens de la

linguistique. Le deuxième point, celui de la possible influence négative

de Pänini, ne l'est pas. On a pourtant remarqué quelques
idées insolites dans les ouvrages de Franz Bopp, idées dont la
linguistique indo-européenne a mis un demi-siècle à se débarrasser.
En bref, Bopp croyait que la langue indo-européenne originelle
consistait en agglutinations d'éléments signifiants. Il cherchait
dans les mots les éléments primitifs, dont chacun était censé exprimer

un élément sémantique. Il n'est pas possible de discuter de ces
idées de façon plus détaillée ici. Il suffit de dire qu'on s'est efforcé
de trouver leur source51. On a proposé Wilhelm Gottfried Leibniz
ainsi que Johann Christoph Adelung, sans qu'on ait pu prouver
que Bopp avait lu ces deux auteurs. Il est néanmoins clair, comme
nous venons de le voir, que la façon de considérer les mots comme
des agglutinations d'éléments primitifs, chacun doué de son
propre sens, caractérise la pensée de Pänini aussi bien que celle de
Bopp52. Il n'est donc pas téméraire de supposer qu'ici aussi se

montre l'influence de Pänini.
Les deux exemples dont je viens de parler portent sur des idées

claires et facilement identifiables au sujet de l'Inde. La situation
n'est pas toujours aussi transparente. Mais le danger d'attribuer
des idées occidentales à la culture indienne est toujours présent,
spécialement dans l'interprétation de textes anciens. Une des
tâches de l'indianiste est de s'en rendre compte, et d'essayer d'éviter

les erreurs qui pourraient en résulter.

* * *

Arrivé au terme de cette conférence, je voudrais insister sur le
fait que l'indianisme est un sujet fascinant. Il nous permet de
transcender le cadre de la pensée occidentale, et de nous mettre
dans la peau de penseurs appartenant à une autre culture, riche,
vaste et variée. On comprend que beaucoup d'indianistes aiment
leur matière, et qu'ils aient tendance à vouloir la rendre encore
plus extraordinaire qu'elle ne l'est déjà. Mais c'est là le piège. On
est tenté de perdre de vue la réalité. On peut finir par croire que la
culture indienne est plus ancienne qu'elle ne l'est; que la grammaire

de Pänini est plus parfaite qu'elle ne l'est; que la linguistique

occidentale doit son existence à celle-ci. Ce faisant, comme
je viens de le montrer, on risque non pas de comprendre mieux la



L'INDIANISME ET LES PRÉJUGÉS OCCIDENTAUX 129

culture indienne, mais de retomber dans des idées occidentales
préconçues.

C'est avec cette observation que je conclus ma conférence.
L'indianiste s'occupe de la culture indienne, bien sûr. Mais pour
ce faire il doit se rendre compte de ses préconceptions, de ses

expectatives, de ce qu'il s'attend à trouver dans le domaine de ses
études. Il est toujours en danger d'y superposer des idées qui
n'ont rien à voir avec la culture qu'il étudie.

Johannes BRONKHORST.

NOTES

1 Filliozat, 1981: 102 sq.
2 Voir Beer, 1975, spécialement pp. 242-243.
3 Voir Weinberger-Thomas, 1988; Bouchon, 1988.
4 Quoique certains voyageurs des 13e et 14e siècles déjà aient douté de l'existence

de ces monstres (Phillips, 1988: 194-195), les mythes furent perpétués pour
quelques siècles encore (Bouchon, 1988: 74).

5 Parmi les auteurs qui ont contribué à cette croyance: Alexandre Polyhistor,

auteur d'un livre Indika (env. 70 av. J.-C.), Apulée (env. 150 ap. J.-C.),
Philostratos (début du troisième siècle ap. J.-C.). Voir Sedlar, 1980: xx.

6 Sedlar, 1980: 264: «... the Greeks of the Hellenistic age had a deeply felt
need to assume the priority and the superiority of Oriental wisdom...».

7 Voir Bernier, 1670-1671: 306. A noter qu'on avait cherché le paradis en
Asie déjà avant Bernier: le franciscain Jean de Marignolli par exemple, au
14e siècle, le croyait à, ou pas loin de Ceylan. Voir Abeydeera, 1988.

8 Etiemble, 1988: 382 sq. A noter que des idées semblables furent encore
exprimées au 19e siècle, par exemple par Max Müller en 1854; cf. Kuper, 1988:
52 sq. Voir aussi Mounin, 1985: 201.

9 Bailly, 1775; 1777; 1805. Voir aussi la lettre de Bailly dans Palmézeaux,
1810: 147-157.

10 Voir Herder, 1785: 399 sq. On trouve des idées semblables dans les écrits
de Emmanuel Kant (1775; voir Glasenapp, 1954: 25), Eberhard August Wilhelm
von Zimmermann (1778: 114, 201; 1783: 250), Cornelius de Pauw (1772:
392 sq.) et Peter Simon Pallas (1777: 14 sq.). Christian Dohm chercha, en 1774,
le berceau de l'humanité en Inde (Willson, 1964: 26).

11 Les Anglais Alexander Dow (1768: I: xxv; voir aussi p. 2 de la nouvelle
introduction de la deuxième édition) et John Zephaniah Holwell (1765-1767: II:
(10) (22)-(23)), dont les livres sur l'Inde étaient très influents au 18e siècle,
mentionnent ces dates favorablement. D'après les renseignements obtenus par
Anquetil Duperron et reproduits dans l'introduction de sa traduction du Zend-
Avesta, publiée en 1771, les Vedas auraient été composés «il y a environ quatre
mille ans» (1771 : ccclxiv).



130 ÉTUDES DE LETTRES

12 Voir Neumann, 1967: 10.
13 Dow s'exprime prudemment, mais positivement (1768: I: iv-v). Holwell

est plus décidé: il n'a pas de doute que la mythologie et la cosmogonie des Egyptiens,

des Grecs et des Romains fussent empruntées aux doctrines des brahmanes
(1765-1767: I: (3)). Friedrich Majer défend, en 1798, la thèse que l'Inde est à

l'origine de la culture (Merkel, 1948: 167).
14 Brumfitt, 1963: 54 sq., 138 sq.; Marshall, 1970: 31; Halbfass, 1981: 73.

Voir aussi les lettres de Voltaire à Bailly, dans Bailly, 1777.
15 Voir Ludo Rocher, 1984: 3-7.
16 Besterman, 1964: 182.
17 Marshall, 1970: 25 sq. A noter que F. A. Korn, sous le pseudonyme de

F. Nork, publia en 1836 encore un livre qui devait prouver que les Hébreux sont
originaires de l'Inde, idée qui n'est pas sans antécédent antique (Filliozat, 1981 :

118). Peter von Bohlen, en 1830, cherche à prouver que l'Egypte ancienne fut
influencée par l'Inde (Windisch, 1917: 86 sq.).

18 Marshall, 1970: 35 sq.
19 Schlegel, 1803: 74 sq.
20 Lüdeke, 1930: 140.
21 Schlegel, 1805-1806: 19.
22 Halbfass, 1981: 94 sq.; Struc-Oppenberg, 1975: CCVI.
23 Schlegel, 1808: 115, 193, 310 sq.
24 Müller, 1883: 31-32: «We all come from the East — all that we value most

has come to us from the East, and in going to the East... everybody ought to feel
that he is going to his «old home», full of memories, if only he can read them.»

25 Voir Davis, 1790; Jones, 1790; Wilford, 1799: 288; Colebrooke, 1801:
200; 1805: 106 sq. A noter que pour William Jones, en 1788, it était impossible
«to read the Vedanta or the many fine compositions in illustration of it, without
believing that Pythagoras and Plato derived their sublime theories from the same
fountain with the sages of India» (Kopf, 1969: 38).

26 M. F. Nève s'en rapporte aux résultats et arguments de Colebrooke en
1842 (pp. 11-12) encore. La date du quinzième siècle avant notre ère paraît
régulièrement dans les estimations ultérieures, par exemple, Wilson, 1854: v.

27 A. Parpola (1985: 100-101) constitue une exception partielle, en concluant
de certains passages védiques que le calendrier védique fut introduit environ en
l'an 2240 avant notre ère, dans la civilisation urbaine de Harappa. Cette conclusion

est critiquée par K.R. Norman (1987: 195-196).
28 Marshall, 1970: 10; Rocher, 1983: 77 sv.
29 Voir Gipper et Schmitter, 1979: 38.
30 Mayrhofer, 1983: 129; mais voir aussi Neumann, 1967: ii n. 5.
31 Neumann, 1967: ii n. 5.
32 Saint-Hilaire, 1853: 390, 391.
33 Voir Mayrhofer, 1983: 130 sq.
34 Henry Maine, dans son Ancient Law (1861), essaie de retracer l'histoire

des idées légales à partir de l'Inde et des Germains anciens, à travers Rome,
jusqu'à l'Angleterre moderne; voir Kuper, 1988: 22-23.



L'INDIANISME ET LES PRÉJUGÉS OCCIDENTAUX 131

35 Burnouf, 1833: 272.
36 Burnouf, 1833: 278.
37 Langlois, 1848: i.
38 Weber, 1852: 2; cité par Winternitz (1908: 247).
39 Müller, 1849: v.
40 A noter que les arguments principaux se trouvent déjà dans Roth, 1846. A

noter également que certains savants restaient critiques: Barth (1879: 43) et
Schayer (1937: 96 [516]), par exemple, ont des doutes quant à une date
prébouddhique des 'anciennes' upanisad.

41 Pour un résumé assez récent, voir Mylius, 1970; aussi Gonda, 1975:
20 sv., 360; Mylius, 1983: 29-30.

42 Voir Bechert, 1986.
43 Voir Bronkhorst, 1982.
44 Voir Bronkhorst, 1981, 1987.

45 L'archéologie n'a pu contribuer à la datation des textes védiques; v. All-
chin and Allchin, 1982: 298 sq. Colin Renfrew (1987: 182) a même mis en doute
l'invasion des Aryens en Inde. La présence de quelques mots étroitement
apparentés à l'indo-aryen dans deux documents du 14e siècle avant notre ère trouvés
en Asie occidentale ne permet aucune conclusion précise (P.-S. Filliozat, 1988:
6-8). A noter que Wilhelm Rau, qui étudie depuis longtemps les choses concrètes
mentionnées dans la littérature védique, incline à un terminus a quo relativement
tardif pour cette littérature (1983: 19: «... kleine Einzelbeobachtungen... scheinen

miteinander verbunden, den Anfang der vedischen Zeit dem Jahre 1000 v.
Chr. immer weiter anzunähern, vielleicht werden sie ihn eines Tages sogar unter
dieses Datums herabdrücken»). Une date relativement récente pour les parties
tardives du Veda s'accorderait avec Bronkhorst, 1986: 108 sq. Une ambiguïté
remarquable se manifeste dans un article récent de Michael Witzel (1987):
l'auteur affirme (p. 381) que les textes pâlis ont été composés après la fin de la
période védique tardive; dans une note (p. 407 n. 96), pourtant, il semble admettre

qu'il n'a pas de preuves, et que pour certains passages la situation pourrait
être l'inverse; cela ne l'empêche pas d'attaquer avec virulence la suggestion
beaucoup plus faible que certains textes védiques tardifs, ou passages de ceux-ci,
pourraient postdater le Buddha (voir aussi Rau, 1983: 21 n. 2; Norman, 1988:
152-153). Les dangers d'une datation basée sur des critères linguistiques, soutenue

par Witzel, ont déjà été démontrés par Renou (1947: 211); voir aussi Schräder,

1935: 546 (122) n. 1.

46 Voir Bronkhorst, 1980.
47 Voir Bronkhorst, 1987a.
48 Voir Thieme, 1982: 3 sq.
49 Brough, 1951: 402; Staal, 1986: 38.
50 Voir Gipper et Schmitter, 1985: 28 sq.
51 Voir notre étude «Pânini's view of meaning and its Western counterpart»,

à paraître dans les actes du congrès 'Models of Meaning', tenu en
Bulgarie en 1988.

52 La grammaire sanscrite de Colebrooke (1805a), connue de Bopp, suit
étroitement la grammaire de Pânini et préserve ce trait de celle-ci.



132 ÉTUDES DE LETTRES

BIBLIOGRAPHIE

ABEYDEERA Ananda (1988): «Jean de Marignolli: L'envoyé du pape au jardin
d'Adam.» In: L'Inde et l'Imaginaire. Sous la rédaction de Catherine
Weinberger-Thomas. Paris: Ecole des Hautes Etudes en Sciences Sociales,
pp. 57-67.

ADELUNG Johann Christoph (1806): Mithridates, oder allgemeine Sprachkunde
mit dem Vater Unser als Sprachprobe in bey nahe fünfhundert Sprachen und
Mundarten. Erster Theil. Berlin: Vossische Buchhandlung.

ALLCHIN Bridget and ALLCHIN Raymond (1982): The Rise of Civilization in
India and Pakistan. Cambridge University Press. 1985. (Cambridge World
Archaeology.)

ANQUETIL DUPERRON Abraham (1771): Zend-Avesta, ouvrage de Zoroastre.
Tome premier. Paris.

BAILLY Jean Sylvain (1775): Histoire de l'astronomie ancienne. Seconde édi¬

tion. Paris. 1781.

BAILLY Jean Sylvain (1777): Lettres sur l'origine des sciences, et sur celle des
peuples de l'Asie, adressées à M. Voltaire. Londres et Paris.

BAILLY Jean Sylvain (1805): Lettres sur l'Atlantide de Platon, et sur l'ancienne
histoire de l'Asie. Nouvelle édition. Paris.

BARTH A. (1879): Les religions de l'Inde. Paris: G. Fischbacher.
BECHERT Heinz (1986): «Die Lebenszeit des Buddha — das älteste feststehende

Datum der indischen Geschichte?» Nachrichten der Akademie der
Wissenschaften in Göttingen. I. Philologisch-historische Klasse. Jahrgang 1986,
Nr. 4. Pp. 127-184.

BEER Ellen J. (1975): «Les vitraux du Moyen Age de la cathédrale.» Biaudet
et al., 1975: 221-255.

BERNIER François (1670-1671): Voyage dans les états du Grand Mogol. Fayard.
1981.

BESTERMAN Theodore (éd.) (1964): Voltaire's Correspondence. Vol. XCII
(September - December 1775). Genève: Institut et Musée Voltaire.

BIAUDET Jean-Charles et al. (1975): La Cathédrale de Lausanne. Berne: Société
d'Histoire de l'Art en Suisse. (Bibliothèque de la Société d'Histoire de l'Art
en Suisse, 3.)

BLOOMFIELD Leonard (1970): Le langage. Paris: Payot. Traduit de l'américain
par Janick Gazio.

BOUCHON Geneviève (1988): «L'image de l'Inde dans l'Europe de la Renais¬
sance.» In: L'Inde et l'Imaginaire. Sous la rédaction de Catherine Weinber-
ger-Thomas. Paris: Ecole des Hautes études en Sciences sociales. Pp. 69-90.

BRONKHORST Johannes (1980): «The role of meanings in Pänini's grammar.»
Indian Linguistics 40 (1979), 146-157.

BRONKHORST Johannes (1981): «The orthoepic diaskeuasis of the Rgveda and
the date of Pänini.» Indo-Iranian Journal 23, 83-95.



L'INDIANISME ET LES PRÉJUGÉS OCCIDENTAUX 133

B RONKHORST Johannes 1982) : « The variationist Pänini and Vedic. » Indo-Ira-
nian Journal 24, 273-282.

BRONKHORST Johannes (1986): The Two Traditions of Meditation in Ancient
India. Stuttgart: Franz Steiner. (Alt- und Neu-Indische Studien, 28.)

BRONKHORST Johannes (1987): Compte-rendu de Die vedischen Zitate im
Vyäkarana-Mahäbhäsya, de W. Rau. Kratylos 32, 52-57.

BRONKHORST Johannes (1987 a): Compte-rendu de Ellipsis and Syntactic Over¬
lapping, de M. M. Deshpande. Indo-Iranian Journal 30, 296-301.

BROUGH John (1951): «Theories of general linguistics in the Sanskrit grammarians.»

(Transactions of the Philological Society (1951), 26-27.) Réimpr. in:
A Reader on the Sanskrit Grammarians, de J. F. Staal (réd.). Cambridge,
Massachusetts, and London, England: MIT Press. Pp. 402-414.

BRUMFITT J.H. (1963): Voltaire, La Philosophie de l'histoire. Genève: Institut
et Musée Voltaire. (Studies on Voltaire and the Eighteenth Century, 28.)

BURNOUF Eugène (1833): «De la langue et de la littérature sanscrite.» Revue
des Deux Mondes, deuxième série, tome premier, pp. 264-278. (Réimpr.
Kraus Reprint, Nendeln /Liechtenstein, 1969.)

COLEBROOKE H.T. (1801): «On the religious ceremonies of the Hindus, and of
the Brähmens especially. Essay II.» Asiatic Researches 7, 232-285. Réimpr.:
Miscellaneous Essays. Vol. I. London: Wm.H. Allen. 1837. Pp. 148-202.

COLEBROOKE H.T. (1805): «On the Védas, or sacred writings of the Hindus.»
Asiatic Researches 8, 369-476. Réimpr.: Miscellaneous Essays. Vol. I. London:

Wm.H. Allen. 1837. Pp. 9-113.

COLEBROOKE H.T. (1805a): A Grammar of the Sanscrit Language. Volume I.
Calcutta.

DAVIS Samuel (1790): «On the astronomical computations of the Hindus.»
Asiatick Researches 2, 225-287. (Réimpr. Cosmo Publications, New Delhi,
1979, 2, pp. 175-226.)

DE PAUW Cornelius (1772): Recherches philosophiques sur les Américains.
Tome II. Nouvelle édition, corrigée et considérablement augmentée. Cleve.

DOW Alexander (1768): The History of Hindostan, translated from the Persian.
A new edition in three volumes. London 1803.

ÉTIEMBLE (1988): L'Europe chinoise. I. De l'Empire romain à Leibniz. Galli¬
mard.

FiLLlOZAT Jean (1981): «La valeur des connaissances gréco-romaines sur
l'Inde.» Journal des Savants 1981, 97-135.

FlLLIOZAT Pierre-Sylvain (1988): Grammaire sanskrite pâninéenne. Paris:
Picard. (Collection Connaissance des Langues.)

GlPPER Helmut et SCHMITTER Peter (1985): Sprachwissenschaft und Sprach¬
philosophie im Zeitalter der Romantik. Ein Beitrag zur Historiographie der
Linguistik. Tübingen: Gunter Narr. 2., verbesserte Auflage. (Tübinger
Beiträge zur Linguistik, 123.)

GLASENAPP Helmuth von (1954): Kant und die Religionen des Ostens.
Kitzingen/Main: Holzner. (Beihefte zum Jahrbuch der Albertus-Universität
Königsberg/Pr., V.)

GONDA Jan (1975): Vedic Literature (Samhitäs and Brähmanas). Wiesbaden:
Otto Harrassowitz. (A History of Indian Literature, Vol. I, Fase. 1.)



134 ÉTUDES DE LETTRES

HALBFASS Wilhelm (1981): Indien und Europa. Perspektiven ihrer geistigen
Begegnung. Basel - Stuttgart: Schwabe.

HERDER Johann Gottfried (1785): Ideen zur Philosophie und Geschichte der
Menschheit. Zweiter Theil. Réimpr.: Herders Sämmtliche Werke, hrsg. von
Bernhard Suphan. Bd. 13. Berlin: Weidmannsche Buchhandlung. 1887.
Pp. 205-484.

HOLWELL J.Z. (1765-1767): Interesting Historical Events Relative to the Pro¬
vinces of Bengal and the Empire of Indostan. Part I. The Second Edition
Corrected, with a Supplement. London 1766. Part II. London 1767.

JONES William (1790): «A supplement to the essay on Indian chronology.»
Asiatick Researches 2, 389-417. (Réimpr. Cosmo Publications, New Delhi,
1979, 2, pp. 303-314.)

KOPF David (1969): British Orientalism and the Bengal Renaissance. The Dynamics

of Indian Modernization 1773-1835. Berkeley and Los Angeles: University

of California Press.

KUPER Adam (1988): The Invention of Primitive Society: Transformations of
an Illusion. London, New York: Routledge.

LANGLOIS Alexandre (1848): Rig-Véda, ou livre des hymnes, traduit du sans¬
crit. Tome premier. Paris: Librairie de Firmin Didot Frères.

LÜDEKE H. (1930): Ludwig Tieck und die Brüder Schlegel. Briefe mit Einlei¬
tung und Anmerkungen. Frankfurt am Main: Joseph Baer.

MAINE Henry (1861): Ancient Law. London, New York: Everyman's Library.
1972.

MARSHALL P.J. (éd.) (1970): The British Discovery of Hinduism in the
Eighteenth Century. Cambridge University Press.

MAYRHOFER Manfred (1983): Sanskrit und die Sprachen Alteuropas. Zwei
Jahrhunderte des Widerspiels von Entdeckungen und Irrtiimmern. Nachrichten

der Akademie der Wissenschaften in Göttingen, 1983, Philologisch-Historische
Klasse. Pp. 121-154 (C13-C34J). Göttingen: Vandenhoeck &

Ruprecht.

MERKEL Rudolf F. (1948): «Schopenhauers Indien-Lehrer.» XXXII.
Schopenhauer-Jahrbuch. Bad Oeynhausen - Leipzig - Frankfurt a.M. - Berlin:

August Lutzeyer. Pp. 158-181.

MOUNIN Georges (1985): Histoire de la linguistique des origines au XXe siècle.
4e édition corrigée. Paris: Presses Universitaires de France.

MÜLLER Max (éd.) (1849): Rig-Veda-Sanhita, the Sacred Hymns of the Brah-
mans, together with the commentary of Sayanacharya. Volume I. London:
W.H. Allen.

MÜLLER Max (1860): A History of Ancient Sanskrit Literature. Second Edi¬
tion, Revised (de la première édition de 1859). London: Williams & Norgate.

MÜLLER F. Max (1883): India - What Can It Teach Us? New Edition. London.
1892.

MYLIUS Klaus (1970): «Zur absoluten Datierung der mittelvedischen
Literatur.» Neue Indienkunde / New Indology. Festschrift Walter Ruben
zum 70. Geburtstag. Berlin: Akademie-Verlag. Pp. 421-431.

MYLIUS Klaus (1983) : Geschichte der Literatur im alten Indien. Leipzig: Philipp
Reclam.



L'INDIANISME ET LES PRÉJUGÉS OCCIDENTAUX 135

NEUMANN Günter (1967): Indogermanische Sprachwissenschaft 1816 und 1966.
Innsbruck. (Innsbrucker Beiträge zur Kulturwissenschaft, Sonderheft 24.)

NÈVE M.F. (1842): Etudes sur les Hymnes du Rig-Véda. Avec un choix
d'hymnes traduits pour la première fois en français. Louvain: Librairie
ancienne et moderne de J.B. Ansiau.

NORK F. [= F. A. Korn] (1836): Braminen und Rabbinen, oder: Indien das
Stammland der Hebräer und ihrer Fabeln. Eine Beweisführung für Bibel-
Exegeten und Geschichtsforscher. Meissen: F.W. Goedsche.

NORMAN K. R. (1987): Compte rendu de Parpola, 1985. Acta Orientalia 48,194-
198.

NORMAN K.R. (1988): «Symposium on the date of the Buddha.» Buddhist
Studies Review 5, 149-154.

PALLAS P. S. (1777): Observations sur la formation des montagnes et les chan¬
gements arrivés au globe, particulièrement à l'égard de l'empire russe. Peters-
bourg.

PALMÉZEAUX A.M.C. (éd.) (1810): Recueil de pièces intéressantes..., Ouvrage
posthume de Sylvain Bailly. Paris.

PARPOLA Asko (1985): The Sky-Garment. A Study of the Harappan religion
and its relation to the Mesopotamian and later Indian religions. Helsinki.
(Studia Orientalia, edited by the Finnish Oriental Society, 57.)

PHILLIPS J.R.S. (1988): The Medieval Expansion of Europe. Oxford Univer¬
sity Press.

RAU Wilhelm (1983): Zur vedischen Altertumskunde. Wiesbaden: Franz Stei¬

ner. (Akademie der Wissenschaften und der Literatur, Mainz. Abhandlungen
der Geistes- und Sozialwissenschaftlichen Klasse, Jahrgang 1983, Nr. 1.)

RENFREW Colin (1987): Archaeology and Language. The Puzzle of Indo-European

Origins. London: Jonathan Cape.
RENOU Louis (1947): Les écoles védiques et la formation du Veda. Paris: Imprimerie

Nationale. (Cahiers de la Société Asiatique, IX.)
ROCHER Ludo (1984): Ezourvedam. A French Veda of the Eighteenth Century.

Edited with an Introduction. Amsterdam / Philadelphia: John Benjamins.
(University of Pennsylvania Studies on South Asia, 1.)

ROCHER Rosane (1983): Orientalism, Poetry, and the Millennium. The checkered

life of Nathaniel Brassey Halhed 1751-1830. Delhi: Motilal Banarsidass.

ROTH Rudolph (1846): Zur Litteratur und Geschichte des Weda. Stuttgart: A.
Liesching.

SAINT-HlLAIRE Barthélémy (1853): (article sans titre sur les Vedas). Journal
des Savants, 1853, 389-406.

SCHAYER Stanislaw (1937): Compte-rendu de Chändogya-Upanisad, tradu-
zione e note, par V. Papesso. (Polski Biuletyn Orientalistyczny 1, 95-98.)
Réimpr. : O filozofowaniu Hindusôw (On Philosophizing of the Hindus).
Edited by Marek Mejor. Warsaw: Polish Scientific Publishers. 1988.
Pp. 515-518.

SCHLEGEL Friedrich (1803): «Reise nach Frankreich.» Kritische Friedrich-
Schlegel-Ausgabe 7, eingeleitet und herausgegeben von Ernst Behler. München

-Paderborn - Wien: Ferdinand Schöningh; Zürich: Thomas. 1966.
Pp. 56-83.



136 ÉTUDES DE LETTRES

SCHLEGEL Friedrich (1805-1806): Vorlesungen liber Universalgeschichte. Mit
Einleitung und Kommentar herausgegeben von Jean-Jacques Anstett. München

- Paderborn - Wien: Ferdinand Schöningh; Zürich: Thomas. (Kritische
Friedrich-Schlegel-Ausgabe 14/2.)

SCHLEGEL Friedrich (1808): Über die Sprache und Weisheit der Inder. In: Kri¬
tische Friedrich-Schlegel-Ausgabe 8. München - Paderborn - Wien: Ferdinand

Schöningh; Zürich: Thomas. 1975.

SCHRÄDER f. Otto (1935): «Vedänta and Sämkhya in primitive Buddhism.»
Indian Culture 1, 543-552. Réimpr. : Kleine Schriften (Franz Steiner, Wiesbaden,

1983) pp. 119-128.

SEDLAR Jean W. (1980): India and the Greek World. A study in the transmis¬
sion of culture. Totowa, New Jersey: Rowman and Littlefield.

STAAL Frits (1986): The Fidelity of Oral Tradition and the Origins of Science.
Amsterdam - Oxford - New York: North-Holland Publishing Company.
(Mededelingen der Koninklijke Nederlandse Akademie van Wetenschappen,
Afd. Letterkunde, Nieuwe Reeks, Deel 49 - No. 8.)

STRUC-OPPENBERG Ursula (1975): «Einleitung - über die Sprache und Weisheit

der Indier.» In: Kritische Friedrich-Schlegel-Ausgabe. Achter Band:
Studien zur Philosophie und Theologie. Eingeleitet und herausgegeben von
Ernst Behler und Ursula Struc-Oppenberg. München - Paderborn - Wien:
Ferdinand Schöningh; Zürich: Thomas. Pp. CLXXXVII - CCXXXII.

THIEME Paul (1982): «Meaning and form of the 'grammar' of Pänini.» Studien
zur Indologie und Iranistik 8/9, 3-34.

WEBER Albrecht (1852): Akademische Vorlesungen über Indische Literatur¬
geschichte. Berlin: Ferd. Diimmler.

WEINBERGER-THOMAS (1988): «Introduction: Les yeux fertiles de la
mémoire. Exotisme indien et représentations occidentales.» In: L'Inde et
l'Imaginaire. Sous la rédaction de Catherine Weinberger-Thomas. Paris:
Ecole des Hautes études en Sciences sociales. Pp. 9-31.

WlLFORD Francis (1799): «On the chronology of the Hindus.» Asiatic Resear¬
ches 5, 241-295. (Réimpr. Cosmo Publications, New Delhi, 1979.)

WlLLSON A. Leslie (1964): A Mythical Image. The Ideal of India in German
Romanticism. Durham, N.C.: Duke University Press.

WILSON H.H. (1854): Rig-Veda Sanhitâ, Second Ashtaka,... translated
from the original Sanskrit. London: Wm.H. Allen.

WlNDISCH Ernst (1917-1920): Geschichte der Sanskrit-Philologie und indischen
Altertumskunde. Erster Teil. Strassburg: Karl J. Trübner. 1917. Zweiter
Teil. Berlin - Leipzig: Walter de Gruyter. 1920.

WINTERNITZ Moriz (1908): Geschichte der Indischen Literatur. Band I. Stutt¬
gart: K.F. Koehler. 1968.

WlTZEL Michael (1987): «The case of the shattered head.» Studien zur Indologie

und Iranistik 13/14 (Festschrift Wilhelm Rau), 363-415.

ZIMMERMANN E.A.W. (1778, 1783): Geographische Geschichte des Menschen
und der allgemein verbreiteten vierfüssigen Thiere, nebst einer hieher gehörigen

Zoologischen Weltcharte. Leipzig. Theil I, 1778; Theil II, 1783.

J. B.


	L'indianisme et les préjugés occidentaux

