Zeitschrift: Etudes de Lettres : revue de la Faculté des lettres de I'Université de

Lausanne
Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres
Band: - (1989)
Heft: 2
Artikel: L'indianisme et les préjugés occidentaux
Autor: Bronkhorst, Johannes
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870657

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-870657
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

L’INDIANISME ET LES PREJUGES OCCIDENTAUX?*

L’Inde a été de tout temps en Occident I’objet d’idées précongues. L’india-
nisme a pu corriger la plupart de ces préconceptions, mais il en a malheureuse-
ment retenu certaines. Parmi celles-ci, I’idée de la grande ancienneté de I’Inde,
qui est elle-méme ancienne; pourtant, elle influence jusqu’a ce jour les efforts
pour dater la période védique. Un préjugé plus récent concerne la célébre gram-
maire de Panini. Elle est I’objet de I’admiration des linguistes modernes, qui ont
tendance a privilégier ses ressemblances avec la linguistique d’aujourd’hui. Mais
cela comporte le danger que I’on néglige d’autres aspects, peut-étre moins accep-
tables pour la pensée contemporaine.

L’Inde, plus peut-étre que les autres cultures non euro-
péennes, a €té de tout temps en Occident I’objet d’imaginations
exotiques. Dans le monde grec, dés le cinquiéme siécle avant notre
ére, on la croit peuplée de toutes sortes de monstres!. Cette
croyance survit encore dans les idées portant sur I’Inde au Moyen
Age. Certains de ces monstres sont représentés en Europe, par
exemple, dans les vitraux de la cathédrale de Lausanne?. Ce n’est
qu’apres le renouvellement du contact avec I’Inde que la croyance
aux monstres indiens disparait lentement3.

Cette croyance n’est qu’un exemple extréme de choses imagi-
naires attribuées a I’Inde. Cet exemple est aussi parmi les plus
innocents. Une telle croyance ne pouvait que disparaitre avec
I’intensification des contacts®. Il existe pourtant d’autres idées sur
I’Inde, moins extrémes, mais beaucoup plus tenaces. Vous avez
certainement entendu parler de la sagesse indienne, une idée
presque aussi ancienne que celle de ses monstres, mais toujours
vivante.

Je n’ai point ’'intention d’énumérer les imaginations popu-
laires qui ont existé, et existent encore, au sujet de I’Inde. Je pro-
pose plutdt de considérer si, et dans quelle mesure, I’indianisme
moderne subit I’influence de telles idées précongues. J’aborderai
ce point par deux exemples concrets.

Mon premier exemple porte sur ’ancienneté de I’Inde: la cul-
ture indienne est censée étre treés ancienne. Cette croyance elle-

* Lecon inaugurale prononcée le 27 avril 1989 a I’Université de Lausanne.



120 ETUDES DE LETTRES

méme a un age respectable en Occident. J’en esquisserai brieve-
ment I’histoire de ses origines a nos jours, tout en me concentrant
sur les arguments qu’on utilisait pour en prouver la véracité.

Dés le premier siécle avant notre ére ’Inde a commencé a
jouer le role de pays d’origine de la sagesse, d’ou Pythagore et
d’autres sages anciens étaient censés avoir tiré leurs idées>. Il est
possible que cette croyance exprimait le besoin des Grecs de la
période hellénistique d’accepter ’antériorité et la supériorité de la
sagesse orientale®. Elle est restée, néanmoins, le point de départ
de bien des opinions sur ce sujet qui se sont développées dans
I’Europe moderne.

Dans la période moderne, la découverte de 1’ Asie par les Euro-
péens confirma de fagons diverses qu’il s’agissait 1a du continent
le plus ancien du monde. Il y eut, par exemple, Frangois Bernier,
le premier Européen a séjourner au Cachemire, dans la deuxiéme
moitié du dix-septieme siecle (1664-1665), qui suggéra que le para-
dis terrestre se trouvait au Cachemire plutdét qu’en Arménie, pour
la simple et bonne raison que le Cachemire le frappait comme
paradisiaque’. Il y eut John Webb, un Anglais, qui essaya de
prouver, en 1669, que le chinois était la langue originelle de
I’homme, idée qui ne manqua pas d’intéresser Leibniz?. Il y eut,
un siecle plus tard, I’historien de I’astronomie Jean Sylvain Bailly,
qui déduisit de la présence de I’astronomie parmi les Chinois, les
Indiens, les Egyptiens et les Chaldéens, que ces quatre peuples
anciens l’avaient tirée d’une civilisation encore plus ancienne,
antédiluvienne, qui se serait située en Asie du nord®. Il y eut le
penseur allemand Johann Gottfried Herder, qui argua de la pré-
sence de ’Himalaya, la montagne la plus haute du monde, pour
démontrer que celle-ci était le berceau de I’humanité; en effet, elle
ne pouvait qu’étre la premiére a émerger du déluge initial’0, Il y
eut, enfin, au début du dix-neuviéme siécle encore, le linguiste
Johann Christoph Adelung, qui souscrivit a cette méme opinion.

Une confirmation portant plus directement sur I’ancienneté de
la culture indienne fut fournie par les vues des Indiens eux-
mémes. Selon eux, I’histoire de ce monde est divisée en quatre
périodes, dont nous vivons la derniére. Cette derniére période, la
pire des quatre, a commencé plus de trois mille ans avant le début
de notre ¢re. Faute d’indications plus fiables, les premiers histo-
riens occidentaux furent portés a accepter ces dates; ils les attri-
buérent aux parties les plus anciennes de la littérature sanscrite!!.

Notons que la date de trois mille ans avant notre ére est une
date tres reculée, certainement du point de vue du dix-huitiéme



L’INDIANISME ET LES PREJUGES OCCIDENTAUX 121

siécle. Elle précéde celle du patriarche Abraham, étant proche de
I’origine méme de la civilisation humaine, proche aussi de la
langue originelle de I’humanité!2. Il n’est donc pas étonnant que,
dés le dix-huitiéme siécle, une tendance se manifeste a faire déri-
ver les autres cultures de I’humanité de la culture indienne!3.
Parmi ceux qui reprennent ces idées, le plus célébre est peut-&tre
Voltaire, qui est d’avis que la culture la plus ancienne et la pensée
religieuse la plus originelle se trouvent en Inde!4. Notons bien que
Voltaire base ses opinions sur I’Ezourvedam, livre fabriqué qu’il
considérait pourtant comme trés ancien!s. Dans une lettre adres-
sée a Frédéric le Grand du 21 décembre 1775, il va jusqu’a dire
que «notre sainte religion chrétienne est uniquement fondée sur
I’antique religion de Brama»!¢, Pour Voltaire, comme pour
d’autres auteurs, I’ancienneté de la religion indienne était de poids
dans le contexte de leur critique du christianisme!”. Un chrétien
comme William Jones, I’un des premiers vrais indianistes, allait
essayer de sauvegarder les dates bibliques, aussi pour I’histoire de
I’Inde. Mais méme Jones arrivait a une date assez reculée, 1580
avant notre ére, pour la composition du Veda!8,

Le théme de I’Inde comme origine de la culture et de la reli-
gion survivait encore au dix-neuviéme siécle, méme parmi ceux
qui avaient acces a des textes sanscrits. Je ne peux que mentionner
quelques exemples. Friedrich Schlegel (1772-1829) étudia le sans-
crit de 1802 a 1808. Dans ses écrits de cette période il recommande
le retour aux sources orientales, indiennes en particulier, d’ou,
comme il le dit en 1803, sont parvenues jusqu’a nous chaque reli-
gion et chaque mythologie!®. Toujours en 1803 il écrit, dans une
lettre & Ludwig Tieck, que toutes les langues, toutes les pensées, et
tous les poémes de I’esprit humain dérivent de 1’Inde; il va méme
plus loin: «alles, alles stammt aus Indien ohne Ausnahme»20,
Dans ses Vorlesungen iiber Universalgeschichte de 1805/1806 il
prétend que les langues et cultures perses, allemandes, grecques,
ainsi que celles de la Rome ancienne, sont dérivables de la langue
et de la culture indiennes?!. Schlegel, il est vrai, est plus réservé
dans son livre Uber die Sprache und Weisheit der Inder, publié en
180822, Mais il croit toujours a la priorité des sources indiennes
dans le domaine de la linguistique, de la mythologie, et de la
philosophie?3. Beaucoup plus tard, dans les années quatre-vingts
du dix-neuviéme siecle, Max Miiller, célébre pour son édition du
Rigveda, dit encore: «Nous venons tous de I’Orient — tout ce que
nous apprécions le mieux nous est parvenu de 1’Orient, et en
allant en Orient chacun devrait sentir qu’il va a son ‘ancienne



122 ETUDES DE LETTRES

maison’, pleine de souvenirs, si seulement il peut les lire24.» Ces
remarques de la part de Max Miiller ont une importance considé-
rable; elles viennent de la bouche méme de celui qui avait pro-
posé, vingt-quatre ans plus tdt, en 1859, les dates pour la période
védique qui sont devenues classiques, comme nous le verrons par
la suite.

Nous avons, jusqu’ici, parlé de trois preuves qui prétendu-
ment soutiennent la theése de I’ancienneté de la culture indienne:
(i) la tradition classique, (ii) les spéculations quant a la région ori-
ginelle de I’humanité, et (iii) les croyances indiennes sur les ages
du monde. La valeur de ces trois preuves n’est pas considérable,
et ne I’était pas méme vers la fin du 18¢ siécle. On continuait donc
a en chercher d’autres, pour soutenir un résultat qui était pour-
tant déja déterminé. A la fin du dix-huitiéme si¢cle I’indianisme
‘comme discipline réguliére fut établi, a Calcutta, par un petit
groupe d’hommes énergiques, qui se réunissaient dans 1’ Asiatic
Society. C’est ici qu’on essaya, dés 1790, de trouver des méthodes
plus fiables pour dater les Vedas?5. Dans ce but on exploita les
données astronomiques qu’on pensait trouver concernant les
textes védiques. Colebrooke, I’'un de ces savants, arriva au résul-
tat que, probablement, les Vedas n’avaient pas été arrangés sous
leur forme présente avant le quatorziéme siécle avant notre ére; il
ajouta pourtant que ses arguments n’étaient que vagues et conjec-
turaux (1801: 201)2¢. L’exemple de Colebrooke et de ses prédéces-
seurs, parmi eux William Jones, fut suivi par bien des savants
ultérieurs, malheureusement sans aucun résultat déterminant. Les
arguments astronomiques sont aujourd’hui laissés de c6té par la
plupart des savants compétents?’,

Retournons a I’époque des premiers indianistes. Il se présen-
tait a eux un argument qui, s’il ne donnait pas de résultats précis,
était plus scientifique et donc plus puissant que tous les autres.
C’était la prétendue découverte de I’ancienneté du sanscrit au sein
des langues indo-européennes. Nathaniel Brassey Halhed écrit en
1779 qu’a son avis le grec et le latin pourraient étre dérivés du
sanscrit?®, William Jones, en 1786, est plus prudent: il parle d’une
source commune, qui, peut-étre, n’existe plus?®. Mais Friedrich
Schlegel, comme nous I’avons vu, regarde, en 1808, la langue
indienne comme plus ancienne que les autres, et considere comme
probable que le grec et le latin soient dérivés du sanscrit?°,

Franz Bopp, souvent considéré comme le fondateur de la lin-
guistique indo-européenne, laisse ouverte la question de savoir si
les langues indo-européennes dérivent du sanscrit ou d’une meére



L’INDIANISME ET LES PREJUGES OCCIDENTAUX: 123

commune3!, Mais I’idée persiste. Barthélemy Saint-Hilaire, en
1853 encore, écrit: «La philologie a prouvé... que toutes les
langues de I’Europe, depuis le grec et le latin, jusqu’a I’allemand
et au slave, avec tous leurs dérivés, ont puisé leurs racines, et sou-
vent leurs formes et leur grammaire dans I’idiome sacré ou furent
écrits les Vedas. ... la langue sanscrite est la mére de toutes les
langues parlées chez les peuples qui ont poussé la civilisation au
point ot nous la voyons aujourd’hui.» Il estime I’4ge des Vedas a
quatre ou cinq mille ans32,

Alors déja, cette position était extréme. L’opinion, d’autre
part, selon laquelle la forme préhistorique de 1’indo-européen
était trés proche du sanscrit, fut maintenue jusqu’a la fin des
années soixante-dix du 19¢ siécle, moment ou elle aussi fut
abandonnée?33.

Pendant toute cette période, donc, on avait de bonnes raisons
— raisons de nature linguistique — de croire que le sanscrit était
une langue trés ancienne, plus ancienne que les langues classiques
de ’Europe. Il n’était que naturel d’en conclure que la littérature
la plus ancienne en sanscrit, c’est-a-dire la littérature védique,
était aussi ancienne, plus ancienne donc que la littérature de
I’ Antiquité européenne34.

Malheureusement la littérature védique ne contient pas d’indi-
cations claires concernant sa date. Il s’agit d’un corpus de textes
religieux qui ne se référent pas a des événements datables. Il est
donc tout a fait compréhensible que plusieurs indianistes se soient
abstenus de faire des estimations chronologiques exactes, tout en
maintenant que leurs textes étaient treés anciens. Selon Emile Bur-
nouf, opinion qu’il énongait dans sa legcon inaugurale pour la
chaire de sanscrit a Paris en 1833, «c’est comme par un acte de foi
que nous croyons que [I’histoire politique de 1’Inde] est
ancienne»33; néanmoins, dit-il quelques pages plus loin, la recher-
che de I’indianisme s’occupe également d’une page des origines
du monde, de I’histoire primitive de ’esprit humain3¢. En 1848,
Alexandre Langlois dit du Rigveda: «Composé a une époque
immémoriale, c’est le monument littéraire le plus ancien qui ait
été conservé, ... contemporain, dans quelques-unes au moins de
ses parties, de ces grands monuments d’Egypte, dont la pierre est
encore silencieusement énigmatique3’.» En 1852, Albrecht Weber
rejette comme vaine toute tentative de déterminer la date du
Veda. Il est pourtant d’avis que la littérature indienne est la plus
ancienne dont nous possédions des documents écrits38. Max Miil-
ler, dans I’avant-propos de son édition du Rigveda parue en 1849,



124 ETUDES DE LETTRES

se contente de dire que le Veda est le document littéraire le plus
ancien du monde indo-européen?®,

Dix ans plus tard, en 1859, ce méme Max Miiller présente une
calculation des dates de I’ére védique qui, depuis lors, est devenue
la base de toute réflexion a ce sujet jusqu’a nos jours*. S’agit-il
d’un autre argument qui ne vise qu’a prouver un résultat déja
déterminé? Malheureusement il semble que oui. Regardons-le de
plus pres.

La position qu’on pourrait appeler «classique», se laisse sché-
matiser de la fagon suivante*': Le role-clé est joué par deux per-
sonnalités: le Buddha, fondateur du bouddhisme, d’une part, et
Panini, le grand grammairien, de I’autre. La littérature védique
est censée les précéder tous deux. On conclut de cela que les upa-
nisad anciennes appartiennent au septiéme siécle environ, la litté-
rature du type brahmana a ’an 800 environ, les samhita a ’an
1000 environ, et le Rigveda a I’an 1200 environ; toutes ces dates
avant le début de notre ere. Ajoutons que cette calculation est
parmi les plus modestes qu’on trouve dans la littérature. Ajou-
tons aussi que ces dates ne sont acceptées que comme approxima-
tives. Reste pourtant qu’on ne se rend généralement pas compte
que les arguments sur lesquels elles se basent ne tiennent pas. Une
analyse plus serrée le montre:

Les deux arguments que voici tournent autour du Buddha:

1. Les textes bouddhiques les plus anciens déja présuppose-
raient le Veda. Le Buddha aurait vécu environ en I’an 500 avant
notre €re, le Veda précéderait donc cette date.

2. Le bouddhisme présuppose la doctrine de la renaissance et
de la rétribution des actes, bref, la fameuse loi du karman.
En effet, le bouddhisme montre la voie pour s’en échapper. La lit-
térature védique, d’autre part, ne connait cette doctrine qu’a
I’époque des premicres upanisad. Ces upanisad seraient donc
chronologiquement antérieures au Buddha; elles seraient a dater
du septieéme siecle avant notre €re, et les autres textes védiques de
périodes antérieures a cette date.

Malheureusement:

1. (i) Il n’est pas vrai que les textes bouddhiques les plus
anciens présupposent la totalité de la littérature védique. Ils ne
mentionnent ni les brahmana, aranyaka et upanisad, ni méme le
Rigveda, Yajurveda et Samaveda.

(i) II n’est pas du tout siir que les textes bouddhiques, sous
leur forme présente, datent du temps du Buddha. Ils n’ont été mis
par écrit qu’au premier siécle avant notre ére.



L’INDIANISME ET LES PREJUGES OCCIDENTAUX 125

(iii) La date du Buddha est incertaine. La recherche récente
suggére une date au quatrieme plutdt qu’au cinquieéme ou méme
sixiéme siécle avant notre ére*2.

2. L’absence de la doctrine de la renaissance et de la rétribu-
tion des actes dans une partie des textes védiques pourrait s’expli-
quer par le fait que les brahmanes védiques n’acceptaient pas cette
doctrine. Certains passages des upanisad soutiennent ce point de
vue. Dans I’un de ceux-ci (ChU 5.3-10) cette croyance est présen-
tée comme une doctrine secréte, révélée par un ksatriya, membre
de la deuxiéme caste, celle des guerriers, 2 un brahmane. Cette
situation curieuse est aggravée par une remarque du ksatriya,
selon laquelle le fait méme que les ksatriyas connaissaient cette
doctrine, leur assurait la souveraineté, aux dépens des brahmanes.
Ce texte admet donc que la doctrine du karman existait préalable-
ment & son acceptation par les brahmanes védiques.

Deux arguments, aussi tournent autour de Panini. Notons
d’abord que la date de ce grammairien semble antérieure a 1’an
350 avant notre ére. Certains auteurs préférent une date plus
ancienne de quelques siécles. Regardons maintenant les argu-
ments:

1. La langue décrite dans la grammaire de Panini est plus
‘moderne’ que la langue védique. Panini devrait donc postdater
les textes composés en langue védique.

2. Panini connait le nom de Sakalya, personnage considéré
comme responsable de la forme orthoépique définitive du Rig-
veda. Il est prouvé que certains textes védiques connaissent le Rig-
veda — ou des parties de celui-ci — sous une forme plus ancienne
que celle-la. Ces textes seraient donc plus anciens que Panini.

Ces arguments perdent leur valeur pour les raisons suivantes:

1. Il est vrai que la langue principalement (mais pas exclusive-
ment) décrite par Panini est plus moderne que la langue védique.
Cela n’exclut pourtant point qu’un dialecte archaique ait encore
été utilisé dans des contextes sacrés ou liturgiques, comme c’est
fréquemment le cas ailleurs dans le monde. En effet, plusieurs
indications soutiennent ce point de vue, indications qui sont trop
techniques pour en parler ici4.

2. Il est vrai aussi que Panini connaissait Sakalya, mais celui-
ci n’était pas responsable de la forme actuelle du Rigveda. En
effet, cette forme n’existait pas encore a I’époque de Panini et
méme pas, comme il semble, au milieu du deuxieme siecle avant
notre ere#,



126 ETUDES DE LETTRES

Il n’est malheureusement pas possible d’entrer plus dans les
détails en ce qui concerne ces arguments: cela nous menerait a des
considérations compliquées et souvent techniques. Il n’est, en
outre, nullement dans mon intention de proposer de nouvelles
dates pour la littérature védique. Mon but est beaucoup plus
modeste. J’ai voulu montrer que les arguments qui soutiennent
prétendument les dates de la littérature védique, semblent avoir
été influencés par la conviction préalable de I’ancienneté de la cul-
ture indienne, comme [’étaient tous les arguments précédents
dont nous avons parlé4.

Apreés avoir envisagé une premieére idée précongue — I’ancien-
neté de I’Inde — abordons-en briévement une autre. Notons que
I’idée de I’ancienneté de I’Inde est elle-méme ancienne. Notre
deuxiéme exemple, en revanche, n’a vu le jour que récemment. Il
porte sur I’appréciation en Occident de la linguistique indigéne de
I’Inde, et de la grammaire de Panini en particulier.

Nous avons déja rencontré Panini au cours de cette confé-
rence. Il était ’un des piliers sur lesquels on avait érigé 1’édifice de
la datation du Veda. Sa grammaire fut préservée et intensivement
étudiée durant toute la période de sa composition jusqu’a nos
jours; elle a joué un réle majeur dans la préservation de la langue
sanscrite a travers tous ces siécles.

La réception de cette grammaire parmi les indianistes occiden-
taux fut variée, et fortement influencée par les théories et pra-
tiques linguistiques qui étaient a la mode a chaque époque.
L’ascension de la linguistique synchronique contribua beaucoup a
son appréciation, et c’est le linguiste Leonard Bloomfield qui
caractérisa la grammaire de Panini comme «l’un des plus grands
monuments de I’intelligence humaine» (1970: 16).

De telles affirmations ne peuvent que plaire a I’indianiste qui
s’occupe de cette grammaire. Elles donnent une justification
externe a son travail, qui est difficile et généralement mal compris
des non-initiés, y compris de la plupart de ses collégues au sein de
I’indianisme. Mais elles apportent aussi un danger. Si Panini est
apprécié parce que, et dans la mesure oti, il ressemble a un lin-
guiste moderne, le chercheur risque d’accentuer ces aspects de la
grammaire de Panini, aux dépens de ceux ou il pourrait différer
d’un linguiste moderne. Ces autres aspects existent pourtant
aussi. L’aspect sémantique, auquel je vais maintenant consacrer
quelques mots, en est un exemple4s.

La grammaire de Panini construit des énoncés en sanscrit (des
mots, mais plus généralement des phrases) sur la base d’éléments



L’INDIANISME ET LES PREJUGES OCCIDENTAUX 127

grammaticaux. Elle n’offre donc point une analyse du sanscrit,
mais plutdt une synthése. Les éléments grammaticaux expriment
chacun un ou plusieurs sens. Le sens de I’énoncé construit par la
grammaire est I’ensemble des sens des éléments constituants.

Ce schéme sémantique n’est point celui de la linguistique
moderne, et il présente effectivement des problémes, que les com-
mentateurs de Panini discutent avec force détails’. Je n’en dirai
pas plus, mais je tiens a vous rendre attentifs a un cas ou la nou-
velle appréciation de Panini, en combinaison avec la négligence de
certains aspects de sa grammaire, a mené a une opinion tout a fait
douteuse. Il s’agit des commencements de la linguistique indo-
européenne au début du 19¢ siécle.

C’est Franz Bopp — un autre nom que nous avons déja ren-
contré — qui fonda cette branche d’études, et qui la domina pen-
dant un demi-siécle. Bopp basait ses découvertes sur la nouvelle
connaissance du sanscrit, dans lequel il discernait bien des traits
communs avec d’autres langues, spécialement avec les langues
classiques d’Europe. Mais sa connaissance du sanscrit dérivait —
indirectement, il est vrai — de la grammaire de Panini. C’est la
grammaire de Panini qui lui offrait ’analyse des mots du sanscrit,
et qui lui permettait d’analyser les mots d’autres langues de fagon
semblable8,

L’influence de Panini sur P’origine de la linguistique indo-
européenne est indéniable. Certains auteurs vont méme plus loin,
et prétendent qu’il n’y aurait pas eu de linguistique occidentale
sans I’exemple de Panini#. Il me semble que ces enthousiastes de
Panini vont au-dela du justifiable. Il existe des indications, d’une
part, que la linguistique occidentale aurait existé méme sans
Panini, et, d’autre part, que I’'influence de Panini n’a pas seule-
ment aidé la linguistique européenne, mais qu’elle a en méme
temps, a certains égards, freiné son développement. Je parlerai
briévement de ces deux points.

D’abord I’hypothése que la linguistique indo-européenne
dépend de Panini: en 1814, deux ans avant la publication du pre-
mier livre de Franz Bopp, le Danois Rasmus Kristian Rask gagna
un prix avec un manuscrit sur 1’origine des langues scandinaves.
On y trouve la méthode correcte de I’étude comparative de
langues, spécialement I’importance de la flexion grammaticale a
cet égard. Mais Rask ne connaissait ni le sanscrit, ni la grammaire
de Panini. Le manuscrit de Rask, il est vrai, ne fut publié qu’en
1818, c’est-a-dire aprés le livre célebre de Bopp; de surcroit, il
était en danois, ce qui a limité sa circulation. Il est néanmoins



128 ETUDES DE LETTRES

clair que Panini et le sanscrit n’étaient pas des conditions absolues
pour le commencement de la linguistique indo-européenne3,

Ce premier point est déja bien connu des historiens de la lin-
guistique. Le deuxiéme point, celui de la possible influence néga-
tive de Panini, ne ’est pas. On a pourtant remarqué quelques
idées insolites dans les ouvrages de Franz Bopp, idées dont la lin-
guistique indo-européenne a mis un demi-siécle a se débarrasser.
En bref, Bopp croyait que la langue indo-européenne originelle
consistait en agglutinations d’éléments signifiants. Il cherchait
dans les mots les éléments primitifs, dont chacun était censé expri-
mer un élément sémantique. Il n’est pas possible de discuter de ces
idées de fagon plus détaillée ici. Il suffit de dire qu’on s’est efforcé
de trouver leur source3!. On a proposé Wilhelm Gottfried Leibniz
ainsi que Johann Christoph Adelung, sans qu’on ait pu prouver
que Bopp avait lu ces deux auteurs. Il est néanmoins clair, comme
nous venons de le voir, que la facon de considérer les mots comme
des agglutinations d’éléments primitifs, chacun doué de son
propre sens, caractérise la pensée de Panini aussi bien que celle de
Bopp32. Il n’est donc pas téméraire de supposer qu’ici aussi se
montre I'influence de Panini.

Les deux exemples dont je viens de parler portent sur des idées
claires et facilement identifiables au sujet de I’Inde. La situation
n’est pas toujours aussi transparente. Mais le danger d’attribuer
des idées occidentales a la culture indienne est toujours présent,
spécialement dans l’interprétation de textes anciens. Une des
taches de I’indianiste est de s’en rendre compte, et d’essayer d’évi-
ter les erreurs qui pourraient en résulter.

* k%

Arrivé au terme de cette conférence, je voudrais insister sur le
fait que I’indianisme est un sujet fascinant. Il nous permet de
transcender le cadre de la pensée occidentale, et de nous mettre
dans la peau de penseurs appartenant a une autre culture, riche,
vaste et variée. On comprend que beaucoup d’indianistes aiment
leur matiére, et qu’ils aient tendance a vouloir la rendre encore
plus extraordinaire qu’elle ne I’est déja. Mais c’est l1a le piége. On
est tenté de perdre de vue la réalité. On peut finir par croire que la
culture indienne est plus ancienne qu’elle ne 1’est; que la gram-
maire de Panini est plus parfaite qu’elle ne I’est; que la linguis-
tique occidentale doit son existence a celle-ci. Ce faisant, comme
je viens de le montrer, on risque non pas de comprendre mieux la



L’INDIANISME ET LES PREJUGES OCCIDENTAUX 129

culture indienne, mais de retomber dans des idées occidentales
précongues.

C’est avec cette observation que je conclus ma conférence.
L’indianiste s’occupe de la culture indienne, bien siir. Mais pour
ce faire il doit se rendre compte de ses préconceptions, de ses
expectatives, de ce qu’il s’attend a trouver dans le domaine de ses
études. Il est toujours en danger d’y superposer des idées qui
n’ont rien a voir avec la culture qu’il étudie.

Johannes BRONKHORST.

NOTES

I Filliozat, 1981: 102 sq.
2 Voir Beer, 1975, spécialement pp. 242-243.
3 Voir Weinberger-Thomas, 1988; Bouchon, 1988.

4 Quoique certains voyageurs des 13¢ et 14¢ siécles déja aient douté de I’exis-
tence de ces monstres (Phillips, 1988: 194-195), les mythes furent perpétués pour
quelques siécles encore (Bouchon, 1988: 74).

> Parmi les auteurs qui ont contribué a cette croyance: Alexandre Polyhis-
tor, auteur d’un livre Indika (env. 70 av. J.-C.), Apulée (env. 150 ap. J.-C.),
Philostratos (début du troisiéme siécle ap. J.-C.). Voir Sedlar, 1980: xx.

6 Sedlar, 1980: 264: «... the Greeks of the Hellenistic age had a deeply felt
need to assume the priority and the superiority of Oriental wisdom...».

7 Voir Bernier, 1670-1671: 306. A noter qu’on avait cherché le paradis en
Asie déja avant Bernier: le franciscain Jean de Marignolli par exemple, au
14¢ siécle, le croyait a, ou pas loin de Ceylan. Voir Abeydeera, 1988.

8 Etiemble, 1988: 382 sq. A noter que des idées semblables furent encore
exprimées au 19¢ siécle, par exemple par Max Miiller en 1854; cf. Kuper, 1988:
52 sq. Voir aussi Mounin, 1985: 201.

9 Bailly, 1775; 1777; 1805. Voir aussi la lettre de Bailly dans Palmézeaux,
1810: 147-157.

10 Voir Herder, 1785: 399 sq. On trouve des idées semblables dans les écrits
de Emmanuel Kant (1775; voir Glasenapp, 1954: 25), Eberhard August Wilhelm
von Zimmermann (1778: 114, 201; 1783: 250), Cornelius de Pauw (1772:
392 sq.) et Peter Simon Pallas (1777: 14 sq.). Christian Dohm chercha, en 1774,
le berceau de ’humanité en Inde (Willson, 1964: 26).

II' T es Anglais Alexander Dow (1768: I: xxv; voir aussi p. 2 de la nouvelle
introduction de la deuxiéme édition) et John Zephaniah Holwell (1765-1767: 11:
(10) (22)-(23)), dont les livres sur I’Inde étaient trés influents au 18¢ siécle, men-
tionnent ces dates favorablement. D’aprés les renseignements obtenus par
Anquetil Duperron et reproduits dans I’introduction de sa traduction du Zend-
Avesta, publiée en 1771, les Vedas auraient été composés «il y a environ quatre
mille ans» (1771: ccclxiv).



130 ETUDES DE LETTRES

12 Voir Neumann, 1967: 10.

13 Dow s’exprime prudemment, mais positivement (1768: I: iv-v). Holwell
est plus décidé: il n’a pas de doute que la mythologie et la cosmogonie des Egyp-
tiens, des Grecs et des Romains fussent empruntées aux doctrines des brahmanes
(1765-1767: 1: (3)). Friedrich Majer défend, en 1798, la thése que ’Inde est &
I’origine de la culture (Merkel, 1948: 167).

14 Brumfitt, 1963: 54 sq., 138 sq.; Marshall, 1970: 31; Halbfass, 1981: 73.
Voir aussi les lettres de Voltaire a Bailly, dans Bailly, 1777.

15 Voir Ludo Rocher, 1984: 3-7.

16 Besterman, 1964: 182.

17 Marshall, 1970: 25 sq. A noter que F.A. Korn, sous le pseudonyme de
F. Nork, publia en 1836 encore un livre qui devait prouver que les Hébreux sont
originaires de I’Inde, idée qui n’est pas sans antécédent antique (Filliozat, 1981:
118). Peter von Bohlen, en 1830, cherche a prouver que ’Egypte ancienne fut
influencée par I’Inde (Windisch, 1917: 86 sq.).

18 Marshall, 1970: 35 sq.

19 Schlegel, 1803: 74 sq.

20 Liideke, 1930: 140.

21 Schlegel, 1805-1806: 19.

22 Halbfass, 1981: 94 sq.; Struc-Oppenberg, 1975: CCVI.

23 Schlegel, 1808: 115, 193, 310 sq.

24 Miiller, 1883: 31-32: « We all come from the East — all that we value most

has come to us from the East, and in going to the East... everybody ought to feel
that he is going to his «old home», full of memories, if only he can read them. »

25 Voir Davis, 1790; Jones, 1790; Wilford, 1799: 288; Colebrooke, 1801:
200; 1805: 106 sq. A noter que pour William Jones, en 1788, it était impossible
«to read the Vedanta or the many fine compositions in illustration of it, without
believing that Pythagoras and Plato derived their sublime theories from the same
fountain with the sages of India» (Kopf, 1969: 38).

26 M.F. Néve s’en rapporte aux résultats et arguments de Colebrooke en
1842 (pp. 11-12) encore. La date du quinziéme siécle avant notre ére parait régu-
lirement dans les estimations ultérieures, par exemple, Wilson, 1854: v.

27 A. Parpola (1985: 100-101) constitue une exception partielle, en concluant
de certains passages védiques que le calendrier védique fut introduit environ en
I’an 2240 avant notre ére, dans la civilisation urbaine de Harappa. Cette conclu-
sion est critiquée par K.R. Norman (1987: 195-196).

28 Marshall, 1970: 10; Rocher, 1983: 77 sv.

2 Voir Gipper et Schmitter, 1979: 38.

30 Mayrhofer, 1983: 129; mais voir aussi Neumann, 1967: ii n. 5.

31 Neumann, 1967: ii n. 5.

32 Saint-Hilaire, 1853: 390, 391.

3 Voir Mayrhofer, 1983: 130 sq.

34 Henry Maine, dans son Ancient Law (1861), essaie de retracer I’histoire

des idées légales a partir de I’Inde et des Germains anciens, a travers Rome,
jusqu’a I’Angleterre moderne; voir Kuper, 1988: 22-23.



L’INDIANISME ET LES PREJUGES OCCIDENTAUX 131

35 Burnouf, 1833: 272.

36 Burnouf, 1833: 278.

37 Langlois, 1848: i.

38 Weber, 1852: 2; cité par Winternitz (1908: 247).
39 Miiller, 1849: v.

40 A noter que les arguments principaux se trouvent déja dans Roth, 1846. A
noter également que certains savants restaient critiques: Barth (1879: 43) et
Schayer (1937: 96 [516]), par exemple, ont des doutes quant a une date pré-
bouddhique des ‘anciennes’ upanisad.

41 Pour un résumé assez récent, voir Mylius, 1970; aussi Gonda, 1975:
20 sv., 360; Mylius, 1983: 29-30.

42 Voir Bechert, 1986.
43 Voir Bronkhorst, 1982.

4 Voir Bronkhorst, 1981, 1987.

45 L’archéologie n’a pu contribuer a la datation des textes védiques; v. All-
chin and Allchin, 1982: 298 sq. Colin Renfrew (1987: 182) a méme mis en doute
I’invasion des Aryens en Inde. La présence de quelques mots étroitement appa-
rentés a I’indo-aryen dans deux documents du 14¢ siécle avant notre ére trouvés
en Asie occidentale ne permet aucune conclusion précise (P.-S. Filliozat, 1988:
6-8). A noter que Wilhelm Rau, qui étudie depuis longtemps les choses concrétes
mentionnées dans la littérature védique, incline a un terminus a quo relativement
tardif pour cette littérature (1983: 19: «... kleine Einzelbeobachtungen... schei-
nen miteinander verbunden, den Anfang der vedischen Zeit dem Jahre 1000 v.
Chr. immer weiter anzundhern, vielleicht werden sie ihn eines Tages sogar unter
dieses Datums herabdriicken»). Une date relativement récente pour les parties
tardives du Veda s’accorderait avec Bronkhorst, 1986: 108 sq. Une ambiguité
remarquable se manifeste dans un article récent de Michael Witzel (1987):
I’auteur affirme (p. 381) que les textes palis ont été composés aprés la fin de la
période védique tardive; dans une note (p. 407 n. 96), pourtant, il sesmble admet-
tre qu’il n’a pas de preuves, et que pour certains passages la situation pourrait
étre 'inverse; cela ne ’empéche pas d’attaquer avec virulence la suggestion
beaucoup plus faible que certains textes védiques tardifs, ou passages de ceux-ci,
pourraient postdater le Buddha (voir aussi Rau, 1983: 21 n. 2; Norman, 1988:
152-153). Les dangers d’une datation basée sur des critéres linguistiques, soute-
nue par Witzel, ont déja été démontrés par Renou (1947: 211); voir aussi Schra-
der, 1935: 546 (122) n. 1.

4 Voir Bronkhorst, 1980.

47 Voir Bronkhorst, 1987a.

48 Voir Thieme, 1982: 3 sq.

49 Brough, 1951: 402; Staal, 1986: 38.

30 Voir Gipper et Schmitter, 1985: 28 sq.

31 Voir notre étude «Panini’s view of meaning and its Western counter-
part», a paraitre dans les actes du congrés ‘Models of Meaning’, tenu en Bul-
garie en 1988.

52 La grammaire sanscrite de Colebrooke (1805a), connue de Bopp, suit
étroitement la grammaire de Panini et préserve ce trait de celle-ci.



132 ETUDES DE LETTRES

BIBLIOGRAPHIE

ABEYDEERA Ananda (1988): «Jean de Marignolli: L’envoyé du pape au jardin
d’Adam.» In: ‘L’Inde et I’'Imaginaire. Sous la rédaction de Catherine
Weinberger-Thomas. Paris: Ecole des Hautes Etudes en Sciences Sociales,
pp. 57-67.

ADELUNG Johann Christoph (1806): Mithridates, oder allgemeine Sprachkunde
mit dem Vater Unser als Sprachprobe in bey nahe fiinfhundert Sprachen und
Mundarten. Erster Theil. Berlin: Vossische Buchhandlung.

ALLCHIN Bridget and ALLCHIN Raymond (1982): The Rise of Civilization in
India and Pakistan. Cambridge University Press. 1985. (Cambridge World
Archaeology.)

ANQUETIL DUPERRON Abraham (1771): Zend-Avesta, ouvrage de Zoroastre.
Tome premier. Paris.

BAILLY Jean Sylvain (1775): Histoire de I’astronomie ancienne. Seconde édi-
tion. Paris. 1781.

BAILLY Jean Sylvain (1777): Lettres sur ’origine des sciences, et sur celle des
peuples de I’ Asie, adressées & M. Voltaire. Londres et Paris.

BAILLY Jean Sylvain (1805): Lettres sur I’ Atlantide de Platon, et sur I’ancienne
histoire de I’Asie. Nouvelle édition. Paris.

BARTH A. (1879): Les religions de I'Inde. Paris: G. Fischbacher.

BECHERT Heinz (1986): «Die Lebenszeit des Buddha — das 4lteste feststehende
Datum der indischen Geschichte?» Nachrichten der Akademie der Wissen-
schaften in Gottingen. I. Philologisch-historische Klasse. Jahrgang 1986,
Nr. 4. Pp. 127-184.

BEER Ellen J. (1975): «Les vitraux du Moyen Age de la cathédrale.» = Biaudet
et al., 1975: 221-255.

BERNIER Frangois (1670-1671): Voyage dans les états du Grand Mogol. Fayard.
1981.

BESTERMAN Theodore (éd.) (1964): Voltaire’s Correspondence. Vol. XCII
(September - December 1775). Genéve: Institut et Musée Voltaire.

BIAUDET Jean-Charles et al. (1975): La Cathédrale de Lausanne. Berne: Société
d’Histoire de I’Art en Suisse. (Bibliothéque de la Société d’Histoire de 1’ Art
en Suisse, 3.)

BLOOMFIELD Leonard (1970): Le langage. Paris: Payot. Traduit de ’américain
par Janick Gazio.

BOUCHON Geneviéve (1988): «L’image de I’Inde dans I’Europe de la Renais-
sance.» In: L’Inde et I’Imaginaire. Sous la rédaction de Catherine Weinber-
ger-Thomas. Paris: Ecole des Hautes études en Sciences sociales. Pp. 69-90.

BRONKHORST Johannes (1980): «The role of meanings in Panini’s grammar. »
Indian Linguistics 40 (1979), 146-157.

BRONKHORST Johannes (1981): «The orthoepic diaskeuasis of the Rgveda and
the date of Panini.» Indo-Iranian Journal 23, 83-95.



L’ INDIANISME ET LES PREJUGES OCCIDENTAUX 133

BRONKHORST Johannes (1982): «The variationist Panini and Vedic.» Indo-Ira-
nian Journal 24, 273-282.

BRONKHORST Johannes (1986): The Two Traditions of Meditation in Ancient
India. Stuttgart: Franz Steiner. (Alt- und Neu-Indische Studien, 28.)

BRONKHORST Johannes (1987): Compte-rendu de Die vedischen Zitate im
Vyakarana-Mahabhasya, de W. Rau. Kratylos 32, 52-57.

BRONKHORST Johannes (1987a): Compte-rendu de Ellipsis and Syntactic Over-
lapping, de M.M. Deshpande. Indo-Iranian Journal 30, 296-301.

BROUGH John (1951): «Theories of general linguistics in the Sanskrit gramma-
rians.» (Transactions of the Philological Society (1951), 26-27.) Réimpr. in:
A Reader on the Sanskrit Grammarians, de J.F. Staal (réd.). Cambridge,
Massachusetts, and London, England: MIT Press. Pp. 402-414.

BRUMFITT J.H. (1963): Voltaire, La Philosophie de I’histoire. Genéve: Institut
et Musée Voltaire. (Studies on Voltaire and the Eighteenth Century, 28.)

BURNOUF Eugeéne (1833): «De la langue et de la littérature sanscrite.» Revue
des Deux Mondes, deuxiéme série, tome premier, pp. 264-278. (Réimpr.
Kraus Reprint, Nendeln /Liechtenstein, 1969.)

COLEBROOKE H.T. (1801): «On the religious ceremonies of the Hindus, and of
the Brihmens especially. Essay I1.» Asiatic Researches 7, 232-285. Réimpr.:
Miscellaneous Essays. Vol. I. London: Wm.H. Allen. 1837. Pp. 148-202.

COLEBROOKE H.T. (1805): «On the Védas, or sacred writings of the Hindus. »
Asiatic Researches 8, 369-476. Réimpr.: Miscellaneous Essays. Vol. I. Lon-
don: Wm. H. Allen. 1837. Pp. 9-113.

COLEBROOKE H.T. (1805a): A Grammar of the Sanscrit Language. Volume I.
Calcutta.

DAVIS Samuel (1790): «On the astronomical computations of the Hindus.»
Asiatick Researches 2, 225-287. (Réimpr. Cosmo Publications, New Delhi,
1979, 2, pp. 175-226.)

DE PAUW Cornelius (1772): Recherches philosophiques sur les Américains.
Tome II. Nouvelle édition, corrigée et considérablement augmentée. Cleve.

DOW Alexander (1768): The History of Hindostan, translated from the Persian.
A new edition in three volumes. London 1803.

ETIEMBLE (1988): L’Europe chinoise. I. De ’Empire romain a Leibniz. Galli-
mard.

FILLIOZAT Jean (1981): «La valeur des connaissances gréco-romaines sur
I’Inde.» Journal des Savants 1981, 97-135.

FILLIOZAT Pierre-Sylvain (1988): Grammaire sanskrite paninéenne. Paris:
Picard. (Collection Connaissance des Langues.)

GIPPER Helmut et SCHMITTER Peter (1985): Sprachwissenschaft und Sprach-
philosophie im Zeitalter der Romantik. Ein Beitrag zur Historiographie der
Linguistik. Tiibingen: Gunter Narr. 2., verbesserte Auflage. (Tiibinger Bei-
trdge zur Linguistik, 123.)

GLASENAPP Helmuth von (1954): Kant und die Religionen des Ostens.
Kitzingen/Main: Holzner. (Beihefte zum Jahrbuch der Albertus-Universitét
Konigsberg/Pr., V.)

GONDA Jan (1975): Vedic Literature (Samhitas and Brahmanas). Wiesbaden:
Otto Harrassowitz. (A History of Indian Literature, Vol. I, Fasc. 1.)



134 ETUDES DE LETTRES

HALBFASS Wilhelm (1981): Indien und Europa. Perspektiven ihrer geistigen
Begegnung. Basel - Stuttgart: Schwabe.

HERDER Johann Gottfried (1785): Ideen zur Philosophie und Geschichte der
Menschheit. Zweiter Theil. Réimpr.: Herders Simmtliche Werke, hrsg. von
Bernhard Suphan. Bd. 13. Berlin: Weidmannsche Buchhandlung. 1887.
Pp. 205-484.

HOLWELL J.Z. (1765-1767): Interesting Historical Events Relative to the Pro-
vinces of Bengal and the Empire of Indostan. Part I. The Second Edition
Corrected, with a Supplement. London 1766. Part II. London 1767.

JONES William (1790): «A supplement to the essay on Indian chronology.»
Asiatick Researches 2, 389-417. (Réimpr. Cosmo Publications, New Delhi,
1979, 2, pp. 303-314.)

KOPF David (1969): British Orientalism and the Bengal Renaissance. The Dyna-
mics of Indian Modernization 1773-1835. Berkeley and Los Angeles: Univer-
sity of California Press.

KUPER Adam (1988): The Invention of Primitive Society: Transformations of
an Illusion. London, New York: Routledge.

LANGLOIS Alexandre (1848): Rig-Véda, ou livre des hymnes traduit du sans-
crit. Tome premier. Paris: Librairie de Firmin Didot Freéres.

LUDEKE H. (1930): Ludwig Tieck und die Briider Schlegel. Briefe mit Einlei-
tung und Anmerkungen. Frankfurt am Main: Joseph Baer.

MAINE Henry (1861): Ancient Law. London, New York: Everyman’s Library.
1972.

MARSHALL P.J. (éd.) (1970): The British Discovery of Hinduism in the
Eighteenth Century. Cambridge University Press.

MAYRHOFER Manfred (1983): Sanskrit und die Sprachen Alteuropas. Zwei
Jahrhunderte des Widerspiels von Entdeckungen und Irrtiimmern. Nachrich-
ten der Akademie der Wissenschaften in Gottingen, 1983, Philologisch-His-
torische Klasse. Pp. 121-154 (C13-C34J). Gottingen: Vandenhoeck &
Ruprecht.

MERKEL Rudolf F. (1948): «Schopenhauers Indien-Lehrer.» XXXII.
Schopenhauer-Jahrbuch. Bad Oeynhausen - Leipzig - Frankfurt a.M. - Ber-
lin: August Lutzeyer. Pp. 158-181.

MOUNIN Georges (1985): Histoire de la linguistique des origines au XX¢ siécle.
4¢ édition corrigée. Paris: Presses Universitaires de France.

MULLER Max (éd.) (1849): Rig-Veda-Sanhita, the Sacred Hymns of the Brah-
mans, together with the commentary of Sayanacharya. Volume I. London:
W.H. Allen.

MULLER Max (1860): A History of Ancient Sanskrit Literature. Second Edi-
tion, Revised (de la premiére édition de 1859). London: Williams & Norgate.

MULLER F. Max (1883): India - What Can It Teach Us? New Edition. London.
1892.

MYLIUS Klaus (1970): «Zur absoluten Datierung der mittelvedischen
Literatur.» Neue Indienkunde / New Indology. Festschrift Walter Ruben
zum 70. Geburtstag. Berlin: Akademie-Verlag. Pp. 421-431.

MYLIUS Klaus (1983): Geschichte der Literatur im alten Indien. Leipzig: Philipp
Reclam.



L’INDIANISME ET LES PREJUGES OCCIDENTAUX 135

NEUMANN Giinter (1967): Indogermanische Sprachwissenschaft 1816 und 1966.
Innsbruck. (Innsbrucker Beitrdge zur Kulturwissenschaft, Sonderheft 24.)

NEVE M.F. (1842): Etudes sur les Hymnes du Rig-Véda. Avec un choix
d’hymnes traduits pour la premiére fois en francais. Louvain: Librairie
ancienne et moderne de J.B. Ansiau.

NORK F. [= F.A. Korn] (1836): Braminen und Rabbinen, oder: Indien das
Stammland der Hebréder und ihrer Fabeln. Eine Beweisfiihrung fiir Bibel-
Exegeten und Geschichtsforscher. Meissen: F. W. Goedsche.

NORMANK.R. (1987): Compte rendu de Parpola, 1985. Acta Orientalia 48, 194-
198.

NORMAN K.R. (1988): «Symposium on the date of the Buddha.» Buddhist
Studies Review 5, 149-154.

PALLAS P.S. (1777): Observations sur la formation des montagnes et les chan-
gements arrivés au globe, particuliérement a I’égard de I’empire russe. Peters-
bourg.

PALMEZEAUX A.M.C. (éd.) (1810): Recueil de piéces intéressantes..., Quvrage
posthume de Sylvain Bailly. Paris.

PARPOLA Asko (1985): The Sky-Garment. A Study of the Harappan religion
and its relation to the Mesopotamian and later Indian religions. Helsinki.
(Studia Orientalia, edited by the Finnish Oriental Society, 57.)

PHILLIPS J.R.S. (1988): The Medieval Expansion of Europe. Oxford Univer-
sity Press.

RAU Wilhelm (1983): Zur vedischen Altertumskunde. Wiesbaden: Franz Stei-
ner. (Akademie der Wissenschaften und der Literatur, Mainz. Abhandlun-
gen der Geistes- und Sozialwissenschaftlichen Klasse, Jahrgang 1983, Nr. 1.)

RENFREW Colin (1987): Archaeology and Language. The Puzzle of Indo-Euro-
pean Origins. London: Jonathan Cape.

RENOU Louis (1947): Les écoles védiques et la formation du Veda. Paris: Impri-
merie Nationale. (Cahiers de la Société Asiatique, IX.)

ROCHER Ludo (1984): Ezourvedam. A French Veda of the Eighteenth Century.
Edited with an Introduction. Amsterdam / Philadelphia: John Benjamins.
(University of Pennsylvania Studies on South Asia, 1.)

ROCHER Rosane (1983): Orientalism, Poetry, and the Millennium. The check-
ered life of Nathaniel Brassey Halhed 1751-1830. Delhi: Motilal Banarsidass.

ROTH Rudolph (1846): Zur Litteratur und Geschichte des Weda. Stuttgart: A.
Liesching.

SAINT-HILAIRE Barthélemy (1853): (article sans titre sur les Vedas). Journal
des Savants, 1853, 389-406.

SCHAYER Stanislaw (1937): Compte-rendu de Chandogya-Upanisad, tradu-
zione e note, par V. Papesso. (Polski Biuletyn Orientalistyczny 1, 95-98.)
Réimpr.: O filozofowaniu Hinduséw (On Philosophizing of the Hindus).
Edited by Marek Mejor. Warsaw: Polish Scientific Publishers. 1988.
Pp. 515-518.

SCHLEGEL Friedrich (1803): «Reise nach Frankreich.» Kritische Friedrich-
Schlegel-Ausgabe 7, eingeleitet und herausgegeben von Ernst Behler. Miin-
chen -Paderborn - Wien: Ferdinand Schoningh; Ziirich: Thomas. 1966.
Pp. 56-83.



136 ETUDES DE LETTRES

SCHLEGEL Friedrich (1805-1806): Vorlesungen iiber Universalgeschichte, Mit
Einleitung und Kommentar herausgegeben von Jean-Jacques Anstett. Miin-
chen - Paderborn - Wien: Ferdinand Schoningh; Ziirich: Thomas. (Kritische
Friedrich-Schlegel-Ausgabe 14/2.)

SCHLEGEL Friedrich (1808): Uber die Sprache und Weisheit der Inder. In: Kri-
tische Friedrich-Schlegel-Ausgabe 8. Miinchen - Paderborn - Wien: Ferdi-
nand Schoningh; Ziirich: Thomas. 1975.

SCHRADER F. Otto (1935): «Vedanta and Samkhya in primitive Buddhism.»
Indian Culture 1, 543-552. Réimpr.: Kleine Schriften (Franz Steiner, Wiesba-
den, 1983) pp. 119-128.

SEDLAR Jean W. (1980): India and the Greek World. A study in the transmis-
sion of culture. Totowa, New Jersey: Rowman and Littlefield.

STAAL Frits (1986): The Fidelity of Oral Tradition and the Origins of Science.
Amsterdam - Oxford - New York: North-Holland Publishing Company.
(Mededelingen der Koninklijke Nederlandse Akademie van Wetenschappen,
Afd. Letterkunde, Nieuwe Reeks, Deel 49 - No. 8.)

STRUC-OPPENBERG Ursula (1975): «Einleitung - iiber die Sprache und Weis-
heit der Indier.» In: Kritische Friedrich-Schlegel-Ausgabe. Achter Band:
Studien zur Philosophie und Theologie. Eingeleitet und herausgegeben von
Ernst Behler und Ursula Struc-Oppenberg. Miinchen - Paderborn - Wien:
Ferdinand Schoningh; Ziirich: Thomas. Pp. CLXXXVII - CCXXXII.

THIEME Paul (1982): «Meaning and form of the ‘grammar’ of Panini.» Studien
zur Indologie und Iranistik 8/9, 3-34.

WEBER Albrecht (1852): Akademische Vorlesungen iiber Indische Literatur-
geschichte. Berlin: Ferd. Diimmler.

WEINBERGER-THOMAS (1988): «Introduction: Les yeux fertiles de la
mémoire. Exotisme indien et représentations occidentales.» In: L’Inde et
I’'Imaginaire. Sous la rédaction de Catherine Weinberger-Thomas. Paris:
Ecole des Hautes études en Sciences sociales. Pp. 9-31.

WILFORD Francis (1799): «On the chronology of the Hindus.» Asiatic Resear-
ches 5, 241-295. (Réimpr. Cosmo Publications, New Delhi, 1979.)

WILLSON A. Leslie (1964): A Mythical Image. The Ideal of India in German
Romanticism. Durham, N.C.: Duke University Press.

WILSON H.H. (1854): Rig-Veda Sanhita, ... Second Ashtaka,... translated
from the original Sanskrit. London: Wm.H. Allen.

WINDISCH Ernst (1917-1920): Geschichte der Sanskrit-Philologie und indischen
Altertumskunde. Erster Teil. Strassburg: Karl J. Triibner. 1917. Zweiter
Teil. Berlin - Leipzig: Walter de Gruyter. 1920.

WINTERNITZ Moriz (1908): Geschichte der Indischen Literatur. Band I. Stutt-
gart: K.F. Koehler. 1968.

WITZEL Michael (1987): «The case of the shattered head.» Studien zur Indolo-
gie und Iranistik 13/14 (Festschrift Wilhelm Rau), 363-415.

ZIMMERMANN E. A.W. (1778, 1783): Geographische Geschichte des Menschen
und der allgemein verbreiteten vierfiissigen Thiere, nebst einer hieher gehori-
gen Zoologischen Weltcharte. Leipzig. Theil I, 1778; Theil II, 1783.

J. B.



	L'indianisme et les préjugés occidentaux

