
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1989)

Heft: 2

Artikel: Littérature latino-américaine, hispano-américaine, ibéro-américaine,
indo-américaine? : De l'Amérique dite latine ou du labyrinthe de
l'identité

Autor: Gimelfarb, Norberto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870653

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870653
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LITTÉRATURE LATINO-AMÉRICAINE,
HISPANO-AMÉRICAINE, IBÉRO-AMÉRICAINE,

INDO-AMÉRICAINE? DE L'AMÉRIQUE DITE LATINE OU
DU LABYRINTHE DE L'IDENTITÉ

La multiplicité même des appellations de cette partie de l'Amérique constitue

un problème en soi. Si on ajoute que des êtres humains aux origines très
diverses sont censés trouver une partie de leur identité individuelle ainsi que leur
identité communautaire continentale à travers ce foisonnement de dénominations,

on se retrouve au sein de ce labyrinthe qui est bien plus qu'une image et un
symbole communs à l'œuvre de nombreux écrivains, dont les plus notoires sont
O. Paz et J.L. Borges. Le labyrinthe pourrait être la réalité même au sein de
laquelle les identifications menant à l'identité doivent avoir lieu. Il ne semble pas
y avoir de fil d'Ariane en vue.

Le Mexique indépendant, de façon plus ou moins
explicite, prolonge la tradition aztèque-castillane,
centraliste et autoritaire.

Octavio Paz

Le fait que nous sommes des Européens en exil est
un avantage, puisque nous ne sommes attachés à
aucune tradition locale.

Jorge Luis Borges

L'Amérique Latine et sa littérature à l'enseigne des littératures
minoritaires? Quelque trois cents millions d'habitants, tout un
continent — ou presque — et...? On a beau consulter des
encyclopédies ou des dictionnaires, on ne saurait trouver une définition

du mot qui vous permette d'y inclure une communauté aussi
énorme. Quand ce n'est pas le nombre qui vous en empêche, c'est
le fait que l'on vous définit les minorités par rapport à la Nation
ou à l'Etat: «Collectivité de race, de langue ou de religion,
caractérisée par un vouloir-vivre collectif, englobée dans la population
majoritaire d'un Etat dont ses affinités tendent à l'éloigner», c'est



52 ÉTUDES DE LETTRES

la définition donnée par le Petit Robert1, tirée du vocabulaire
juridique de Capitant. On peut admettre que la dénomination
«Amérique Latine» recouvre, et occulte en même temps, une
réalité bien moins saisissable que l'existence même de ce mot ne
laisse soupçonner. Car en «Amérique Latine» même, la
conscience d'une entité qui engloberait la vingtaine large de pays qui la
constituent, est bien plus faible que celle des Européens par
rapport à l'entité européenne. Cette «Amérique Latine» nous
semble avoir une consistance et une cohérence bien plus fortes
dans la conscience des non-Latino-américains, que dans l'idée
que s'en font les, disons le mot, prétendus «Latino-américains».
Cela bien que les intéressés se reconnaissent volontiers dans cette
appellation quelque peu incontrôlée. Alors? Depuis sa séparation
d'avec les puissances coloniales, l'Espagne et le Portugal, les
habitants de cet immense domaine n'ont cessé de se poser des
problèmes identitaires2. Que cela soit le lot du colonisé et du décolonisé,

les livres d'Albert Memmi à ce sujet en ont fait largement la
démonstration. Seulement les sociétés qui allaient devenir
«Latino-américaines», ne sont à leurs débuts, que des agglomérats

humains tenus par leur commune appartenance aux couronnes

espagnole et portugaise et à la religion catholique. De ce
ciment enlevé par leur indépendance du pouvoir colonial, il ne
restera que la religion... Ce seront alors des guerres civiles,
souvent longues, dont quelques-unes interminables, opposant des

régions géographiques aux intérêts et aux traits culturels différents

(villes côtières commerçantes, où l'on voit la naissance des

bourgeoisies compradoras, contre hinterland producteur), cela se
mêlant souvent à des tensions surgies de la composition raciale
des groupes opposés (villes côtières souvent plus «blanches» que
le hinterland). Etroitement mêlés à ces guerres civiles, des groupes
de ce qu'aujourd'hui nous appelons «intellectuels», lancent l'idée
qu'il ne peut y avoir de vraie libération, de véritable indépendance
de l'Espagne, sans un rejet total de ce qui peut identifier les
nouvelles nations américaines à l'ancien colonisateur. Ce sont des

groupes très minoritaires que ceux-là, mais ils façonneront la
culture officielle des pays américains jusqu'à nos jours. Qui plus
est, certains d'entre eux occuperont des fonctions politiques
importantes dans leurs pays respectifs, une fois la balkanisation
des ex-colonies passée dans les faits.

Ce qui compte, c'est que le petit monde culturel latino-
américain charrie depuis sa naissance au XIXe siècle un double
rejet identitaire: le rejet de l'identité espagnole et celui de recon-



LITTÉRATURES DE L'AMÉRIQUE LATINE 53

naître une identité «digne» à la majorité des habitants de leurs
terres d'alors — cela n'a pas beaucoup changé de nos jours:
Indiens, Noirs, Métis (de Blanc et d'Indien, de Blanc et de Noir,
de Noir et d'Indien, des trois groupes à la fois). C'était une
manière de rejeter leur propre identité, car certains d'entre eux
étaient métissés — de Blanc et d'Indien le plus souvent. Les
hommes de lettres sont restés depuis à la recherche d'une identité
qu'ils ont puisée dans la culture livresque, faute de pouvoir la
concrétiser dans les faits — exception faite de l'Argentine, de
l'Uruguay et du Chili (celui-ci dans une moindre mesure). Cette
culture, c'est à la France qu'ils l'ont surtout demandée, à l'Angleterre,

aux Etats-Unis. La France avait donné l'armature idéologique

de la révolte contre les Espagnols, l'Angleterre son appui
intéressé — elle voulait occuper la place économique de l'Espagne
face aux anciennes colonies, elle y réussissait largement —, les
Etats-Unis n'étaient alors un modèle que pour une minorité de la
minorité cultivée, mais suscitaient déjà une grande admiration
mêlée d'animosité auprès du grand nombre.

Vers 1875, lorsqu'un Colombien décide d'appeler «latine»
l'Amérique de langue espagnole, portugaise et française, l'adjectif

semble être pris pour le faire jouer en opposition à celui
d'anglo-saxonne qui caractérise l'Amérique du Nord3. Les temps
ont changé et les nations latino-américaines s'acheminent vers
une certaine réconciliation avec l'Espagne. Les théories
racistes commencent à travailler les esprits et la notion de latinité
va prendre, au tournant du siècle, un sens nouveau aux
Amériques. Jusque-là, les écrivains s'identifient surtout par rapport à
la culture française. Désormais, leur rejet des éléments indiens,
noirs et métissés de leurs pays trouvera des arguments «scientifiques»,

leur rapport aux Etats-Unis sera changé par l'idée d'une
latinité «spirituelle», dont les sources remontent à l'Empire
Romain, opposée à une non-spiritualité anglo-saxonne, incarnée
notamment par les Etats-Unis. Dans cette nouvelle latinité,
l'Espagne spirituelle retrouve une place d'honneur. Et à
l'ancienne image négative de l'Espagne, se superpose celle de la
«Mère Patrie». Si les écrivains suivent ces modes culturelles et
politiques à la fois, le moment est passé où les fondateurs de la vie
culturelle des nouvelles nations étaient aussi aux premiers rangs
de la vie politique. Les politiciens sont plus que jamais éloignés de
l'idée d'une unité continentale. Comme à peu près tout le monde
dans cette Amérique Latine des débuts du XXe siècle : du côté
hispanophone le qualificatif «latine» équivaut à hispanophone, du



54 ÉTUDES DE LETTRES

côté lusophone on est à peine plus généreux — mais on l'est, en
fin de compte —, du côté francophone l'idée d'une latinité
continentale est pour ainsi dire inexistante.

Le lecteur averti se demande pourquoi notre discours oscille
entre l'inclusion et l'exclusion du Brésil dans l'entité «latino-
américaine». Il a bien raison: c'est un pur reflet de la conscience
ambiguë que les intéressés eux-mêmes ont du phénomène. C'est
aussi un effet des diverses secousses que l'entité va connaître
pendant le XXe siècle. Et ces secousses laisseront une traînée de
dénominations, anciennes les unes, nouvelles les autres. Au
moment de cette première réconciliation avec l'Espagne, les échos
des divers anarchismes et des socialismes, mêlés aux évidences
qu'on commence à percevoir sur place, font ressortir les plaies
historiques et raciales, les énormes disparités de revenus, les injustices

flagrantes. Le développement des sciences anthropologiques,
joint en Europe à l'engouement pour les exotismes et le
«primitif», ajoute à l'ouverture des esprits: les écrivains se tournent
de plus en plus vers le monde indigène et le monde noir des
Amériques, c'est-à-dire le monde des opprimés4. Alors font une
apparition éclatante les dénominations: Indo-amérique et Afro-
amérique, à partir des années vingt. Un peu auparavant l'idée du
Nouveau Monde avait tenté certains écrivains, d'où une école
appelée mundonovismo5, de même que le mot criollo avait donné
criollismo. Voilà qu'un mot aussi lié aux Amériques que criollo —
créole en français — n'a jamais donné lieu à une dénomination
appliquée à tout le continent! Pourtant, elles n'ont pas manqué.
Ainsi les Indes ou le Nouveau Monde — Mundus Novus — des
débuts seront concurrencées par Amérique, qui s'imposera. Le
morcellement colonial laissera des Amériques espagnole, portugaise,

française, britannique, hollandaise, danoise. La décolonisation

mettra en question des noms comme Amérique hispanique
et Amérique espagnole, qui ont donné la forme synthétique
espagnole Hispanoamérica. Les intéressés lui préféreront Amérique
latine ou le synthétique Latinoamérica à côté des quelques variantes
phonétiques du mot sud en espagnol: América del Sur, América
del Sud et les synthétiques Sudamérica et Suramérica (celui-ci est
rare). Tout cela a permis aux Etats-Unis de confisquer à leur
profit la dénomination Amérique tout court. Peut-on alors
insister qu'on l'appelle Amérique du Nord? C'est oublier que le
Mexique et le Canada sont eux aussi, du point de vue
géographique, en Amérique du Nord. Restent les noms proposés
pendant notre XXe siècle: Indoamérica, dû au Péruvien Raul Haya



LITTÉRATURES DE L'AMÉRIQUE LATINE 55

de la Torre, et Afroamérica, que personne n'a jamais songé à

appliquer à l'ensemble américain. Si c'est l'ensemble qui nous
préoccupe, nous devons ajouter l'Amérique de langue portugaise,
ce continent, ou presque, qu'est le Brésil. De par leur histoire, les
Brésiliens ont eu moins de scrupules à se laisser identifier à leur
«Mère patrie», le Portugal, mais non moins de problèmes et de
luttes pour affirmer une identité proprement brésilienne, distincte
clairement de celle que leur laissait l'héritage colonial. Si les deux
moitiés de YAmérique Ibérique — Iberoamérica —, celle de
langue espagnole et celle de langue portugaise, ont mis longtemps
à se rencontrer vraiment entre elles, et à se rendre compte que
leurs problèmes identitaires étaient bien semblables, c'est qu'elles
partageaient à leur insu les méandres du fleuve des appellations et
les couloirs du même labyrinthe.

Aux extrêmes géographiques de l'Amérique de langue
espagnole, le Mexicain Octavio Paz et l'Argentin Jorge Luis Borges
ont créé des univers littéraires où le symbole et l'image du
labyrinthe occupent une place centrale. Il y a dans l'œuvre de Paz une
quête identitaire qui ne fait pas de doute, à la fois de l'identité
mexicaine et de l'identité latino-américaine. Nous verrons plus
loin qu'il revendique un recours parallèle à latino-américain et à
hispano-américain, pour désigner deux facettes différentes de
Videntité continentale. L'œuvre de Borges, de son côté, n'admet
pas une lecture globale comme quête identitaire. Certes, l'œuvre
de jeunesse, jusqu'en 1935, n'est en grande partie qu'une recherche

passionnée de l'identité argentine, les œuvres de la maturité
ne se préoccupent que très partiellement de ce problème. Un coup
d'œil sur les épigraphes qui ouvrent notre étude suffit à la constatation

que Borges a bien peu le souci d'une identité continentale.
Tandis que Paz s'attache à des traditions, Borges, lui, s'en détache

et se pose en «Européen en exil». Auraient-ils un fil d'Ariane,
aussi ténu fût-il, à nous offrir?

Lors d'une conférence prononcée en 1976, à l'Université de
Yale, Etats-Unis, Paz nous donne sa version du fil d'Ariane, sous
le titre: «Alentours de la littérature hispano-américaine»6:

Voilà notre sujet. Les doutes commencent par son nom:
littérature latino-américaine, ibéro-américaine, hispano-américaine,

indo-américaine » Il constate tout de suite que la
consultation des dictionnaires de langue espagnole n'éclaire pas du
tout notre lanterne au sujet de ces quatre dénominations. Les
dictionnaires faits en Espagne, dont celui de l'Académie
Espagnole, n'ont pas d'entrée pour «latino-américain» non plus
que pour «indo-américain».



56 ÉTUDES DE LETTRES

Pour des raisons «qui sont plutôt d'ordre historique et patriotique

que linguistique» (In/26), souligne Paz, les Espagnols ont
toujours refusé de reconnaître la validité de ces dénominations.
En effet, pour eux, l'Amérique espagnole ou hispanique ne saurait

nier son hispanité foncière de par son histoire, sa langue, sa

religion, sa race. Le mot race vous fait-il tiquer? Le 12 octobre,
l'anniversaire de la découverte colombienne s'appelle en espagnol
Dla de la Raza. Le mot est pris dans son sens de «famille, origine,
lignage, sang» pour mieux souligner les attaches profondes de
l'Amérique et de l'Espagne. Voilà pourquoi les dictionnaires faits
en Espagne n'ont d'entrée que pour «hispanoamericano» et
«iberoamericano» — pas tous, d'ailleurs, vérification faite, pour
«iberoamericano», défini comme s'appliquant aux peuples
américains qui ont fait partie des royaumes d'Espagne et du Portugal.
Et Paz de remarquer, à propos des intéressés par ces définitions :

«L'immense majorité des Brésiliens et des Hispano-américains
n'accepte pas cette définition et préfère le mot latino-américain.»
(In/25). Protestation véhémente de Borges dans une interview de
1978 : «Mais l'Amérique latine n'existe pas Je me sens Argentin,
ce qui n'a rien à voir avec les Mexicains ou les Cubains, car nos
histoires sont totalement différentes.»7

Compte tenu du penchant de Borges pour les boutades et les

exagérations lorsqu'il accorde des interviews, on peut poursuivre
la citation: «Ethniquement nous sommes très éloignés. Au Pérou,
au Mexique, il y a des races indigènes. Chez nous, en Argentine,
c'est un pays d'hommes blancs.» (ML 148:21). Pas d'Amérique
latine? Borges n'a pas souvent tenu des propos aussi tranchés,
bien qu'il ne soit pas loin de sa vérité. D'abord, parce qu'il se sent
Argentin avant tout et que, partant, il est un «Européen en exil»,
pour reprendre les termes de notre épigraphe, tirée d'un recueil de
dialogues, c'est-à-dire d'interviews, datant de 19848. Ne dit-il pas,
à propos de son argentinité, lors d'une interview de 1969: «Ici,
nous n'avons pas de population indigène, et nous sommes tous,
plus ou moins, des Européens dépaysés.»9 «Dépaysés» doit
s'entendre ici au sens ancien du verbe, c'est-à-dire «exilés».
L'outrance même des propos borgésiens les ferait passer pour
racistes. Ils appellent plutôt des éclaircissements et des nuances.
D'abord, libre à lui de se défendre qu'on l'identifie comme latino-
américain. Paz lui-même parle d'une immense majorité consentante;

Borges se situe dans la minorité, ce qui chez lui est cou-
tumier. Son idée que les écrivains appartiennent à une minorité
universelle, d'autant plus minoritaire dans ce continent américain



LITTÉRATURES DE L'AMÉRIQUE LATINE 57

où les illettrés sont presque partout légion, se voit ainsi confortée.
Qui plus est, il se pose en quelque sorte comme étranger à tout
cela, ce qui pourrait n'être qu'un trait personnel. Ce n'est pas
tout à fait le cas, il se dit Argentin, mais le pays auquel ces propos
renvoient est loin d'être «un pays d'hommes blancs»; l'élément
métissé d'Espagnol et d'Indien y est considérable, sinon majoritaire.

Plutôt que l'Argentin, c'est le Porteno qui parle par la
bouche de Borges. Sont surnommés Portenos les habitants de
Buenos Aires — nous proposons à ce sujet le néologisme
Portègne10. Déjà les fondateurs de la vie culturelle argentine, des

Portègnes pour la plupart, se distinguaient par leur virulence à

vouloir couper les liens des colonies avec l'Espagne et à proposer
des changements radicaux d'identité communautaire, le Facundo
(1845) de Sarmiento, en est témoin. (Sarmiento n'était pas
Portègne, et s'est débattu toute sa vie dans des problèmes d'identité
communautaire, ayant assimilé pas mal des tics identitaires des

Portègnes A la question sur le paysage auquel serait liée pour
lui l'Argentine, Borges répond: «Je pense donc surtout à la
plaine, à la ville de Buenos Aires, à Montevideo que j'aime
beaucoup; car s'il n'y a pas d'Amérique Latine, il y a une identité
commune à l'Argentine et à l'Uruguay». (ML 148:22). Les

propos sont tirés de l'interview de 1969. L'Argentine de Borges
serait plutôt réduite à Buenos Aires et à ses environs — la plaine.
La commune identité de l'Uruguay et de l'Argentine a deux racines

pour Borges: l'une d'ordre familial, l'autre, historique. Il a,
comme certains Argentins de vieille souche, de la famille sur
l'autre rive du Plata, et pour lui, comme pour tout le monde, il y a
communauté raciale entre Argentins et Uruguayens, gens de
souche européenne qui «descendent tous d'un bateau», selon une
vieille plaisanterie rioplatéenne. Pas étonnant alors que les Argentins

des provinces éloignées de Buenos Aires trouvent la ville quelque

peu «étrangère», étrangère à la communauté nationale et
même continentale, en ce que les Portègnes se veulent Blancs et
non pas métissés comme tout un chacun. Buenos Aires est, pour
tout dire, une ville européenne. Mais là, c'est «européenne» avec
force guillemets, car c'est la version latino-américaine du terme
européen.

Les protestations de Borges touchent non seulement aux côtés
ethniques de l'identité, mais à leur dimension historique aussi. Le
Pérou et le Mexique ont un passé pré-colombien qui pèse lourd
sur l'identité des Péruviens et des Mexicains actuels. L'épigraphe
de Paz est bien parlante à ce sujet: en tant que Mexicain, il se



58 ÉTUDES DE LETTRES

rattache à une double tradition hispanique et aztèque. Borges
peut nier toute attache indigène, parce que la population indigène
de son pays est négligeable aujourd'hui, victime historique des
colonisateurs et des Argentins qui l'ont anéantie au XIXe siècle.
Borges mentionne les Cubains, peut-être pour deux raisons: la
date tardive de l'indépendance cubaine, 1898, et le fait que la
population cubaine est fortement métissée afro-américaine, alors
que l'Argentine n'a qu'un vague reste de population noire et
l'Uruguay qu'une petite minorité. La présence même des Noirs en
Amérique Latine accentue le côté toujours partiel des dénominations

qui se voudraient globales. On serait tenté d'accrocher des

pancartes portant ses dénominations aux couloirs du labyrinthe
qu'on croit avoir parcourus. Paz, toujours à Yale, les passe en
revue, et les écarte, pour n'en retenir qu'une, à l'heure d'identifier

la littérature qui se fait en Amérique Latine. Il écarte ainsi
«indo-américain», trop restreint, et «latino-américain» trop
vaste: «La littérature latino-américaine est celle écrite en
castillan, en portugais et en français, les trois langues latines de notre
continent.» (In/26). Il ajoute: «Presque par élimination le
véritable nom de notre thème nous apparaît: la littérature hispano-
américaine est celle des peuples américains qui ont comme langue
le castillan. C'est là une définition historique, mais, surtout, c'est
une définition linguistique. Cela ne pouvait pas être autrement : la
réalité de base et déterminante d'une littérature c'est la langue.»
(In/26) Paz aboutit ainsi à une identité dichotomique : les Latino-
américains deviennent Hispano-américains lorsqu'ils font de la
littérature. Ce dilemme est celui de tous les Latino-américains.
Consciemment, une minorité y a mis tout ce qui pouvait la
distinguer des anciens colonisateurs (et des néo-colonisateurs aussi,
européens ou américains du nord), inconsciemment, la majorité a
suivi. Elle a beau être bancale l'identité latino-américaine chèrement

conquise, on ne saurait la laisser se diluer dans les
résonances extra-linguistiques de l'identité hispano-américaine. C'est
là un sentiment répandu en Amérique Latine, dont Paz se fait
l'écho. «La réalité littérature ne coïncide jamais entièrement avec
les réalités nation, état, race, classe ou peuple.» (In/26), une
manière de poser des jalons autour de cette réalité si bizarre qu'il
adjective «littérature», et qui lui permet d'enfiler des paradoxes
bien borgésiens : «II n'y a pas de peuples sans littérature mais il y a
de la littérature sans peuple. C'est là, par ailleurs, la destinée
finale de toutes les littératures : être des oeuvres vivantes écrites en
langues mortes. L'immortalité des littératures est abstraite et on



LITTÉRATURES DE L'AMÉRIQUE LATINE 59

l'appelle bibliothèque.» (In/26) Le prix à payer pour la sauvegarde

de l'identité latino-américaine revient-il à l'enfermer dans
un labyrinthe borgésien? Ou est-ce une nouvelle version du
labyrinthe de la solitude cher à Paz? On ne saurait oublier que pour
parvenir à sa définition de la littérature hispano-américaine il a dû
en écarter les Indiens: «De toutes façons, indo-américain n'est
pas bon: il se rapporte aux peuples indiens de notre continent;
leur littérature, généralement parlée, est un chapitre de l'histoire
des civilisations américaines.» (In/26).

A la limite, Paz et Borges se rejoignent aussi dans leur manière
de nier l'histoire. Sous des airs conciliateurs — son acceptation
des traditions auxquelles se rattache la littérature américaine —
Paz aboutit à une négation de l'histoire qui lui a été reprochée par
la critique marxiste et marxisante. Des reproches semblables ont
été faits à Borges. Ce n'est pas au nom d'un historicisme orthodoxe

que nous ferons nôtres ces reproches, mais au nom d'une
histoire qui est plus pressante dans ce que l'on appelle le Tiers
Monde que dans l'autre partie du monde. Tiers Monde et dépendance

vont de pair quand on pense aux diverses forces qui
conditionnent l'histoire et le devenir des pays latino-américains.
Latino-américains? Revoilà le labyrinthe des appellations: que
peuvent avoir de «latino»-américain ces Indiens qui le plus
souvent ne parlent même pas une langue latine? C'est pourquoi
cette Amérique dite latine n'apparaît à l'analyse que comme un
aggrégat de populations hétérogènes, alternativement majoritaires

et minoritaires les unes par rapport aux autres, mais généralement

reliées par des rapports d'oppresseur/opprimé, même au
sein de l'institution qui semble être la plus commune à tous ces

groupes : l'Eglise catholique — une Eglise des oppresseurs et une
Eglise des opprimés qui s'affrontent. La présence de l'espagnol
comme langue officielle de tous ces pays masque souvent une réalité

bien autre: celle de groupes parfois majoritaires qui en ont
une connaissance approximative ou bien n'en ont aucune. Cette
réalité ou plutôt cet état de choses plutôt déprimant, fait dire à
Octavio Paz la réalité de la solitude de la minorité constituée par
des écrivains coupés de leur public, ou au moins, d'une large
partie de leur public potentiel: «Je rêve parfois d'une histoire de
la littérature hispano-américaine qui nous raconterait cette vaste
et multiple aventure, presque toujours clandestine, d'une poignée
d'esprits dans l'espace mobile du langage. L'histoire de nos lettres
nous consolerait quelque peu du découragement que suscite en
nous notre histoire réelle.» (In/26).

Norberto GlMELFARB.



60 ÉTUDES DE LETTRES

NOTES

1 Le Petit Robert. Dictionnaire alphabétique et analogique de la langue
française, réd. dir. par A. Rey et J. Rey-Debove, Paris, Le Robert, 1988,

p. 1205. Voir aussi l'article «Minorités» in Encyclopaedia Universalis, Paris,
Encyclopaedia Universalis France, 1975, vol. 11, pp. 72-76, spécialement pp. 72-74.

2 Jean Franco: The Modem Culture of Latin America. Society and the
Artist, London, Penguin, 1970. Voir «Introduction: The Artist and Social
Conscience», pp. 11-23, mais l'œuvre entière constitue un excellent survol des

problèmes d'identité de l'Amérique Latine.
3 Ana Pizarro: «Introducciôn», p. 15. in La literatura latinoamericana

como proceso, coordination d'Ana Pizarro, Buenos Aires, CEDAL, 1985.
4 C'est un moment où les écrivains sont partagés entre des romans à thèse

de modèle naturaliste appliqué à des situations locales, une littérature hispanisante

tournée vers le passé, et diverses écoles avant-gardistes dont celle de la
poésie «negra» ou afro-cubaine, auxquelles il faut ajouter diverses tentatives du
côté du folklore traditionnel, dans des formes littéraires plus traditionnelles elles
aussi.

5 Jean Franco: op. cit. notre note 2, pp. 52-54 pour mundonovismo et
criollismo.

6 In Octavio Paz: In Mediaciones, Barcelona, Seix Barrai, 1981 (1979),
pp. 25-37. C'est nous-même qui traduisons les citations de Paz. Dorénavant les
références à cette étude se font sous cette forme: (In/25), qui se lit
In/Mediaciones p. 25.

7 «Dossier Jorge Luis Borges» in Magazine Littéraire, N° 148, mai 1979,
Paris, p. 21.

8 Osvaldo Ferrari: Borges en diâlogo, Buenos Aires, Grijalbo, 1985.
Ouvrage en cours de traduction en français.

9 «Dossier Jorge Luis Borges» in Magazine Littéraire, N° 259, novembre
1988, Paris, p. 28.

10 Voir notre étude «Jorge Luis Borges, écrivain, Argentin» in Condor.
Revue suisse de culture latino-américaine, N° 2, Hiver 1986-87, Lausanne,
p. 155.

N. G.


	Littérature latino-américaine, hispano-américaine, ibéro-américaine, indo-américaine? : De l'Amérique dite latine ou du labyrinthe de l'identité

