Zeitschrift: Etudes de Lettres : revue de la Faculté des lettres de I'Université de

Lausanne
Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres
Band: - (1989)
Heft: 2
Artikel: La littérature yiddish et un de ses représentants : Isaac Bashevis Singer
Autor: Elikan, Marc
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-870650

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-870650
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA LITTERATURE YIDDISH ET UN
DE SES REPRESENTANTS, ISAAC BASHEVIS SINGER

On ne peut nier I’existence d’une tradition littéraire juive en langue hégémo-
nique. Le cas de Singer est exemplaire en ce sens qu’il écrit en yiddish, langue en
voie de disparition; certaines de ses nouvelles et quelques romans se font 1’écho
de cette préoccupation et de cette volonté de survivre malgré tout. Aprés la
Schoah, il est essentiel de témoigner, pour perpétuer le souvenir des disparus.
Dans cette bréve étude, nous allons aborder le probléme a I’aide de «The Lec-
ture» et Shosha, deux textes qui vont nous permettre de mieux comprendre com-
ment Singer se situe face a cette grave catastrophe qui a durablement bouleversé
le judaisme mondial.

Franz Kafka, dans une lettre 2 Max Brod, datée de juin 1921
et publiée dans sa Correspondance!, évoque la littérature mineure
ou minoritaire. Il nous en propose trois caractéres: «La déterrito-
rialisation de la langue, le branchement de I’individuel sur
I’immédiat politique, I’agencement collectif d’énonciation.?2»
Kafka, quand il en vient au yiddish, affirme que cette langue
serait dédaignée ou redoutée. Ce serait une langue sans gram-
maire, vivant de vocables volés, mobilisés, émigrés, devenus
nomades intériorisant des rapports de force; c’est une langue
greffée, et qui travaille I’allemand tellement du dedans qu’on ne
peut pas la traduire en allemand sans 1’abolir; on ne peut com-
prendre le yiddish qu’en le «sentant», et avec le coeur.

Une littérature juive — littérature minoritaire — en langue
«majeure», ou hégémonique, est-elle concevable? Malgré le peu
de travaux sur le fait minoritaire en littérature, il nous faut recon-
naitre qu’il existe une «condition juive» a l’intérieur de toute
société au sein de laquelle cette minorité vit, de ce fait comment
ne pas poser comme hypothése qu’il existe une littérature juive?

En octroyant aux Juifs la citoyenneté, en faisant de leur reli-
gion une affaire privée, on cherchait & normaliser I’ensemble des



8 ETUDES DE LETTRES

manifestations sociales du groupe, dont ses manifestations artis-
tiques et culturelles. Cette fiction idéologique fut maintenue, sou-
vent contre toute évidence, en Europe occidentale, et tout particu-
lierement en France, jusqu’au cataclysme de la Seconde Guerre
mondiale. Il fallut attendre les années 603 pour que des écrivains
et des critiques s’interrogent explicitement sur I’existence d’une
littérature juive. Pour certains, elle se nourrit de la référence au
passé, de sa nostalgie pour des valeurs révolues et condamnées par
I’histoire.

Peut-on nier I’existence d’une tradition littéraire juive? La
faire dépendre de [’utilisation d’une langue unique, c’est se
méprendre sur la quintessence méme de la culture juive. Le pluri-
linguisme n’est pas un phénomeéne contingent de la vie du peuple,
il lui est intrinséque. C’est 1a une de ses caractéristiques structu-
rales. En dehors d’une bréve période pendant laquelle le peuple
juif n’a utilisé que ’hébreu, toutes les autres époques sont mar-
quées par 1’usage simultané de plusieurs langues, et ceci bien
avant la destruction du Temple. L’hébreu, langue liturgique,
savante, demeure la langue de I’unité dans la diversité juive. Les
différents idiomes répondent aux besoins de contact du groupe
avec ’ensemble plus vaste dont il participe, et ceci sur tous les
plans: les Juifs ont, en effet, de tout temps, utilisé a leurs propres
fins les langues de grande circulation culturelle. Enfin, au cours
de sa diaspora, le peuple juif a toujours élaboré des langues
juives, comme le judéo-arabe, le yiddish, langues de fusion qui,
par une subtile alchimie, transmuérent les parlers locaux en un
alliage particulier épousant les exigences spirituelles et profanes,
extrinseques et intrinséques du groupe.

Il est vrai que la littérature juive ne va pas de soi, elle est méme
éminemment problématique, comme I’est ’existence du peuple
qu’elle exprime. Mais elle se développe dans I’une des trois dimen-
sions signalées plus haut (langues juives sacrées, langues juives
profanes, langues des pays d’accueil), le plus souvent dans les
trois a la fois, et dans chacune elle fait preuve d’une grande
vitalité.

Le débat sur I’existence ou la non-existence de littératures
minoritaires fut éludé jusqu’a une période trés récente4. Nous
allons tenter de réfléchir quelque peu sur le probléme avant d’en
arriver a I’exemple d’Isaac Bashevis Singer. Dés 1911, Franz
Kafka, dans le secret de son Journal, avait esquissé’ une théorie
de la littérature minoritaire (qu’il appelait «mineure») qui présen-
tait, selon lui, trois caractéristiques essentielles:



LA LITTERATURE YIDDISH, ISAAC BASHEVIS SINGER 9

I. ANIMATION: a) querelles, b) écoles, c) revues;

II. DECHARGE: a) absence de principes, b) thémes mineurs,
¢) formation facile de symboles, d) élimination des inca-
pables;

III. POPULARITE: a) connexion avec la politique, b) histoire
littéraire, c) foi en la littérature, on lui laisse le soin de se
donner une législation.

Le contenu de ce passage de méme que sa formulation révélent
I’ambiguité fondamentale de la situation dans laquelle se trouvait
son auteur. Juif, écrivant en allemand, vivant a Prague, capitale
de la Bohéme, inféodée a ’Empire austro-hongrois, il est double-
ment étranger: au pays d’accueil, par son origine et par sa langue;
a son groupe d’origine, par son assimilation et 1’utilisation d’une
langue non juive. Cette réflexion lui avait été inspirée par Lowy,
qui lui avait parlé de la «littérature juive actuelle de Varsovie»,
c’est-a-dire la littérature yiddish. Les littératures juives seraient
donc des exemples de littérature minoritaire et transnationale.

On I’admet quand il s’agit d’une ceuvre écrite en hébreu. Il est
déja plus difficile de le faire accepter quand elle est en judéo-
espagnol ou en yiddish, auxquels on accorde a la rigueur un statut
de parler, d’idiome, de patois, mais pas de langue. Cependant, un
roman écrit en allemand, en russe ou en anglais — langues a part
entiére — peut-il étre autre chose qu’allemand, russe ou anglaisé?

On accepte a la rigueur que des ceuvres dont 1’action se situe
uniquement dans des milieux juifs et dont les personnages sont
également juifs soient désignées comme juives. Mais les autres?
Elles sont englobées dans le concept fourre-tout de littérature
nationale, ce qui revient a ne pas tenir compte d’une spécificité
liée a la judéité des auteurs. L’écrivain juif, en diaspora, en tant
que minoritaire, se trouve investi par les autres et par lui-méme
d’une identité ethnique qui est une étiquette, une grille, tant pour
soi que pour les autres. Cette personnalité ethnique peut se mani-
fester chez I’écrivain de maniéres extrémement diverses liées a son
histoire individuelle, aux circonstances ou a la société avec laquelle
il se trouve confronté.

La production littéraire est nécessairement un produit du dire
et du vivre. Le vécu d’un écrivain juif est fortement déterminé par
sa judéité, qu’elle soit vécue positivement ou négativement. Il doit
nécessairement exister dans son écriture des composantes identi-
fiables comme juives’. C’est 1a que réside la difficulté: comment
définir une ceuvre ou un récit comme «juif»? Peut-on, a I’instar



10 ETUDES DE LETTRES

des racistes, rechercher chez tout auteur d’origine juive, plus ou
moins lointaine, les traces d’appartenance a un groupe? Est-il
possible d’aborder ce probléme d’un point de vue théologique?
Peut-étre pas, car en dehors de la référence a I’orthodoxie juive,
I’inquiétude métaphysique ou la quéte d’une nouvelle structura-
tion de la foi ne sont pas I’apanage des Juifs. Irving Howe, dans
son introduction au recueil Jewish American Stories®, essaie de
proposer une définition:

Let me now try, a bit quixotically, to establish some of the
main characteristics of American Jewish writing. I know there
are many differences among the American Jewish writers; I
know they do not run in packs; yet I am convinced that there
are shared memories, shared experiences, shared sensibilities.
How could there not be?

Une conception dynamique de I’histoire juive est exprimée par
cette histoire que relate Martin Buber?:

Le garconnet n’avait guére que cing ans lorsque fut incendiée
la maison paternelle. Entendant les cris et lamentations de sa
mere, il lui dit: « Faut-il donc tant pleurer, mére, pour une mai-
son détruite? — Oh, ce n’est pas sur la maison détruite que je
me désole, lui répondit sa maman; mais c’est que nous avons
perdu notre arbre généalogique dans le feu. Un arbre généalo-
gique qui remontait & Yohanan le Sandalier, I’un des maitres
du Talmud!». L’enfant la regarda: «L’arbre généalogique!
Qu’est-ce que cela fait, mere? Je t’en ferai un nouveau, qui
commencera avec moi!».

Les Juifs ont eu une histoire presque millénaire en Europe de
I’Est. Les caractéres qu’ils ont modifiés ou adoptés sont essen-
tiels, et aussi importants que les différences fondamentales qui
justifiaient & 1’origine leur statut de minoritaires. Les romanciers
juifs américains, immigrants comme Singer, ou descendants
d’immigrants d’Europe orientale, vivent leur judéité dans les
termes de cette culture est-européenne, qui a son tour est modifiée
par le contact avec I’Amérique. Mais a mesure que les générations
se succédent, elles s’éloignent peu a peu de cette tradition et
s’acculturent de plus en plus a ’Amérique. Ce processus méme
devient le mode d’€tre du groupe et féconde, faconne sa produc-
tion culturelle spécifique. La judéité de Kafka, comme le montre
Marthe Robert!?, peut étre celle d’'un homme qui pourrait se
couler dans le corps d’une histoire collective par la conscience
aigué qu’il a d’en €étre exclu. Le reproche que fait Kafka a son



LA LITTERATURE YIDDISH, ISAAC BASHEVIS SINGER 11

pére de ne pas I’avoir initié au judaisme pourrait se trouver sous la
plume de la plupart des auteurs juifs américains. Ce «judaisme
fantomatique» hantait I’imagination de Kafka au point qu’il se
souvenait du ghetto de Prague qu’il n’avait jamais connu. C’est
pourquoi il désire apprendre la langue yiddish, qu’il n’avait
jamais apprise. Les auteurs juifs ont une mémoire personnelle et
collective, acceptée ou occultée, que I’histoire contemporaine,
celle du génocide notamment, n’a cessé de raviver et d’attiser et
qui hante leurs ceuvres d’autant plus peut-étre que les souvenirs
sont en train de s’émousser ou de se métamorphoser, pour deve-
nir imaginaires.

Isaac Bashevis Singer (n€ en 1904), qui a recu le Prix Nobel de
Littérature en 1978, s’obstine a écrire en yiddish, langue dont on a
annoncé mille fois la disparition, et exprime une crainte d’anéan-
tissement qui a été le lot des communautés juives d’Europe durant
de trop nombreuses années. Singer a émigré aux Etats-Unis en
1935, il écrit pourtant dans une langue connue par peu de per-
sonnes, et la diffusion de son ceuvre dans un large public nécessite
une traduction de ses écrits en anglais. Pourquoi alors, dans ces
conditions, ne pas écrire directement en anglais?

Déja mon nom, yiddish, dit bien ce que je suis: une langue
juive. Je me compose d’une forte proportion de mots alle-
mands, d’une certaine quantité de mots slaves, et d’environ dix
pour cent de mots hébreux et araméens. On trouve aussi chez
moi des termes en vieux francais, en italien et méme en arabe.
En Amérique, j’ai acquis des mots anglais. J’en posséde enfin
quelques-uns que les philologues sont incapables d’expliquer.
Par exemple: davenen''. C’est du yiddish pur. Les Juifs prient
dans toutes les langues, mais ils daven seulement en yiddish 2.

Le yiddish est une langue qui s’écrit en caracteres hébraiques,
ce qui le rend encore plus inaccessible a ceux qui ne savent pas
I’hébreu. Une nouvelle de Singer, «The Lecture»!3, un de ses
meilleurs récits, peut représenter un épigraphe de toute la produc-
tion littéraire d’un écrivain yiddish. «The Lecture» est un para-
digme de nombreuses histoires de Singer, ou ce dernier tente de
relater ses expériences du passé et de les transmettre a la généra-
tion actuelle. L’intrigue de cette nouvelle est simple et elle va
directement au fait, mais cette simplicité ne doit pas abuser le
lecteur attentif; elle ajoute de la perspective et de la force a la tra-
gédie, a la sincérité et a la profonde douleur qui résident dans
chaque mot, phrase ou paragraphe du récit.



12 ETUDES DE LETTRES

The Lecture

Dans la scéne d’ouverture, nous rencontrons le héros, N., un
intellectuel, un auteur exilé, qui se rend & Montréal pour y donner
une conférence a une audience qui représente un passé révolu,
mais toujours angoissant. Le narrateur fait pénétrer le lecteur
dans les pensées du personnage N., qui est préoccupé par son
argent, son manuscrit et ses documents de voyage qui vont dispa-
raitre. N. ressent le besoin de décrire des complications qui surgis-
sent a chaque instant. Il ressent trés fortement son isolement et le
fait d’étre diamétralement différent des autres voyageurs. L’écri-
vain exilé se remémore constamment ses expériences passées, qu’il
pensait avoir oubliées alors qu’il avait quitté I’Europe de I’Est.
Par ses souvenirs, N. revient au temps de la Schoah !4, événement
qui a radicalement bouleversé le XX¢ siécle. C’est cette catas-
trophe qui a poussé 1’écrivain a s’exiler. Le cataclysme européen
n’a pas seulement brisé sa vie personnelle, mais a complétement
modifié la destinée de son peuple, le peuple juif. Singer veut
transmettre au lecteur le sens de cette tragédie, qui accompagne
N. sans relache, en le faisant réfléchir a un monde qui n’est plus.
Les scénes du présent évoquent invariablement les réminiscences
de N. Souvent, les distinctions entre le passé et le présent s’effa-
cent, et c’est le lecteur qui doit, afin de mieux comprendre le
texte, séparer les deux plans de I’existence qui sont fréquemment
meélés. Le protagoniste ne doit pas seulement sérier ses expeé-
riences, mais équilibrer le passé et le présent, pour trouver une
harmonie qui lui permettra de survivre intellectuellement et de ne
pas s’autodétruire.

En attendant de monter dans son train, N. se sent fondamen-
talement différent des autres voyageurs:

C’était comme s’ils [les passagers] ne savaient rien sur I’exis-
tence des problémes du monde ou des questions éternelles,
comme s’ils n’avaient jamais entendu parler de la mort, de la
maladie, de la guerre, de la pauvreté, de la trahison, ou méme
des inconvénients tels que manquer un train, perdre un billet
ou étre dévalisé !>,

Avec cette constatation, N. fait une allusion voilée au fait que le
passé horrible et cauchemardesque de nombreux Juifs européens
ne signifie rien, ne représente rien pour les Américains ou les
générations suivantes. Elie Wiesel relate le méme phénomeéne dans
nombre de ses romans ou essais.



LA LITTERATURE YIDDISH, ISAAC BASHEVIS SINGER 13

La conférence de N. porte sur ’avenir du yiddish comme
langue. N. veut évoquer les perspectives du yiddish de maniere
optimiste, bien que le nombre de ceux qui le parlent ait été bruta-
lement réduit de plusieurs millions par la Schoah et la barbarie
nazie. Comme un résultat de la Schoah, le yiddish a pris la place
de I’hébreu comme «laschon hakodesch» (langue sainte):
I’hébreu est devenu la langue usuelle des Israéliens, tandis que le
yiddish est la langue accusatrice et du souvenir. Bien que I’exposé
de N. soit optimiste, il a des doutes quant a ses affirmations. Plus
le train se rapproche de sa destination, plus ses doutes deviennent
profonds. L’évolution de ses pensées est mise en relief par les
changements physiques qui se passent dans le train: le sentiment
de confort et de chaleur bienfaisante du compartiment laisse la
place a I’inquiétude et au froid angoissant. Quand le train s’arréte
brutalement et que I’hiver commence a pénétrer dans les wagons,
les pensées de N. retournent de plus en plus fréquemment & son
passé, en Pologne, vers des personnes qu’il ne reverra plus jamais.
Le sentiment de la solitude devient de plus en plus aigu: le seul
movyen que N. a pour se réchauffer est la bouteille de cognac qu’il
a emportée avec lui de New York.

Le train n’arrive qu’a minuit au dép6t. La gare est abandon-
née et recouverte d’un tapis de neige. Le froid est percant. N. est
prés du désespoir le plus total. Mais il reconnait tout a coup deux
personnes qu’il approche. Une vieille femme et sa fille sont les
seules personnes qui attendaient I’écrivain yiddish, pourtant
connu. La vieille femme raconte tout de suite & N. ses expériences
traumatisantes dans les camps de personnes déplaceées, et ce qui
est arrivé au reste de sa famille, en n’épargnant aucun détail. La
jeune femme, Binele, elle-mé&me une rescapée d’ Auschwitz, essaie
de calmer sa meére. Mais les demandes de sa fille n’ont aucun effet
sur la vieille femme: rien ne peut la réduire au silence. Elle atten-
dait ’arrivée de I’écrivain avec une telle impatience, car elle vou-
lait soulager son coeur. Son comportement nous laisse penser
qu’elle attend beaucoup de N., car seul un vrai artiste peut com-
prendre et saisir dans toute son étendue un chagrin qui n’a jamais
cessé de la torturer.

Singer veut nous montrer que les survivants, les rescapés des
camps, ne peuvent plus jamais retrouver le calme. Leur silence est
plus éloquent que des centaines de volumes sur la question.
N. sait bien que son devoir le plus élémentaire est d’écouter et
d’enregistrer tout ce que lui dit cette figure tragique, ce vestige du
passé, et qu’il doit le transmettre alors au reste de I’humanité. Le



14 ETUDES DE LETTRES

froid devient de plus en plus insupportable. Cette sensation de
froid est encore amplifiée quand N. entre dans I’appartement des
deux femmes ou il va passer la nuit. Il réalise alors qu’il a perdu
son manuscrit, il ne sait plus ou il a mis son passeport, et tout
devient de plus en plus confus, embrouillé. Les odeurs de cet
appartement lui rappellent tragiquement le passé polonais et
N. ne peut plus échapper a I’horreur des histoires de la vieille
femme, qui sont soutenues par ces odeurs typiques d’une maison
juive de Varsovie ou d’ailleurs en Europe de I’Est.

N. ne peut résister a ’insomnie, il ne peut pas se réchauffer
sous les couvertures de son lit. N. essaie alors de réaliser ce que
signifie vraiment le fait d’avoir subi les souffrances infligées par
les brutes nazies: «Bien, permettez-moi d’imaginer que je sois
resté en Europe et que j’aie subi Hitler durant la guerre. Que je
goflite aussi a cela...'®» Et le destin semble répondre a sa demande
de totale identification avec les survivants en lui jouant un tour: la
vieille femme meurt subitement au milieu de la nuit. N. est terrifié
quand il entend les lamentations de la fille. Maintenant, en vérite,
il comprend — ou semble saisir — compleétement ce que repré-
sente le fait d’étre une victime incomprise, oubliée, ignorée par le
monde entier. Un voisin & qui on demande de ’aide est totale-
ment indifférent & ce qui vient de se passer en dessous de son
propre appartement. Il n’est pas seulement incapable de com-
prendre la situation, mais, de plus, il ne peut ou ne veut pas
comprendre 1’anglais. Le narrateur suggére que les circonstances
présentes sont analogues a celles du passé; il n’y a pas de langage
commun entre la victime et le monde extérieur, un monde qui n’a
pour ainsi dire rien tenté pour empécher 1’anéantissement de
presque tout un peuple.

Cet événement du présent accélére les pensées et les souvenirs
de N.:

Mes années en Amérique semblaient étre complétement
balayées par cette seule nuit, et j’étais ramené comme par
magie a mes journées les plus insupportables en Pologne, vers
la crise la plus affreuse et la plus amére de ma viel”.

Le présent est inséparable du passé. La mort de cette survivante
indique, pour le narrateur, qu’un vrai artiste ne peut rester silen-
cieux sur les événements du passé, qu’il est moralement de son
devoir de relater ’expérience de la Schoah a ceux qui ont envie de
savoir. Au moment ou il voit le tatouage sur le poignet de Binele,
il accepte avec fierté le poids amer — qui est celui qu’endosse le



LA LITTERATURE YIDDISH, ISAAC BASHEVIS SINGER 15

témoin — du souvenir et de la diffusion. C’est seulement au
moment ou I’écrivain promet de toujours €tre du coté des vic-
times, de ne pas oublier les six millions de disparus, d’honorer et
de chérir leur mémoire, que le froid disparait et que la neige se
met a fondre.

L’artiste devient ainsi le véritable intermédiaire entre le passé
et le présent. Le narrateur sait bien que la mort d’une personne
miraculeusement sauvée de I’horreur nazie est un message non
équivoque pour un écrivain yiddish, un cri demandant de ne pas
oublier, une promesse de commémorer a travers ’art les événe-
ments tragiques du passé, mais surtout I’endurance et la ferme
volonté du peuple juif de vivre malgré tout. Shosha est une évoca-
tion de I’éternité du peuple juif, malgré toutes les tentatives de
ceux qui ont voulu le détruire au cours des siécles. Cette nouvelle
est un trés bel exemple de la situation problématique de 1’écrivain
utilisant une langue ayant un statut précaire, un avenir incertain,
et pariant pourtant sur elle:

Ces derniéres années ont été pour moi des années de deuil et les
ceuvres les plus importantes écrites en yiddish parlent du mal
que ’homme peut causer et des souffrances qu’il peut subir.
Ces ceuvres-la ne doivent pas étre oubliées — jamais. Elles sont
et resteront un acte d’accusation et une vérité dont I’humanité
devra répondre aussi longtemps qu’elle existe (...). En perdant
votre langue, vous avez perdu votre personnalité. Vous avez
verrouillé les portes qui menaient a votre subconscient, a vos
instincts. Aucune psychanalyse ne pourra résoudre votre pro-
bléme aussi longtemps que vous aurez oublié votre langue et
votre culture!8,

Isaac Bashevis Singer réfléchit beaucoup sur sa condition
d’écrivain juif écrivant en yiddish!® et il affirme qu’un écrivain
juif doit avoir des racines profondes dans la vie et la religion
juives, qu’il soit achkenaze ou séfarade?. Quoiqu’il soit théori-
quement possible d’écrire de la littérature juive dans une langue
quelconque, I’art juif, selon Singer, doit €tre caractérisé par un
respect des traditions spécifiques, la sauvegarde d’un langage
authentiquement juif comme, par exemple, le yiddish. L’assimila-
tion n’est pas un terrain favorable pour de la création artistique.
Un assimilationniste est quelqu’un qui essaie d’oublier sa foi, de
changer sa personnalité et de renier tout son héritage. Les grands
maitres sont des personnes enracinées dans quelque chose de
solide, de profond. L’artiste ne peut pas s’adapter a un environ-
nement étranger, ni oublier sa langue maternelle. La littérature



16 ETUDES DE LETTRES

hébraique a maintenu un pays: Israél. La littérature yiddish n’a
plus de terroir. Le yiddish est une langue de I’exil, et paradoxale-
ment, c’est ce qui fait son probléme. La jeune génération ne parle
presque plus cette langue et la génération qui le parle encore ne se
fait plus beaucoup d’illusions quant a I’avenir de ce langage. Les
lecteurs de la littérature yiddish diminuent chaque jour, mais le
yiddish garde toute sa puissance de fascination. Le yiddish est une
langue riche, et de nouvelles expressions sont trouvées chaque
année. Singer, comme N., croit ou prétend croire a ’avenir de
cette langue. Pourtant, il nous faut reconnaitre qu’il n’existe que
peu de travaux critiques sur la littérature yiddish: elle a été distri-
buée, lue, et il n’y a eu que trés peu de réactions ou d’analyses
d’universitaires a son sujet.

Shosha

Un roman, Shosha, publié en 1978, est I’illustration de la
volonté de Singer de ne rien oublier et de «faire que [Shosha] vive
a jamais»?!. Le nom de Shosha a déja été mentionné dans
d’autres récits de Singer (A Day of Pleasure, In My Father’s
Court). Cette répétition devrait attirer 1’attention du lecteur:
Shosha attire le héros du livre, écrivain yiddish, parce qu’elle
représente le passé, inséparable de I’existence présente, se mélant
méme a elle, comme dans «The Lecture».

La plupart des événements de Shosha se déroulent dans le cou-
rant du XIXe¢ siécle et le début du XX¢ siécle, jusqu’a la veille de
la guerre de 1939-1945. La Pologne de ce temps est un pays en
ébullition. Les Juifs sont divisés en deux grands courants: ceux
qui veulent adhérer avec enthousiasme a la foi de leurs peres et les
autres, qui désirent s’intégrer a tout prix dans le monde moderne
et réformer le judaisme ou le quitter. Aucun de ces groupes n’est
homogéne. Tous sont assaillis par le doute et le désespoir: chacun
sent, quoique confusément, que la tentative de s’échapper hors de
son passé est vaine et futile:

Nous nous échappons et le Mont Sinai nous suit a la trace.
Cette poursuite nous a rendus malades et fous?2.

Cette affirmation prend tout son sens quand on pense a I’ombre
sinistre qui s’étend sur I’Europe de 1933. Les Juifs polonais sont
pris entre I’antisémitisme de leurs concitoyens et la force destruc-
trice qu’Hitler va lancer sur eux. C’est dans cette époque troublée
qu’Aaron décide de devenir un écrivain et de consacrer sa vie a
I’art. Au début du roman, le narrateur écrit:



LA LITTERATURE YIDDISH, ISAAC BASHEVIS SINGER 17

Mon éducation s’est faite dans trois langues «mortes»,
I’hébreu, ’araméen et le yiddish (que certains refusent de con-
sidérer comme une langue a part entiére)?3.

Dans la premiére phrase du roman, deux problémes sont soulevés,
et ils sont les compagnons inséparables de tout écrivain trans-
planté: la langue et I’exil.

Aaron participe aux discussions du milieu intellectuel yiddish
de Varsovie. Il est un membre du club des écrivains ou il découvre
qu’il ne peut pas écrire comme de nombreux autres, des occuvres
politiques ou de «réalisme socialiste». Pour Aaron, la littérature
~ doit étre au-dessus de la politique, elle ne doit pas se méler a autre
chose. Aaron décrit I’histoire du monde comme une longue
chaine de guerres, de douleur, c’est pour cela qu’il adopte un
point de vue ahistorique. L’histoire, pour les Juifs, ne fait que se
répéter tragiquement, de massacre en massacre.

Les personnages qui gravitent autour d’Aaron ne lui sont
d’aucune aide. La plupart d’entre eux sont résignés a leur mort.
Morris Feitelzohn, un guide d’Aaron dans la société littéraire et
artistique, n’est qu’un pur hédoniste, cynique de surcroit. Betty
Slonim, une actrice cosmopolite qui traverse et retraverse 1’ Atlan-
tique a la recherche de son identité, sera la maitresse d’Aaron.
Elle ne cesse de songer au suicide et a de grands désirs sexuels qui
nuisent a la créativité littéraire d’Aaron.

Aaron, comme les autres, se rend compte du danger qui
menace, mais il a une attitude ambivalente. D’un coté, il sait que
s’il veut survivre, il lui faut partir et tout abandonner, mais
d’autre part, il ne peut se résoudre & quitter ce qui lui est le plus
cher. L’exil est ce qui est le plus angoissant; Celia le dit a sa
manieére:

Je me pousse a continuer avec la force de I’inertie — ou appelez
¢a comme vous voudrez. Je ne veux pas aller vivre a I’étranger,
et me retrouver malade dans une chambre d’hdpital ou d’hotel
inconnue. Je veux mourir chez moi. Je ne veux pas étre enter-
rée dans un cimetiére étranger 2.

L’exil est ce qui effraie le plus tous les personnages; ils en ont
assez d’€tre des Juifs errants. Betty, I’actrice toujours en mouve-
ment, parle pour eux tous quand elle affirme:

La triste vérité, c’est qu’il n’y a aucun endroit dans le monde
ou je ne me sente chez moi?.



18 ETUDES DE LETTRES

Et pourtant, ces gens sans patrie demandent a Aaron de s’échap-
per. Consciemment ou inconsciemment, ils croient tous au génie
artistique d’Aaron. Ils le poussent a écrire, car par I’écriture il
survivra et leur permet ainsi d’espérer qu’on ne les oubliera pas.
L’écriture est considérée comme un moyen de transcender 1’alié-
nation et I’éloignement de la tradition; de plus, c’est I’évocation
de leur vie. Tous les personnages désirent que quelqu’un, par ses
écrits, fasse savoir aux générations futures ce qui leur est arrivé, et
comment vivait le milieu judéo-polonais de I’entre-deux-guerres.
Celia, Haiml, Dora, Morris, Betty et Aaron sont conscients qu’en
abandonnant le judaisme, ils commettent le péché qui leur a
amené la malédiction de I’exil. Aaron, 1’écrivain, est un intermé-
diaire entre le bien et le mal, le passé et le présent. Tous sont per-
suadés qu’il remplira son devoir sacré: intercéder pour eux et
commémorer leur vie par ses écrits. Mais Aaron ne fuit pas tout
de suite. Avant d’échapper, il doit savoir exactement ce qu’il
laisse derriére lui; il lui faut une connaissance précise, presque
scientifique, de la société qu’il abandonne. Une connaissance
superficielle du passé ne peut satisfaire le jeune homme; il veut en
connaitre les fondements, la nature, comprendre ses fonctionne-
ments les plus secrets. Il désire toucher, sentir et voir ce passé
comme si ¢’était pour des centaines d’années. A ce point de sa vie,
Aaron est sensible a une fille sans age, déformée physiquement,
blonde aux yeux bleus: Shosha, qui parle le plus pur yiddish de la
rue Krochmalna et qui, «a sa maniére, défiait et niait la mort» 26,
Personne ne peut expliquer pourquoi Aaron est tellement attiré
par Shosha. Plus tard dans le récit, quand il décide de I’épouser,
tous les autres personnages sont choqués et voient, dans son acte,
une négation du bon sens et un obstacle fatal a son départ de
Pologne. Aaron a de la peine a expliquer sa décision. Il ne peut se
justifier et c’est au lecteur de comprendre la portée de son acte.
Shosha représente la cohérence et I’intégrité du peuple juif
ainsi que son passé glorieux. Aaron ne peut créer sans elle, il doit
s’en souvenir au plus profond de lui-méme. Il réve souvent de
Shosha et son union avec elle lui amene la paix intérieure, I’har-
monie qui va lui permettre de créer. Le retour a son passé permet
a Aaron d’échapper a I’influence destructrice de ses amis et mai-
tresses. Il ne peut s’identifier a des régimes totalitaires. Il n’est pas
seulement contre le communisme, mais contre tous les «ismes». Il
trouve finalement la force de rejeter Dora, Betty et Celia. Il
rejette toutes les fausses théories pour retrouver son identité juive.



LA LITTERATURE YIDDISH, ISAAC BASHEVIS SINGER 19

Un épisode, celui avec le coiffeur antisémite qui tient son
rasoir sur la gorge d’Aaron en proférant des paroles haineuses a
I’encontre des Juifs, nous permet de mieux situer le probléme
d’Aaron?’, Il décide alors de ne pas rester en Pologne, mais ne sait
pas encore comment agir et comprend alors le sens des avertisse-
ments et injonctions que lui lance son pére (mort depuis long-
temps déja) dans un réve:

«Fuis, me cria une voix au-dedans de moi. Tu vas t’enfoncer
dans un bourbier dont tu ne pourras plus jamais sortir. Ils
t’entraineront avec eux dans I’abime.» C’était la voix de mon
pére. Dans la clarté de ’aube, j’apercus son front haut et
ses yeux percants. « Ne nous fais pas honte, a nous tes saints
ancétres, ta mere et moi. Toutes nos actions sont inscrites au
ciel.» Puis la voix se mit a m’injurier: «Mécréant! Traltre a
Israél! Vois ce qui arrive quand on nie le Tout-Puissant!» «Tu
la détesteras et tu I’abhorreras, parce que c’est une chose
maudite. » 28,

Aaron va fuir, en se rendant chez Shosha, la vierge pure qui
I’attendait tout le temps. C’est seulement quand il retrouve la rue
ou il a grandi qu’Aaron retrouve son calme. Shosha inspire
Aaron. Elle ressuscite un passé disparu que les deux ont partagé et
qui est encore réel pour elle. Elle vit comme si?® rien n’avait
changé. Mais Shosha représente aussi un danger pour Aaron: il ne
faut pas qu’il oublie le présent. Il doit trouver un équilibre entre
les deux.

Avec I’aide généreuse de Shosha, Aaron acquiert finalement
une connaissance exacte et conséquente du passé. Il n’a pas seule-
ment appris a ne pas €tre paralysé par lui, mais il bénéficie du
pouvoir du passé de redonner la vie. Maintenant, uni avec
Shosha, ayant payé sa dette au passé polonais, Aaron peut courir
et s’enfuir pour survivre sans sentiment de culpabilité ni impres-
sion d’avoir trahi ceux qui lui étaient proches. L’épilogue du récit
nous relate la mort de tous les personnages, y compris Shosha.
Aaron est devenu un écrivain yiddish connu en Amérique et il
retrouve un survivant en Israél, Haiml. La mort de Shosha permet
a Aaron de se rappeler tout ce qui a disparu avec elle et de
I’immortaliser dans ses écrits. Ses ceuvres seront toujours une
évocation d’un monde qui n’est plus.

Shosha représente la «yiddishkeit»3°, mais elle est stérile, ne
peut pas avoir d’enfants. Elle est un symbole de la précarité de la
culture yiddish, cherchant des successeurs, un avenir, et ressem-
blant plus a une veuve éplorée écrivant des histoires sur un endroit



20 ETUDES DE LETTRES

disparu qu’a une jeune femme pleine de vie et fertile. Aaron, dans
I’épilogue, est assis dans le noir dans un appartement de Tel-Aviv,
en Terre Sainte, le pays de ses ancétres. Mais il réve au pays de ses
peres, a I’endroit qui a été rayé de la carte par la brutalité nazie,
vers lequel personne ne peut I’emmener. Aaron est un symbole de
la tentation diasporique de certains Juifs, nostalgiques de ce passé
révolu. Plutot que de regarder vers ’avenir, ils ont leurs pensées
dirigées vers un passé qui ne renaitra pas de ses cendres. Rachel
Ertel écrit3! que la vocation du peuple juif serait pluricentriste,
niant par la méme occasion toute la culture et la tradition juives,
qui affirment sans relache la centralité d’Israél dans les prieres et
les textes de réflexion. Isaac Bashevis Singer lui-méme va tenter de
concilier cette nostalgie du shtetl avec la réalité d’Israél.

Un de ses derniers romans, 7he Penitent32, relate la nostalgie
que ressent Joseph Shapiro du shtetl et de la religion juive. Il
décide de quitter la vie moderne et confortable, sa femme et sa
maitresse, pour se rendre en Israél et retourner a la religion juive
authentique. En Amérique, il n’a pas eu d’enfants, tandis qu’en
Israél, il sera fécond. Il a retrouvé le bonheur et I’harmonie avec
lui-méme. Le quartier dans lequel il vit & Jérusalem est un petit
shtetl dans la société juive moderne, permettant ainsi de relier le
passé et le présent dans un ensemble fécond.

Aprés ce rapide survol de quelques aspects du statut de I’écri-
vain yiddish dans la société moderne et de sa mission, nous vou-
drions insister sur ce role de zémoin qui lui est dévolu, ce role
d’intermédiaire et de messager. Il ne peut rester silencieux et doit
prendre la parole pour permettre en quelque sorte la survie de
tous les disparus.

Seul le rdle de témoin m’attirait. Je croyais que, ayant survécu
par pur hasard, je me devais de donner un sens & ma survie, de
justifier chacun de mes instants. Je savais que je devais racon-
ter. Ne pas transmettre une expérience, c’est la trahir, nous
enseigne la tradition juive. Mais comment m’y prendre? (...)
L’oubli: obsession majeure, lancinante, de tous les habitants
de Iunivers maudit. L’ennemi misait sur I’oubli et ’incrédu-
lité. Comment faire pour déjouer ses plans? Et si la mémoire se
vidait de sa substance, qu’adviendrait-il de ce que nous avons
accumulé tout au long de la route? 3.

Tous les textes de Singer insistent sur le fait que les Juifs doi-
vent survivre, que leur présence est nécessaire. Les Juifs, malgré
les Pharaons, les Haman, les Chmielnicki et les Hitler, sont tou-



LA LITTERATURE YIDDISH, ISAAC BASHEVIS SINGER 21

jours 1a, diminués et affaiblis certes, mais présents. L’écrivain
refuse de céder a la haine ou a la mortalité. Sa foi est toujours
vivante: en ’homme juif et en son avenir. Par ses textes, 1’écri-
vain rappelle au Juif moderne et peut-étre assimilé le secret fonda-
mental de la survie: I’étude du passé et de la tradition. C’est seule-
ment en tirant les lecons de ce qui s’est passé que le Juif peut assu-
mer sa destinée, et non la subir. Ce n’est pas I’antisémite qui fait
le Juif, comme le prétend Sartre, mais le Juif, qui par un retour a
ses racines, saisit toute la dimension de son destin particulier:

(...) du point de vue culturel, je ne suis pas assimilé. Je reste
avec mon peuple. Le fait d’€tre juif n’est pas quelque chose
dont j’ai honte, c’est tout le contraire. Je suis fier de I’étre. Je
mets tout le temps I’accent la-dessus. J’écris sur les Juifs,
j’écris dans des langues juives (I.B. Singer)3.

Marc ELIKAN.

NOTES

! Franz Kafka, Correspondance, juin 1921, lettre a Max Brod, trad. Marthe
Robert, Paris, Gallimard.

2 Gilles Deleuze et Félix Guattari, Kafka, pour une Littérature mineure,
Paris, Minuit, 1975, p. 33.

3 Vers la fin des années 50 parut toute une série de romans identifiables
comme romans juifs, dont ceux de Schwartz-Bart, Wiesel, Memmi, et plus
récemment ceux de Boukhobza, Moatti, Marek Halter, pour ne citer que
ceux-la.

411 faudra attendre, par exemple, jusqu’en 1985, pour voir 1’association
francaise de littérature générale et comparée organiser un colloque sur les mino-
rités culturelles, publié¢ dans la Revue de Littérature Comparée, Paris, Avril-Juin
1985, pp. 125-230, avec des contributions sur les problémes de la Transylvanie,
de la minorité hongroise de Tchécoslovaquie, de la littérature yiddish, entre
autres. C’est durant le semestre d’hiver 1988-1989 que le professeur Manfred
Gsteiger organise un séminaire de littérature comparée sur un tel sujet a I’Uni-
versité de Lausanne pour la premiére fois. Il faut souhaiter que des recherches
sur les littératures minoritaires soient encouragées en Suisse, pays qui est con-
cerné tout particuliérement par ces problémes.

5 Franz Kafka, Journal, 25 décembre 1911, in CEuvres complétes, tome VI,
Paris, Cercle du Livre Précieux, 1954, page 151.

6 Pour une tentative de réponse a cette question, nous renvoyons a I’essai de
Gershon Shaked, «Shadows of Identity, a comparative study of German Jewish
and American Jewish Literature», in The Shadows Within, Essays on Modern
Jewish Writers, Philadelphia, JPS, 1987, pp. 57-82.



22 ETUDES DE LETTRES

7 Cf. André Neher, «L’homme juif», in L’EXxistence juive, solitude et
affrontements, Paris, Seuil, 1962, pp. 131-139.

8 Jewish American Stories, Irving Howe, ed., New York, New American
Library, 1977, pp. 4-5.°

9 Martin Buber, Les Récits hassidiques, Monaco, Ed. du Rocher, 1978,
p. 159.

10 Marthe Robert, Seul/ comme Franz Kafka, Paris, Calmann-Lévy, 1979,
pp. 13-38.

I Davenen = prier avec ferveur et concentration ou étudier et ce en se
balancant d’avant en arriére pour se laisser pénétrer par ce qu’on est en train de
lire ou dire, afin de I’intérioriser le plus possible.

12 Tsaac Bashevis Singer, «Le Yiddish», in Isaac Bashevis Singer, ouvrage
collectif, L’Arc n° 93, Paris, 1984, p. 17.

13 «The Lecture», in The Séance and Other Stories, J. Cape, 1970, pp. 61-
77. Singer I’a publiée tout d’abord dans le numéro de décembre 1967 de Play-
boy.

. 1 Schoah est un terme hébreu qui signifie «la catastrophe, le désastre», et il
semble plus approprié pour représenter la période sombre du judaisme euro-
péen, de 1933 a 1945, tandis que « Holocauste» a un sens religieux — le sacrifice
— qui est inacceptable dans ce sens comme I’ont montré Rita Thalmann et Emile
Fackenheim dans leurs études sur le sujet. Claude Lanzmann a donné comme
titre & son film et au livre qui en a été tiré: Schoah, sans autre commentaire ou
explication. On doit malheureusement parler d’une catastrophe et pas du tout
d’un éventuel sacrifice religieux, en ce qui concerne ces événements qui obsédent
Singer comme tous les écrivains juifs de sa génération, qui ont miraculeusement
échappé a la mort et en ont parfois honte.

15 The Séance and Other Stories, London, Penguin, 1974, p. 61. Nous vous
proposons notre traduction, comme cette nouvelle n’a pas été traduite en fran-
cais et que, de maniére générale, les traductions des textes de Singer en francais
ne sont pas trés fiables, voire méme fautives, comme nous I’avons montré dans
un article a paraitre sur le sujet dans la revue suisse de littérature comparée Col-
loquium Helveticum.

16 Séance, p. 71.

17 Séance, p. 75.

18 1.B. Singer, «Le yiddish», in Isaac Bashevis Singer, ouvrage collectif,
L’Arc, n° 93, Paris, 1984, p. 22.

19 Revue Yiddish, n° 6/2-3, 1985, numéro consacré entiérement a I.B. Sin-
ger, Joseph C. Landis, ed., New York, «Yiddish, the language of exile», p. 127,
et « We must preserve the heritage of yiddish», p. 135, deux textes importants
sur la question.

20 Achkenaze = Juif d’Europe orientale ou occidentale, tandis que le séfa-
rade est le Juif d’Afrique du Nord ou des pays arabes, en général, pour simpli-
fier quelque peu une question fort complexe et qui demanderait de longs déve-
loppements. Ce sont les deux grands groupes du judaisme contemporain.

21 Tsaac Bashevis Singer, Shosha, New York, Fawcett Crest, 1978, p. 12.

22 Shosha, p. 262.

23 Shosha, p. 8.



LA LITTERATURE YIDDISH, ISAAC BASHEVIS SINGER 23

24 Shosha, p. 252.

25 Shosha, p. 139.

26 Shosha, p. 98.

27 Shosha, p. 171.

28 Shosha, p. 166.

2 Singer a été influencé par la théorie du Als ob ou comme si du philosophe
allemand Hans Vaihinger, qui a rédigé Die Philosophie des Als ob a Leipzig, en
1911. Ce penseur propose 1’idée suivante: la vérité ne peut pas se distinguer net-
tement du mensonge, alors il est bien de faire comme si telle ou telle chose était
vraiment comme on le désirait. Cette attitude peut étre celle du Juif aprés la
guerre, qui choisit de vivre comme si I’espoir était encore permis. Cette attitude
se retrouve chez Wiesel et Schwartz-Bart.

30 La «Yiddishkeit» correspond a la vie partagée, la langue, les expériences
et les valeurs communes aux Juifs et n’est pas cantonnée au judaisme comme
religion.

31 Rachel Ertel, Le Shtetl, la bourgade juive de Pologne, Paris, Payot, 1986,
pp. 78-79 et p. 105.

32 Isaac Bashevis Singer, The Penitent, New York, Farrar, Straus, Giroux,
1983.

3 Elie Wiesel, Paroles d’étranger, Paris, Seuil, 1982, pp. 8-9.

34 Richard Burgin, Conversations with Isaac Bashevis Singer, New York,
Doubleday, 1985, p. 60.
M. E.






	La littérature yiddish et un de ses représentants : Isaac Bashevis Singer

