
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1988)

Heft: 1

Artikel: Le pays de Vaud d'avant la réforme selon Pierre Viret

Autor: Bossard, Maurice

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870855

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870855
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE PAYS DE VAUD D'AVANT LA RÉFORME
SELON PIERRE VIRET

L'œuvre de Pierre Viret contient la relation de nombreux faits de la vie
quotidienne en Pays de Vaud, notamment en ce qui concerne les grandes étapes de la
vie, les fêtes religieuses et la dévotion à certains saints. Beaucoup de coutumes
qui nous sont rapportées par le réformateur se retrouvent encore au XIXe siècle
en Savoie et dans les provinces de l'est de la France.

Que penser du témoignage de Pierre Viret sur le Pays de Vaud
avant la Réforme? Quels en sont l'intérêt et la valeur? Quelles en
sont les limites et dans quelle mesure est-il crédible?

Un chroniqueur, même local comme l'est Pierrefleur, s'intéresse

en premier lieu aux faits, et aux faits saillants, qui influent
sur le cours de l'histoire ou encore frappent l'imagination. Le
comportement des individus ne l'intéresse que lorsqu'il sort de
l'ordinaire ou qu'il est le fait de personnages importants. De la vie
quotidienne, il ne se préoccupe que peu.

Réformateur et moraliste, Viret a un tout autre point de vue.
Ce qui l'intéresse, c'est la manière de vivre de tout un chacun et
surtout la manière dont il se conforme ou non à l'Evangile, qu'il
veut, dit-il, prêcher dans toute sa pureté. Examiner de près les
rites et les cérémonies de l'«ancienne foi», voilà ce qui est de son
ressort. C'est en cela que le témoignage de Pierre Viret est important

et original.
Il y a plus: Viret est un Vaudois. Né à Orbe en 1511, il a résidé

dans le pays jusqu'en 1559, exception faite d'un séjour de deux ou
trois ans à Paris pour y parfaire ses études. Quand il parle de la
vie quotidienne, de la manière d'administrer les sacrements, du
fait de chômer une fête et pas une autre, c'est avant tout en Vau-

Leçon d'adieu prononcée le 23 février 1984 à l'Université de Lausanne.



114 ÉTUDES DE LETTRES

dois qu'il parle. Il est assez rare qu'un doute existe en cette
matière. En effet, bien souvent, le réformateur nous dit qu'il
s'appuie sur les missels de liturgie en usage dans le diocèse de
Lausanne, qu'il cite même à de nombreuses reprises; très souvent
aussi il précise que cela se passe ou s'est passé «dans les païs de
deçà», soit de ce côté-ci du Jura, ou il dira encore «en nostre
ville», ce qui signifie dans la ville d'Orbe, sans qu'on puisse songer

à Lausanne que Viret n'a pratiquement pas connue avant la
Réforme. Parfois également c'est l'emploi d'un terme dialectal
qui nous indiquera qu'à coup sûr nous sommes en Pays de Vaud.

En revanche, lorsqu'il parle de faits qu'il a observés au dehors
ou qu'on lui a communiqués, il indique les lieux: en Bigorre, dans
le Milanais, ou «en certains païs» ou «en certaines villes», ce qui
est, pour lui, l'équivalent de «à l'étranger, hors de nos
frontières».

Mais le témoignage de Pierre Viret connaît certaines limites.
Nous n'avons pas affaire à un observateur des usages, à un ethnologue,

mais bien à un réformateur. S'il s'emporte contre les festins

et les banquets qui ont lieu lors des baptêmes, des mariages ou
des vogues, il se garde bien de nous en donner le menu; or, du
point de vue folklorique, cela serait extrêmement intéressant.
Rien non plus, par exemple, sur l'ordonnance du cortège nuptial;
aucune indication sur la personne qui porte le bébé à l'église lors
du baptême; aucune allusion aux repas de fin de récoltes ou de
vendanges; rien sur les feux de la Saint-Jean, pour autant qu'ils
aient existé chez nous, rien non plus sur les charivaris, pourtant si
fréquents dans notre région au XVIe siècle.

Malheureusement, le témoignage de Viret est, on le voit,
ponctuel et, même dans la description d'une cérémonie religieuse
ou de l'administration d'un sacrement, il y a des lacunes. Alors
l'on se prend à regretter que notre réformateur, si prolixe lorsqu'il
parle des fêtes des Anciens, du comportement des prêtres de Baal
ou des galles de Cybèle, n'ait pas mis autant de verve et de souci
du détail à nous parler de nos humbles usages locaux.

Les ecclésiastiques catholiques, qu'il assimile aux prêtres des
idoles, sont la cible de prédilection de Viret. Goinfres, ivrognes,
paillards, grippe-sous, voilà ce que sont ces prêtres qui ne cessent
de «barboter» leurs prières! Même si l'on admet que l'état moral
du clergé laissait bien à désirer et que le témoignage porté sur tel
ou tel personnage est bien exact1, il faut reconnaître que Viret a
tendance à généraliser. Il en va de même lorsqu'il voit presque
chaque fois une survivance païenne dans tout rite dont il ne



LE PAYS DE VAUD D'AVANT LA RÉFORME 115

trouve pas la présence dans l'Evangile. Dans ces conditions,
l'image que Viret nous donne de certaines cérémonies catholiques
et de la vie quotidienne n'est-elle pas déformée? A cette question,
je crois pouvoir répondre que le témoignage de Viret est fiable en
ce qui concerne la description des faits et en faisant abstraction de
certaines généralisations abusives2.

A l'appui de ce jugement, je relève deux faits. Tout d'abord,
l'examen des manuels de liturgie montre que, dans ce domaine, le
réformateur n'invente rien. Secondement, certaines coutumes qui
peuvent aujourd'hui nous paraître bizarres, pour ne pas dire plus,
se retrouvent des siècles plus tard dans certaines régions et plus
particulièrement dans les provinces proches du Pays de Vaud,
tout spécialement en Savoie3.

Nous allons donc entreprendre un tour d'horizon et nous
tourner, avec notre guide, vers les aspects de la vie quotidienne
ayant un rapport avec les croyances et la vie religieuse.

Van Gennep a intitulé les deux premiers volumes de son oeuvre
magistrale Du Berceau à la Tombe. Nous allons prendre le même
itinéraire et commencer par parler du baptême, en rappelant le
fait qu'avant le Concile de Trente, les usages liturgiques étaient
moins uniformisés.

Le baptême

Nous avons sur ce sujet, pour confirmer ou éventuellement
infirmer les dires de Viret, une étude due au chanoine Georges
Bavaud, parue en 19584. Cinq pages sont consacrées au baptême
et les renseignements proviennent de quatre manuels de liturgie
propres à notre diocèse et qui sont très rares.

Tout d'abord le chanoine Bavaud constate que, selon deux
missels manuscrits des XIVe et XVe siècles, tous deux conservés à

Fribourg, le baptême est alors administré par immersion et que
l'enfant est plongé (mergere) par trois fois dans les eaux baptismales.

En revanche, les Constitutions synodales de l'évêque Georges

de Saluces, promulguées en 1447 et imprimées en 1494, ne
«mentionnent pas le baptême par immersion» tandis que le Rituel
de 1500 précise que le prêtre baptise «ponendo aquam supra
caput». Le chanoine Bavaud clôt ce paragraphe en disant que
«du baptême par immersion, on a passé au baptême par
infusion». Il avoue ne pas pouvoir déterminer quand le changement
s'est produit.

Or, en 1559, Pierre Viret nous parle de la manière de baptiser



116 ÉTUDES DE LETTRES

des catholiques, en se référant sans aucun doute à ce qu'il a pu
voir dans son enfance et son adolescence. Dans ses Actes des
Apostres, il rappelle la mésaventure survenue au VIIIe siècle lors
du baptême de l'empereur Constantin V5:

Comme l'Evesque de Constantinople le tenoit tout nud sur les
fons pour le baptizer, comme on y tient encore aujourd'huy les
petis enfans en papisterie, il feit tout son cas dedans les fons et
le baptistère et les enbrouilla vilainement.6

Après avoir dit que cela est aussi arrivé à plusieurs autres
petits enfants, Viret continue:

Laquelle chose devoit bien admonester les Chrestiens, et
notamment les Papistes, d'avoir plus de pitié des petis enfans,
et de leur estre plus humains en leur baptesme qu'ils ne sont.
Car quelle humanité et raison y a il de les tenir là tous nuds sur
leurs baptistères, voire assez longtemps, et puis les arrouser
d'eau froide et leur en mouiller tout le corps, soit-ce en esté ou
és plus grandes froidures de l'hyver? Car quel besoin est-il de
les mettre au danger auquel on les met? Car on les met en danger

de mort. Et toutesfois ils ne sont pas mieux baptizer que si

on les laissoit envelopez en leurs bandeletes et qu'on leur mist
seulement une goutte d'eau sur la teste.7

Le témoignage de Viret est clair sur deux points: l'enfant est

nu, l'eau est versée sur tout son corps. Cependant, l'emploi du
verbe «arrouser» semble bien indiquer que l'enfant n'est pas
plongé dans les fonts baptismaux. Nous sommes à une étape entre
le baptême par immersion et le baptême par aspersion, mais plus
proches du premier que du second.

En revanche, dès les débuts de la Réforme chez nous, les
«luthériens» administrent le baptême par aspersion, comme en
témoigne Pierrefleur:

Lequel baptême se faisait d'eau claire prise à la fontaine, puis,
en nommant l'enfant, disait: «Je te baptise au nom du Père, du
Fils et du Saint-Esprit» en lui versant de l'eau sur la tête.8

En ce qui concerne le choix des parrains et marraines, Viret
dénonce à deux reprises un abus : celui de choisir des enfants pour
remplir cette importante fonction:

Souventesfois les enfans présentent les enfans au baptesme
entre eus.9

Les autres élisent pour leurs comperes et commeres des petis
enfans.10



LE PAYS DE VAUD D'AVANT LA RÉFORME 117

Yiret fait encore une autre constatation:

Les Papistes ont de coustume de recevoir jusqu'à deus parains
et une maraine si l'enfant est masle; si l'enfant est femelle, ils
reçoivent deux maraines et un parain.11

Ce fait est en partie confirmé par le chanoine Bavaud qui dit
que Georges de Saluces, pour réprimer des abus, a limité à deux,
au maximum trois, le nombre des parrains et marraines.

On a noté que la répartition du nombre des parrains et
marraines dépendait du sexe de l'enfant. On va retrouver cette
différenciation ailleurs encore:

Dans les évechés de deçà, si l'enfant est masle, il faut mettre
la teste d'iceluy sur le bras droit; s'il est femelle, sur le bras
senestre.12

Ici encore, l'accord est parfait entre les dires de Viret et les

règles contenues dans les deux missels et le Rituel de 1500. Cette
différence dans la manière de porter l'enfant a-t-elle subsisté
encore longtemps? Je l'ignore13.

Un traitement différencié, et cela est plus important, existe
également pour les exorcismes. Alors que le chanoine Bavaud se

borne à dire que «si certaines prières sont destinées à tous les
baptisés, d'autres sont réservées exclusivement aux garçons, d'autres
aux filles», Viret constate que le diable est conjuré plus souvent
pour les «femelles» que pour les «masles». Malheureusement, à
13 ans de distance, il donne des chiffres différents: en 1547, il
donne le chiffre de 20 pour les garçons et de 30 pour les filles14,
alors qu'en 1560, cela devient respectivement «environ 13 fois» et
«environ 17 fois»15. Cela l'amène à exercer son ironie et à se
demander si, par là, les papistes «ne veulent signifier que les
femmes sont plus endiablees que les hommes, pour le moins de
quelque peu»16.

Il nous faut en venir maintenant à un sujet important: celui du
chresmelet, dont dépend celui des arbailles. Qu'est-ce que le
chresmelet? Comme son synonyme français le chrémeau, le chresmelet

est un capuchon, un bonnet qu'on place sur la tête de
l'enfant baptisé afin de protéger le saint chrême de toute profanation.

Le nombre de jours pendant lesquels le chresmelet doit rester
sur la tête de l'enfant n'est précisé ni par Viret ni par le chanoine
Bavaud. Le premier parle de «certains jours assignés», le second



118 ÉTUDES DE LETTRES

dit simplement «plusieurs jours». D'après les témoignages relevés
en Savoie par van Gennep, il devait s'agir de huit à neuf jours17.

Viret, comme le chanoine Bavaud, insiste sur le fait qu'après
usage, le chresmelet était remis aux prêtres. Plus précis, Viret indique

encore que les chresmelets sont ensuite brûlés «pour en faire
les cendres lesquelles ils donnent en leurs temples le lendemain de
caresme-prenant, qui est le premier jour de caresme»18. Selon nos
deux informateurs, le chresmelet était utilisé lors de la confirmation;

lui aussi devait être rendu et servir au même usage que celui
du baptême19.

Le lien existant entre le chresmelet et les arbailles, dont nous
allons parler maintenant, est très logiquement établi par Viret. Le
chresmelet est un reste de la robe blanche que, dans les temps
anciens, les baptisés portaient lors de leur baptême et qu'ils
devaient garder sur eux une semaine après avoir été admis dans
l'Eglise. Voici ce que nous dit le réformateur:

Les anciens Latins ont appelez ces jours et tout ce temps: Alba-
lia, qui vaut autant comme qui diroit en notre langue
Blanchaille. Il n'y a point de doute que le nom d'Aubailles et
d'Arbailles, duquel on use encore aujourd'huy entre les Papistes

en telle matière, n'ait esté pris de là. Car ils appellent de ce

nom le temps durant lequel le petit enfant porte son chresmelet,

lequel ils appellent la robe blanche d'iceluy, comme nous
l'avons dit; et principalement ils nomment de ce nom les jours
esquels on fait les festins et les banquets, en rejouissance de la
nativité de l'enfant, cependant que la mere est encore en
couche. Car comme ils baillent ce chresmelet au petit enfant au
lieu de la robe blanche, [...], ainsi ils appellent Aubailles ou
Arbailles le temps durant lequel l'enfant porte ce chresmelet.20

Si je n'ai pu trouver chez nous et ailleurs nulle trace du mot
aubailles, en revanche, arbailles, qui provient tout à fait normalement

d'albalia selon les lois de l'évolution phonétique régionale,
figure, avec une graphie légèrement différente (arballes) dans les
Statuta Sabaudiae du duc Amédée VIII de 1430 et édités à Turin
en 150521. Ce point de ces ordonnances tendait à ramener les
festins faits à cette occasion à une simple collation composée de vin,
de pain et de fruits. Cela devait avoir eu quelques résultats
puisqu'ici Viret ne parle pas de banquets excessifs et n'élève pas la
voix.

En Suisse romande, la tradition des arbailles me paraît s'être
éteinte au XVIe siècle. En Savoie, où l'on est plus conservateur, la



LE PAYS DE VAUD D'AVANT LA RÉFORME 119

coutume est donnée comme existant encore au début du XIXe siècle

dans le Faucigny et le Genevois22. A Cerdon, dans l'Ain, le
mot est relevé avec la signification de «dragée de baptême»23;
voilà qui est loin du sens premier et même des bons repas du début
du XVe siècle.

Le mariage

Si Viret conteste que le mariage soit un sacrement, comme le
veulent les catholiques, il juge en revanche indispensable une
bénédiction:

C'est donc une œuvre bonne et saincte que les espous et espouses

s'aillent presenter à Dieu et à son Eglise pour là confermer
leur mariage et le bénir par prières solennelles devant Dieu et
devant les anges et toute son Eglise.24

Il admet même qu'en cas de grande nécessité, des protestants
disséminés fassent bénir leur mariage par un prêtre catholique. Il
ne le fait pourtant qu'avec une grande réticence, constatant que
cette cérémonie est «plus entachée de superstitions papistes» que
le baptême25.

Avant le mariage, il y avait certainement généralement les
fiançailles. Cette cérémonie étant laïque, Viret ne fait que la
mentionner sans commentaires, ajoutant pourtant qu'«en aucuns
lieux, les fiançailles sont appelées grentailles»26.

Mais revenons au mariage et représentons-nous les époux,
parents et amis se rendant à l'église. Viret ne nous donne aucun
détail ni sur l'ordonnance du cortège, pour autant qu'il y en ait eu
un, ni sur le costume des époux. En tout cas, la mariée ne portait
pas un voile blanc puisque le port de celui-ci ne s'est répandu
qu'au cours du XIXe siècle.

En revanche, deux faits irritent profondément le réformateur:
premièrement que les époux et leur suite soient menés à l'église au
son des tambourins et des fifres; secondement que l'épouse puisse
se rendre à l'église tous cheveux au vent.

Sur le premier point, Viret précise qu'il ne sait si cela se fait
partout, mais que c'est «la coutume des pais de deçà». Pour lui,
cette musique guerrière sied mal au mariage, mais il constate avec
tristesse qu'«il y en a és lieus mesmes esquels on se glorifie de la
reformation de l'Evangile, lesquels on ne peut induire à laisser
telle mauvaise coustume»27. Ironique, il ajoute:



120 ÉTUDES DE LETTRES

Il y en a aussi plusieurs qui monstrent bien par effet puis après
qu'ils n'ont pas eu à fausses enseignes et en vain les tabourins
et les fiffres en leurs nopces car il y a de terribles tonnerres en la
maison et de terribles allarmes.28

A ce propos, van Gennep dit qu'autrefois c'était une coutume
générale en France qu'un ou plusieurs musiciens escortent les
mariés. Jusque vers le milieu du XIXe siècle, la coutume s'est
maintenue dans certaines régions comme les hautes vallées de la
Savoie, les montagnes du Bourbonnais et de l'Auvergne, le
Limousin et la Bretagne. Les instruments variaient selon les
régions, mais le tambourin et le fifre figurent dans la liste qui est
donnée29.

S'appuyant sur saint Paul et sur saint Pierre, Viret veut que la
femme ait «la teste couverte» et que cette couverture «soit simple,
honeste et modeste, sans pompe et braveté», cela conformément
aux admonestations des apôtres, qui demandent aux femmes «de
se garder de crespir et entortiller leurs cheveus et de porter pierres
précieuses, dorures et parures en leur teste»30.

Or voilà ce qu'il constate chez les papistes:

La coustume est entre les Papistes, pour le moins és païs de
deçà, que, quand les espouses sont tenues pour vierges et pour
pucelles, on les mene au temple, toutes echevelées et à cheveus
pendans, pour les espouser avec leurs espous. Or ce n'est pas
assez, car, puisqu'il est question de mettre une fois en monstre
les belles chevelures et de les mettre en parement, il faut
auparavant bien employer du temps à les parer et farder pour les
faire plus jaunes et plus beaus, et puis à les testonner et crespir
et entortiller, principalement au jour des nopces. En quoy il n'y
a pas seulement beaucoup de temps perdu, lequel les jeunes
filles employent avant leurs nopces à ainsi farder et peindre
leurs cheveus, mais, outre cela, elles en aquierent souventesfois
de grands maus de teste et de dens et tombent en plusieurs
autres tels inconveniens pour avoir trop teint, mouillé et baigné
leur teste.

Quant aus dorures et aus pompes et bravetez, elles y employent
tout ce qu'elles peuvent avoir en sorte qu'elles ressemblent plus
à des mercieres qui veulent mettre en vente leur mercerie et qui
vont dresser leur banc pour cela qu'à des espouses chres-
tiennes.31

Or, une fois encore, Yiret doit constater qu'en cette matière
«il y en a plusieurs, voire mesme de ceus qui portent le nom de



LE PAYS DE VAUD D'AVANT LA RÉFORME 121

ministres de l'Evangile qui veulent faire des sophistes pour défendre

la cause des espouses lesquelles on mene à l'eglise toutes
parées»32. Je ne suis pas parvenu à trouver d'autres attestations
concernant le port des cheveux flottants pour les jeunes épouses
vierges. La couronne portée dans les mêmes circonstances a-t-elle
remplacé cette coutume?

L'accumulation de parures est, en revanche, un fait bien
connu. Ainsi, en 1690, on trouve dans le dictionnaire de Furetière
deux expressions ayant trait à ce fait: «On dit d'une femme ajustée,

qui a trop de menus affiquets qu'elle est parée comme une
espousée de village» et «On dit qu'une femme est parée comme
un autel, comme une espousée quand elle affecte de porter trop
d'ornements ou de trop extraordinaires».

Mais entrons à l'église et assistons à la remise de l'anneau par
l'époux à l'épouse car, à cette époque, chez nous comme ailleurs,
seule l'épouse reçoit un anneau qu'elle portera par la suite. Pour
décrire et commenter cette partie de la cérémonie, Viret a sous les

yeux le texte latin du Manuel duquel les prestres usent selon
l'usage de Lausanne-, il nous le donne à lire et en fait la traduction.

Alors que nous pourrions penser que l'époux enfile directement

l'anneau au quatrième doigt de son épouse, nous constatons
que, tenant l'anneau entre ses trois doigts, il le met d'abord au
pouce, puis à l'index, ensuite au majeur et finalement à l'annulaire.

Viret précise que le prêtre conduit la main du mari et qu'il
dit successivement «au nom du Père, du Fils, du Saint-Esprit» au
fur et à mesure que l'anneau passe d'un doigt à l'autre, et finalement

«Amen» lorsqu'il arrive à ce doigt que le texte latin
dénomme medicus et que Viret désigne comme le «doig nommé
médecin»33.

La seule province où, à ma connaissance, un usage analogue
se soit maintenu longtemps est le Poitou où, à ce que rapporte van
Gennep, dans certaines régions, «l'époux met l'anneau d'abord
au pouce, puis à l'index, enfin au médius de l'épouse et l'y
laisse»34.

Supprimé par le Rit romain en 1850, l'usage de recouvrir,
pendant toute la cérémonie ou seulement pour la bénédiction, les

époux du pallium ou poêle remonte au Moyen Age. Selon van
Gennep, cette sorte de dais placé sur la tête des époux semble
«avoir servi primitivement à garantir le jeune couple des dangers
d'en-haut»35. Viret parle aussi de cette pratique sans en donner
les raisons. Il nous la décrit telle qu'elle se déroulait chez nous:



122 ÉTUDES DE LETTRES

Nous avons encore à noter sur ceste benediction de Tespouse
que les prestres ont accoustumé de couvrir Tespous et
l'espouse, après qu'ils les ont espousez, à savoir cependant
qu'ils prononcent ceste benediction. Il y a aucuns lieus esquels
ils ont des voiles faits tout exprès à cela, lesquels on appelle des

poiles. En païs de deçà, les prestres se servoyent de leurs
chasubles en tel usage, et s'en servent encore és lieus esquels ils
sont. Je ne say s'ils le font partout. J'en dy ce que j'en ay veu
faire, pour le moins és premieres nopces. Je ne say s'ils font le
semblable envers ceus qui se sont remariez. Il y a encore un
autre poinct à noter touchant ce poile ou ceste chasuble et autre
telle couverture, c'est que, si l'espous et l'espouse ont eu des
enfans ensemble, avant qu'ils ayent esté fiancez et mariez l'un
avec l'autre et ces enfans sont mis dessous celle couverture avec
leur pere et leur mere, ils sont depuis tenus pour legitimes au
lieu qu'auparavant ils estoyent tenus pour bastars.36

Concentrons nos remarques sur trois points. En premier lieu,
l'usage de la chasuble n'est pas mentionné par van Gennep.
Cependant il indique que, dans le Lyonnais, on disait que le
prêtre mettait les époux sous le joug37. Or Viret dit que les prêtres
appellent la chasuble «le joug du Seigneur»; d'autre part, il se

demande si, en prenant leur chasuble pour la cérémonie qu'on
vient de décrire, ils n'ont pas voulu représenter «le joug du
mariage, lequel il leur convient porter»38. Faut-il pour autant
supputer que le Lyonnais a connu l'usage de la chasuble? Je n'oserai
l'affirmer.

En second lieu, la légitimation des bâtards par la station sous
le poêle est notée chez Du Méril39. Enfin, en ce qui concerne la
non-utilisation de la chasuble en cas de remariage, Viret revient
ailleurs sur la question, croyant se souvenir «qu'on ne couvre
point de la chasuble les remariez», en ajoutant toutefois: «Si je
me trompe, on me supportera bien en cela»40.

A propos des remariages, le réformateur relève qu'en dépit
d'une règle qui interdit au prêtre «d'épouser ceux qui se
remarient» à moins d'une dispense pontificale, les prêtres vaudois ne
font pas de difficulté. Malicieusement, il insinue que la perspective

d'une «repue franche» arrange bien les choses41.
Au sujet des repas de noces précisément, Viret n'entre pas

dans les détails et se contente de dire:

Il n'y est question [aux noces], principalement en la papisterie,
sinon de gourmandise et d'yvrougnerie et de banquets excessifs
et de paroles et de contenances lubriques, infames et paillardes
et de farces et de danses vilaines et dissolues.42



LE PAYS DE VAUD D'AVANT LA RÉFORME 123

Peut-être est-ce dans ces moments d'euphorie débridée qu'un
joyeux compère lançait la plaisanterie que nous rapporte Viret:

Les mariez souffrent plus grand martyre que S.Laurent qui a
esté rosty sur la grille.43

Mais les nouveaux époux peuvent être victimes de gens mal
intentionnés qui leur jettent un mauvais sort. A trois reprises,
Viret fait allusion à ce fait. Il relève que, déjà chez les païens, de
tels faits se produisaient et que les mariés étaient «charmez et
enchantez et, comme on dit au langage de Savoie, enchariez»44.
Passant au présent, il dit:

Pourquoy s'il advient, comme il advient souventes fois, que
l'espous et l'espouse ne s'aiment pas, ains se haïssent et se

fuyent et ne peuvent habiter ensemble, on dit communément
qu'ils sont enchariez et ensorcelez. Il ne faut point douter que
le diable et les magiciens et les enchanteurs et sorciers, qui sont
ministres d'iceluy, n'ayent grande puissance sur les infidèles
quand il plaist au Seigneur leur lascher la bride et leur bailler
puissance par son juste jugement contre ceus qui ne le
craignent pas.45

Comme tous ses contemporains, Viret croit à l'existence des
sorciers et à leurs maléfices. Pour s'en préserver, le meilleur
moyen est «de honnorer et craindre Dieu». En revanche, il refuse
le recours aux leveurs de sort, à «ceus qui usent d'autres sorcelleries

et enchantemens pour désorceler et délivrer ceus qui sont
ensorcelez»46.

Si Viret essaie de tranquilliser les gens en ce qui concerne les

enchantements, il déplore et condamne «la folle opinion et
persuasion» de ceux qui croient que les mariages contractés en mai
sont malheureux. Pensant que cette superstition remonte aux
Romains, il ajoute: «On appelle aussi ce mois le mois des asnes en
ce pais, je ne say pas si c'est à cause de cela»47.

Van Gennep voit également là la survivance d'une croyance
propre aux Romains ou aux Gallo-romains, qui considéraient le
mois de mai comme néfaste. Il relève que dans certaines
provinces, Franche-Comté, Provence et Languedoc, la crainte du
«mois des ânes» subsiste48. En Savoie, l'enquête de Mgr Rendu
relève que, dans deux localités au moins, Publier et Aviernoz, le
préjugé défavorable subsistait avec la crainte de donner naissance
à des ânes.

Combattu aussi bien par les ecclésiastiques catholiques que
réformés, le préjugé voulant qu'on ne se marie pas en mai a eu la



124 ÉTUDES DE LETTRES

vie dure. Viret reconnaît que «mesme les reformez font difficulté
de se marier au mois de mai»49. A Vallorbe, les mariages sont très
rares en mai aux XVIIe et XVIIIe siècles50.

La première messe

Viret n'avait aucune raison de parler des ordinations; en
revanche, il nous transmet ce qu'il a vu à Orbe à l'occasion des

premières messes:

Je ne say pas quelle coustume les autres peuples ont; mais,
quant à moi, j'ay veu en nostre ville que, quand un prestre
chantoit sa messe nouvelle, deus autres puissans gallans de

prestres l'alloyent empoigner à l'autel, à l'heure de l'offertoire,
et le chargeoyent sur leurs espaules et le portoyent hors le
temple, en la plus belle place de la ville, puis le mettoyent
dedans une grande cuve, que nous appelons une tine en nostre
langage, laquelle estoit préparée à cela et bien tapissée. Et puis
on luy tenoit la main, laquelle tous les parens et amis et conse-
quemment les autres du peuple alloyent baiser, luy offrant or et
argent, lequel ils jettoyent en celle cuve et tine, selon la devotion

d'un chacun qui luy offroit. Et qui plus est, quand il y
avoit quelque femme ou fille qui avoit le gros gosier, lequel
nous appelons le goetre, elle le venoit presenter au prestre [...]
pour le luy empoigner et toucher de celle main sacree; car ils
ont donné à entendre au peuple que celle saincte main avoit
vertu miraculeuse a le guérir pour ce jour-la.51

Après la cérémonie, il y avait, ajoute Viret, «des beaus et
somptueus banquets et des belles danses», permises par «les
caphards mesmes qui autrement les ont blasmees et condamnées
fort aigrement».

La mort et les funérailles

Concentrant avant tout ses attaques contre la croyance au
purgatoire, Viret ne nous donne pas beaucoup de détails quant
aux funérailles et à la préparation du défunt. D'autre part, les
faits qu'il rapporte ne sont pas toujours indiqués comme étant
propres à notre région.

Viret parle pourtant de l'invocation sortant de la bouche de
celui qui est à l'article de la mort: «Saint Michel, mon ame!»52 et
que prononcent même des réformés. Il y a aussi ce désir d'être



LE PAYS DE VAUD D'AYANT LA RÉFORME 125

enterré au cimetière et non en dehors, en «terre crue», comme on
disait alors chez nous53.

La mort d'un grand personnage est annoncée à grand renfort
de cloches et, selon sa richesse, les messes sont longues ou
brèves54. Il y a encore une différence de traitement entre ceux qui
sont simplement ensevelis «en un linceul» et ceux qui meurent
«en habit de St François»; à ceux-là seuls, on met une croix entre
les mains55.

Viret indique encore un usage qu'il a observé à Orbe: «En
nostre ville, quand quelcun est mort et qu'on le porte ensevelir, il
faut qu'il porte son trentenier avec soy. Car incontinent que le

corps est arrivé en l'église, on luy met dix liards dessus la poitrine
qui font 30 deniers, lesquelz le curé ou le vicaire va incontinent
empoigner»56.

Le plus souvent par testament, les riches ont coutume de
prévoir soit après les funérailles, soit aux anniversaires, une distribution

de nourriture à la population; c'est la donnée, consistant en
«un lard cuit avec des feves»57. De l'avis même de Viret, la
coutume de célébrer «les septièmes, dixaines, anniversaires et prive-
ratz avec grans banquets et dissolutions» subsiste même après la
Réforme58. Le repas qui suivait la messe de septième a dû être très
important: Pierrefleur en parle et le patois en a conservé le
souvenir59.

Existait-il chez nous un repas destiné aux défunts et préparé
pour eux le 2 novembre? Dans l'un de ses Dialogues, Viret, par
l'intermédiaire d'un de ses personnages, évoque cette «table chargée

de viandes» qu'on laisse toute la nuit à la disposition des
morts. Pourtant à la question posée à son interlocuteur: «Avez-
vous jamais veu cela?», aucune réponse n'est donnée et l'on peut
se demander si cette coutume avait cours chez nous60.

Comme aujourd'hui, on célébrait des offices pour les défunts
le 2 novembre, mais des célébrations avaient encore lieu le dimanche

après Pâques et celui après Pentecôte61, ainsi que le lendemain

de la fête de saint Hilaire (le 14 janvier)62. Cette commémoration

est aussi attestée au XVIe siècle dans le Jura français. Elle
existait encore au XIXe siècle en Savoie; c'était les petits-morts63.

L'année liturgique

C'est avant tout de ce qui se passe dans la première partie de
cette année, celle commençant avec l'Avent, que nous parle Viret.
La seconde partie, celle du temps ordinaire, ne présente en effet
que peu de choses saillantes.



126 ÉTUDES DE LETTRES

L'année liturgique débute par un temps de pénitence que suit
une période riche en fêtes. Celle-ci commence avec Noël et se
termine avec Caresme Entrant, «ceste belle fête de sainct Pansard en
laquelle celuy n'est pas homme de bien qui ne remplira sa panse
jusqu'à crever»64. Mais voici déjà le Mercredi des Cendres, où le
prêtre peint au front de ses paroissiens «une grande croix» au
point que ceux-ci «s'en reviendront tout charbouillez comme s'ils
sortoyent de la forge d'un mareschal»65. C'est l'ouverture du
Carême, temps d'austérité et de jeûne puisque non seulement
l'usage de la viande est interdit, mais aussi celui des œufs, du
beurre, du lait, des laitages et du fromage, excepté celui à la char-
donnette «pour ce qu'il n'y a point de présure»66. C'est le temps
où, avec du pain noir, on mange des raiforts, des oignons, des
aulx et des noix67.

Avec Pâques, le temps des fêtes revient, coïncidant d'ailleurs
avec de nombreuses fêtes chômées se situant à la fin d'avril et au
début de mai.

Si l'on prend les choses plus en détail, on constate que Viret ne
dit rien de Noël; par contre, il nous parle de la fête des Saints
Innocents (le 28 décembre) et de ce qui s'y passait de bonne heure
le matin:

En ce jour-la les peres et les meres de bon matin vont fouetter
leurs enfans au lict, tant les fils que les filles et appellent cela
bailler les Innocens. Les serviteurs et les servantes et les voisins
et les voisines font le semblable les uns envers les autres. Et
Dieu scait quelles vilenies et paillardises se commettent souven-
tesfois sous l'ombre de telles farces; car alors chacun prend
licence d'entrer aus maisons, ausquelles ils ont quelque familiarité

ou cognoissance, sous couleur de bailler les Innocens et de
se jouer en ce poinct avec ceus qu'il leur plaist. Les jouven-
ceaus vont trouver les jeunes filles et les vont surprendre toutes
nues en leur lict. Il y a bien aussi des jeunes filles si deshontées
qu'elles en osent quelquefois bien autant faire envers les
jouvenceaus.68

Viret est, à ma connaissance, le premier chez qui l'on trouve
l'expression bailler les Innocens qui, d'après les dictionnaires,
n'apparaît que dans les œuvres du dernier quart du XVIe siècle.
L'usage pourtant semble plus ancien. N'est-il pas né dans ce
Moyen Age finissant où la piété prenait souvent un caractère morbide

et macabre? En dépit de l'absence d'une indication de lieu,
on peut admettre que la coutume de bailler les Innocents était
implantée chez nous au début du XVIe siècle.



LE PAYS DE VAUD D'AVANT LA RÉFORME 127

Chez nous comme ailleurs, l'Epiphanie était fêtée:

Les petis enfans crient entre nous la bonne année la veille des

Rois, en laquelle nous faisons les Rois de la féve, comme aux
Saturnales et on leur jette des fruitz emmy les rues en signe et
souhait de bonne année. Et puis de crier: «Au roy boy», après
que le roy de la féve est éleu, autant qu'un chacun a de gorge.

Viret mentionne ensuite que «quand on fait les parties du gas-
teau, auquel la féve est cachée, on en leve une, qui s'appelle la
part de Dieu»69.

Le 2 février, à la Chandeleur appelée chez nous Chandeleuse,
il y a «grande procession de chandelles et de torches»70. Les
prêtres ont chez nous coutume, nous dit Viret, d'envoyer «des
chandelles aus plus gros de la ville et à ceus qui sont des plus grans
cousins et zélateurs de la saincte mere Eglise»71.

Le dimanche de la Septuagésime, soit septante jours avant
Pâques, l'on cesse de chanter l'alleluia dans les églises. Chez
nous, une cérémonie à la fois pittoresque et amusante se déroulait
à l'intérieur de l'église. Y ayant participé sans doute dans son
enfance, Viret nous la narre par le menu:

Quand ils sont venus à ce temps de Septuagesime [...], ils
noyent ce povre Alleluia en une façon par laquelle ils se moc-
quent de Dieu et de tout le peuple chrestien bien évidemment.
Car ils mettent une chauderette pleine d'eau au milieu du cœur
du temple et puis les enfans de cœur chantent un grand
Benedicamus-Domino, avec neuf Alleluia au bout en sorte
qu'on le peut bien appeler le Benedicamus-Domino à la grand
queue. Et puis les prestres respondent Deo gratias au bout
duquel ils adjoustent aussi de leur part autant d'Alleluia que les
enfans de cœur en ont desja chantez. Et cependant que ce

povre Alleluia est ainsi pourmené par le temple, pour prendre
congé de luy ou pour le luy bailler, il y a une troupe de petis
enfans tout autour de ce vaisseau plein d'eau tenans des petis
mouchons et bouts de chandéles de cire tous allumez en leurs
mains, haut eslevez en l'air. Et puis incontinent qu'ils sentent le
dernier Alleluia approcher, tous jettent leurs mouchons allumez

en l'eau. Et puis celuy qui peut estre le plus habile pour
verser le vaisseau d'eau contre ses compagnons, iceluy est le
plus gentil galand de tous et celuy pareillement qui peut plus
amasser de ces mouchons esteints. N'est-ce pas icy une belle
farce pour jouer en l'eglise de Dieu?72

A ma connaissance, cette «noyade de l'Alleluia» n'a jamais
été relevée. En revanche, van Gennep nous raconte qu'à Langres,



128 ÉTUDES DE LETTRES

l'alleluia était symbolisé par une toupie qu'un enfant chassait
avec un fouet hors de l'église. A Toulon, Auxerre et Toul, on
ensevelissait l'alleluia qu'on déterrait au matin de Pâques73. Viret
était-il au courant de cette coutume lorsqu'il parle de «l'alleluia
qui avoit esté enseveli un petit avant caresme»74?

Van Gennep ne voit pas dans ces cérémonies une farce, mais
un rite de passage, une réaction d'origine populaire dont l'idée
revient sans doute aux enfants de chœur75.

Très prolixe au sujet de la Septuagésime, Viret est avare de
détails au sujet des Brandons puisqu'il dit simplement: «Les feux
des Brandons pour les jeunes mariez»76. Qu'entend-il au juste par
là? De nos jours, la charge d'allumer le feu des Brandons
incombe aux jeunes mariés en de nombreuses régions de l'est et
du centre de la France77; il en va de même dans certains villages
du canton du Jura78.

Aux Rameaux, qu'on appelait chez nous Rampaux ou Pâques
fleuries79, les prêtres procèdent à la bénédiction «des feuilles et
des rameaux d'arbres». Quand Viret parle de «bois» et de «bois
bénit», employés pour «chasser les foudres et les tempêtes»80, il
est très probable qu'il entend le buis.

Le jeudi saint, les enfants, dit Viret, vont chantant la
complainte de Notre Dame pour amasser des œufs pour Pâques81.
Selon le témoignage de van Gennep, cette même complainte est
encore associée à la quête des œufs dans de nombreuses régions de
Champagne, Lorraine et Bourgogne82. Avec ces œufs, des
«tartres» vont être confectionnées pour Pâques; c'est un vrai
supplice de Tantale, et Viret se souvient là de son enfance quand il
fait dire à Thomas:

J'en parle comme expérimenté car nul ne sait en quelle peine
j'estoye quand j'estoye enfant depuis que j'avoye senty celle
odeur [des tartes]. Je croy qu'il n'en advenoit pas moins aux
autres.83

Pâques, c'est le jour où l'on communie (l'on communie peu à
l'époque; mais, à Pâques, c'est de rigueur84); c'est le jour où les

prédicateurs «content des petites sornettes et contes joyeux pour
faire rire et éveiller les auditeurs qui sont tant soulz qu'ilz n'en
peuvent plus» et pour «avoir quelque compassion des povres
dames qui ont tout gasté leurs beaux yeux de pleurer pour tenir
compagnie à Nostre Dame, ils leur baillent des bouquetz»85. C'est
le jour enfin où l'on mange «tartres» et bons morceaux. Malheu-



LE PAYS DE VAUD D'AVANT LA RÉFORME 129

reusement, Viret ne donne aucune indication de lieu, pas plus que
pour la rengaine suivante:

Apres Pasques, dailies, dailies;
Apres Pasques, sermons cordez,
Comme les lamproyes ;

Sainct Bernard est tout presche86.

Là nous sommes plutôt à Paris que dans le Pays de Vaud87.
La Fête-Dieu est qualifiée par Viret de fête qui «ne porte point

de mélancolie». Après avoir décrit brièvement la procession allant
par les rues parées de fleurs, de feuillages et «de belles
tapisseries», il ajoute que «le Dieu blanc [l'hostie] est receu avec
beaux et plaisans jeux, farses et morisques et avec tous les passe-
temps qu'on luy peut donner»88. Là encore aucune précision n'est
donnée quant au lieu.

Les fêtes et le culte des saints

Viret parle de «l'erreur de ceux qui ont recours aux saincts et
aux sainctes pour avoir le beau temps ou les pluyes ou pour chasser

les vents et tempestes, pour avoir fertilité et chasser stérilité et
indigence et pour donner guerison»89. Il reste pourtant très
vague, citant parmi les saints invoqués saint Antoine «patron et
gardien des bestes»90, sainte Agathe91, sainte Barbe et des saints
plus locaux comme saint Grach92 et saint Théodule, premier
évêque d'Octodure, tous deux invoqués contre les tempêtes93. Le
Valais, c'est aussi saint Bernard, à propos duquel Viret nous
conte la coutume bien locale qu'on lui a rapportée:

Il me souvient que j'ay autresfois ouy dire aux bonnes vieilles
de nostre pais que sainct Bernard tenoit le diable enchaîné en
ces montagnes esquelles est son abbaye. Et à cause qu'il ron-
geoit la chaîne pour la rompre à celle fin qu'il peust eschapper,
elles disoyent que, tous les lundis, les mareschaux, avant que se

mettre en besogne, frappoyent tousjours de grand matin trois
coups de marteau sur leur enclume pour raccoustrer et rapon-
dre ceste chaîne afin qu'elle ne rompist et que le diable ne se
deschainast et s'enfuist.94

Nous allons terminer ici notre quête, en nous demandant si la
lecture d'autres réformateurs n'apporterait pas de précieux
renseignements d'ordre folklorique; mais peu sont, à notre connaissance,

aussi enracinés à leur terre que Pierre Viret.

Maurice BOSSARD



130 ÉTUDES DE LETTRES

NOTES

1 Viret (Actes, p. 614) dit que, lors de l'enterrement de Claude d'Estavayer,
prieur de Romainmôtier, ses serviteurs le couvrirent «de roynes de cartes». Plus
sobre, Pierrefleur dit que ce prélat «excessif en banquets, maximement en danses
fut enterré avec un jeu de cartes». (Mémoires de Pierrefleur, Lausanne, éd.
critique de L. Junod, La Concorde, 1934, p. 93).

2 Une seule fois, j'ai relevé une distorsion d'un texte liturgique (Physique,
p. 391). Viret prétend que les prêtres vont jusqu'à bénir les raiforts alors que le
texte latin porte rafurnus, soit raffour, mot dialectal signifiant four à chaux.
Cette bénédiction, beaucoup plus compréhensible que l'autre, était encore en
usage en Savoie au XIXe siècle (voir Enquête de Mgr Rendu, p. 382).

3 Ont été consultés en particulier :

Arnold van Gennep, Manuel de folklore français contemporain, Paris, 1943-
1958 (7 vol. mais une seule pagination). Abrégé: van Gennep.
Arnold ven Gennep, En Savoie, Du Berceau à la Tombe, Chambéry, 1916.
Abrégé: van Gennep Savoie.

Mœurs et coutumes de la Savoie du Nord au XIXe siècle, L'enquête de
Mgr Rendu présentée et publiée par R. Devos et Chs Joisten, Annecy et
Grenoble, 1978. Abrégé: Enquête de Mgr Rendu.

4 Dans le Folklore suisse N° 48 et intitulée: Quelques aspects de la vie
sacramentelle et liturgique du diocèse de Lausanne à la fin du Moyen Age.

5 Viret parle de «Constantin quatrième», mais il s'agit du même empereur,
surnommé Copronyme que Viret traduit par «chiard».

6 Actes, p. 868.
7 Ibid., p. 869.
8 Mémoires de Pierrefleur, p. 56.
9 Vray min., p. 394.

10 Vertu, p. 154.
11 Vray min., p. 394.
12 Ibid., p. 346; texte identique in Comm., p. 47.
13 Le Glossaire des Patois de la Suisse romande n'y fait pas allusion à l'article

Baptême. Il mentionne d'autres différences: bouquet ou couronne sur le
berceau; sonneries différentes. L'abbé Mabillard, curé de Monthey, m'a signalé
qu'à Grimisuat il y a 40 ans, on sonnait deux coups pour une fille, trois pour un
garçon.

14 Comm., p. 50.
15 Vray min., p. 349.
16 Ibid., p. 349.
17 A. Montriond, en Savoie, on le gardait 9 jours (van Gennep Savoie,

p. 44).
18 Vray min., p. 485; voir aussi Physique, p. 289.
19 Vray min., p. 313. Viret (Physique, p. 388) use du verbe chresmer comme

doublet de confirmer. Ce verbe se retrouve en patois à côté de incrèmâ.
2° Vray min., p. 486.



LE PAYS DE VAUD D'AVANT LA RÉFORME 131

21 Cf. Glossaire des Patois de la Suisse romande, t. IV, p. 213 (article
Comparantes). A l'article Arbaille, cet ouvrage reprend la définition erronée de Bri-
del: «repas que donne une accouchée à ses relevailles». Terme certainement
déniché par Bridel dans un vieux document.

22 J.L. Grillet, Dictionnaire historique, littéraire et statistique des départements

du Mont Blanc, Chambéry, 1807, t. I, p. 243.
23 A. Duraffour, Glossaire despatoisfranco-provençaux, Paris, 1969, p. 29.
24 Vray min., p. 183.
25 Comm., pp. 90 et sqq.
26 Vray min., p. 190; issu du vieux verbe creanter ou graanter, ce terme

autrefois en usage chez nous a été remplacé par d'autres: fermailles ou accordai-
ron.

27 Ibid., p. 176.
28 Ibid., pp. 176-177.
29 van Gennep, p. 423.
3° Vray min., p. 214.
31 Ibid., p. 215.
32 Ibid., pp. 215-216.
33 Ibid., pp. 202-203.
34 van Gennep, p. 457.
35 Ibid., p. 453.
36 Vray min., p. 209.
37 van Gennep, p. 454.
38 Vray min., p. 223.
39 van Gennep, p. 454.
40 Vray min., p. 155.
41 Ibid., p. 155.
42 Ibid., p. 232.
43 Vraye et fausse religion, p. 634.
44 Ce verbe encharier se retrouve dans les patois de Suisse romande et de

Franche-Comté. Il a comme base le mot caragium, d'origine inconnue, qu'on
rencontre à la fin du Ve siècle sous la plume de Césaire d'Arles. Des mots appartenant

à cette famille sont fréquents en ancien français, spécialement dans des
textes picards et normands. Viret (Actes, p. 227) use de chariage comme
synonyme d'enchantement, de sorcellerie.

45 Vray min., pp. 182-183.
46 Ibid., p. 182.
47 Office, p. 273.
48 van Gennep, pp. 379-380.
49 Office, p. 222.
50 Lucienne Hubler, La population de Vallorbe du XVIe au début du

XIXe siècle, Lausanne, Presses Centrales Lausanne S.A., 1984, pp. 167-169.
51 Vraye et fausse religion, pp. 623-624.
52 Physique, p. 43.



132 ÉTUDES DE LETTRES

53 Ibid., p. 400; voir aussi Vertu, p. 97.
54 Office, p. 12.
55 Physique, p. 226.
56 Ibid., p. 201.
57 Office, p. 172.
58 Ibid., p. 154.
59 Le patois vaudois connaît satamo, chatamo(t) au sens de «repas de

funérailles». Cf. Bulletin du Glossaire, Ve année, Berne, 1906, pp. 47-48; Encyclopédie
vaudoise, 10e vol., Lausanne, 24 Heures, 1982, p. 217.
60 Office, p. 249.
61 Ibid., p. 271.
62 Ibid., p. 171.
63 Voir Edmond Huguet, Dictionnaire de la langue du seizième siècle, t. III,

Paris, Didier, 1946, article despissepot, ainsi que Enquête de Mgr Rendu,
pp. 101 et 310.

64 Physique, p. 297.
65 Ibid., p. 300.
66 Actes, p. 768. Dans le fromage à la chardonnette, des œufs de brochet

faisaient office de présure, selon Estienne et Liébault, L'agriculture et maison
rustique, Paris, 1583, p. 39a.

67 Physique, pp. 301 et 313.
68 Vraye et fausse religion, p. 277.
69 Physique, p. 293.
70 Ibid., p. 302.
71 Ibid., p. 339.
72 Actes, p. 534.
73 van Gennep, pp. 1263-1264.
74 Physique, p. 320.
75 van Gennep, p. 1263.
76 Physique, p. 279.
77 van Gennep, pp. 1019-1020.
78 Pour plus de détails, voir Glossaire des Patois de la Suisse romande, t. II,

p. 727.
79 Viret (.Physique, p. 303) utilise aussi le terme Grandes Pasques pour la fête

de Pâques et appelle la dernière semaine de carême la grand semaine ou la
semaine peneuse.

80 Office, p. 81.
81 Physique, p. 269.
82 van Gennep, p. 1309.
83 Physique, p. 303.
84 Actes, p. 370.
85 Physique, p. 321; voir aussi p. 256.
86 Physique, p. 321.



LE PAYS DE VAUD D'AVANT LA RÉFORME 133

87 C'est plutôt à Paris que chez nous que Viret a entendu cela. En effet,
Henri Estienne dit que le menu peuple de Paris utilise l'expression «cela est
chordé» pour signifier «cela est hors de saison». Il ajoute: «Cela vient de ce

qu'on a congneu la nature de la lamproye estre telle que, depuis qu'elle ha au
ventre ce qu'on appelle une chorde, ce n'est plus friand manger.» Voir
E. Huguet, op. cit., t. II, p. 548.

88 Actes, p. 705. La morisque est une danse fort à la mode au XVIe siècle.
89 Exp. Symb., p. 51.
90 Actes Suc., p. 123.
91 Viret (Physique, p. 180), parle du «pain de Ste Agathe qui a grande

puissance». Voir Enquête de Mgr Rendu, pp. 36-37.
92 Sur saint Grat, évêque d'Aoste, et son culte, voir Enquête de Mgr Rendu,

pp. 45-49.
93 Actes Suc., p. 115.
94 Dialogues, pp. 78-79.



134 ÉTUDES DE LETTRES

BIBLIOGRAPHIE

Œuvres de Viret citées dans cette étude et abréviations utilisées:

Actes

Actes Suc.

Clefs

Comm.

Dialogues

Empire

Exp. Symb.

Nécrom.

Office
Physique

Vertu

Vraye et fausse religion

Vray min.

Des actes des apostres de Jésus-Christ et des apostats
de l'Eglise et des successeurs tant des uns que des
autres, Genève, 1559.

Des actes des vrais successeurs de Jésus-Christ et de
ses apostres et des apostats de l'Eglise papale,
Genève, 1554.

Des clefs de l'Eglise et de l'administration de la
Parole de Dieu, Genève, 1564.

De la communication des fidèles qui cognoissent la
vérité de l'Evangile aux cérémonies des papistes,
Genève, 1547.

Dialogues du désordre qui est à présent au monde et
des causes d'iceluy et du moyen d'y remédier,
Genève, 1545.

Le Monde à l'empire et le monde démoniacle faitpar
dialogues, Genève, 1561.

Exposition familière sur le Symbole des Apostres,
Genève, 1560.

La Nécromance papale faite par dialogues, Genève,
1555.

L'Office des mortzfait par dialogues, Genève, 1552.

La Physique papale, faite par manière de devis et par
dialogues, Genève, 1552.

De la vertu et usage du ministère de la Parolle de Dieu
et des sacremens dépendons d'icelle, Genève, 1548.

De la vraye et fausse religion touchant les voeus et les
serments licites et illicites, Genève, 1560.

Du vray ministère et de la vraye Eglise de Jésus-
Christ, Genève, 1560.

M. B.


	Le pays de Vaud d'avant la réforme selon Pierre Viret

