
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1986)

Heft: 1

Buchbesprechung: Comptes rendus bibliographiques

Autor: Gmerk, Mirko D. / Radrizzani, Ives

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


COMPTES RENDUS BIBLIOGRAPHIQUES

Philippe Mudry, La Préface du De medicina de Celse. Texte, traduction et
commentaire, Lausanne, Institut suisse de Rome, 1982, 227 p. (Bibliotheca
Helvetica Romana, vol. XIX).

Mis à part le traité hippocratique de l'Ancienne médecine, très polarisé par
ses visées polémiques, et les débris d'une collection doxographique, dérivant
probablement du traité Iatrika de Ménon, la Praefatio des huit livres De medicina,

les seuls qui restent de l'œuvre encyclopédique de Celse, est en fait la plus
ancienne présentation ordonnée, connue à ce jour, de l'histoire de la médecine
grecque, la plus ancienne réflexion occidentale conservée sur le passé de cet art.
C'est dire l'importance de ce texte et l'intérêt que revêt son édition critique et son
exégèse à la fois philologique et médico-historique. Il faut donc savoir gré à
Philippe Mudry d'avoir précisément choisi ce spécimen de la prose technique de
l'époque impériale pour en faire le sujet de sa thèse de doctorat ès lettres.

Le texte latin est admirablement bien établi. Ce résultat remarquable, le

jeune érudit lausannois le doit non seulement à son propre labeur mais aussi à
celui de ses prédécesseurs qui, de Leonardo Targa (1769 et 1810) à Friedrich
Marx (1915), ont remplacé les textes de l'audacieuse editio princeps florentine
(1478) et de l'élégant et fantasque elzévir (1657) par une leçon épurée, collation-
née soigneusement avec des manuscrits anciens. De ces manuscrits, on n'en
connaissait que quatre qui fussent vraiment utilisables. Us représentent deux familles:

F Florentinus Laurentianus 73, 1), V Vaticanus 5951) et P Parisi-
nus 7028) d'un côté, J Florentinus Laurentianus 73, 7) de l'autre. Notons
que P ne contient pas la Préface. La première famille s'imposait déjà par
l'ancienneté de ses représentants (F et V sont du IXe siècle), mais il fallait compter

aussi, presque à contre-cœur, avec J, isolé et tardif (XVe siècle). Or, la découverte

récente, faite de manière simultanée et indépendante par U. Capitani et
D. Ollero Granados, d'un manuscrit jusqu'alors négligé de l'œuvre de Celse, le
codex Toletanus 97-12 T) modifie la situation. Ce manuscrit appartient à la
même branche que J ; il est aussi relativement récent, du XVe siècle seulement,
mais il comporte des leçons antérieures à la perte, dans l'archétype des autres
manuscrits, d'un long passage du livre IV. Il faudra donc désormais attribuer à T
une importance fondamentale pour l'établissement du texte de Celse. En ce qui
concerne la Préface, T n'apporte que peu d'éléments nouveaux. Sa concordance
avec FV dans les premiers paragraphes prouve définitivement, comme le constate

Mudry, la corruption du début de la Préface dans J. Mais il n'en est pas de
même pour la suite où T réhabilite certaines leçons de J que Targa et Marx
avaient rejetées.



104 ÉTUDES DE LETTRES

Mudry utilise comme édition de référence celle de Marx dans le Corpus Medi-
corum Latinorum I, mais prend aussi en considération les remarques critiques
qui ont été adressées à cette édition, notamment par H. Lingby et U. Capitani, et
profite de la collation avec T. Il propose donc un texte qui, tout en concordant
dans l'essentiel avec celui de Marx, en diffère sur un certain nombre de points.
Toutes les innovations par rapport à l'édition de Marx nous paraissent parfaitement

légitimes. Mais sont-elles suffisantes? Mudry est parfois trop respectueux
face à son texte de référence. N'aurait-il pas fallu, par exemple, changer dans le
§ 20 quia en quae, comme l'a proposé E. Wistrand, ou du moins mentionner
cette suggestion? Nous ne voulons pas nous attarder sur des détails de ce genre,
discutables et n'affectant pas vraiment le sens du texte, mais il y a un point précis,

le choix d'un mot dans le § 7, sur lequel il est peut-être utile d'exprimer, et
même de commenter, notre désaccord.

Dans Praef. 7 (Mudry, p. 16; explications, p. 62), le terme quieta, attesté par
FV et adopté par Marx, est préféré à inquiéta, attesté pourtant par JT et favorisé

récemment par Capitani. Ce choix est déterminé par le fait que Mudry ne voit
pas de traduction acceptable, dans ce contexte, du terme inquiéta. En revanche,
il pense que la phrase iis hanc maxime requirentibus qui corporum suorum
robora quieta cogitatione nocturnaque uigilia minuerunt a un sens clair et précis,
à savoir «ceux qui ressentaient le plus le besoin de cet art pour avoir affaibli leur
santé par leurs recherches sédentaires et leurs veilles nocturnes». Laissons de
côté, dans cette traduction, l'apparition de «cet art» pour un simple hanc et
l'emploi du terme «santé» pour corporum robora, car ce qui nous gêne en
premier lieu, c'est l'expression «recherches sédentaires». Peut-on, sans forcer le

sens, traduire ainsi quieta cogitatione? Mudry nous explique qu'il ne saurait
traduire convenablement inquiéta cogitatione, puisque «les passages parallèles
(Sen. dial. 12, 6, 6 inquiéta mens; Ambr. Cain et Ab. 1, 10, 44 inquietis cogita-
tionibus) sur lesquels s'appuie Capitani ne sont pas pertinents, car inquietus y
paraît dans un contexte tout autre et se réfère à la curiosité d'un esprit toujours
en éveil». Cependant, il reconnaît que ce genre de critique frappe aussi — à
notre avis même plus fortement — sa propre interprétation: «Il est vrai que les

passages parallèles (Cic.fin. 5, 4, 11; inu. 1, 3) que cite Targa à l'appui de la
leçon quieta ne sont guère plus convaincants: ils y qualifient une existence vouée
à l'étude, à l'écart des tempêtes de la vie politique, et ils ne comportent nullement

l'idée d'une activité sédentaire nuisible à la santé, telle que Celse l'entend
ici.» La dernière phrase est une conjecture de Mudry, celle précisément qu'il
faudrait prouver.

A la lumière des exemples cités, il nous semble que, en se décidant pour
quieta cogitatione, la traduction correcte ne serait ni celle, traditionnelle, de
H. Ninnin («profondes méditations»), ni celle, plus astucieuse, de Mudry
(«recherches sédentaires»), mais plutôt celle que propose W. Mûri (dans Der
Arzt im Altertum, München, 1962, p. 119, non cité par Mudry), à savoir «das
Nachdenken in der Abgeschiedenheit». L'embarras vient alors du fait que, en
traduisant ainsi, on ne voit plus où est l'implication médicale: l'étude ou la
méditation ne passait pas pour plus nuisible à la santé quand elle s'exerçait dans
l'isolement solitaire. Mudry remarque que «quieta cogitatione prolonge l'appréciation

que Celse a porté (6 corpora inimica) sur l'activité intellectuelle préjudiciable
à l'organisme» (ce qui est exact, mais concerne seulement le substantif et

vaut encore mieux comme justification de inquiéta cogitatione) et défend sa
traduction par un argument d'ordre général: «L'idée que le manque d'exercice
physique représente un facteur morbide se rattache à la conception pythagori-



COMPTES RENDUS BIBLIOGRAPHIQUES 105

cienne, qui a eu une si grande fortune en Grèce, selon laquelle la santé se fonde
sur la diététique et la gymnastique.» Pourquoi introduire ce facteur nouveau,
manque d'exercice physique, si Celse dit avec insistance, dans le paragraphe
précédant celui qui nous intéresse ici, que le Studium litterarum est, par lui-même,
aussi nécessaire à l'esprit qu'il est funeste pour le corps? C'est cette même idée
qui, amplifiée, se retrouve dans son texte, si nous adoptons inquiéta cogitatione
et le traduisons par «méditations incessantes» ou «études continues», c'est-à-
dire activité intellectuelle sans repos. Ce sens de l'adjectif inquietus peut être
confirmé par plusieurs exemples. Quant à la conviction médicale sous-jacente,
elle était, à l'époque romaine, un lieu commun. Ainsi Apulée, dans le paragraphe

4 de son Apologie, parle comme d'une évidence des méfaits d'un travail
intellectuel sans répit: continuatio etiam litterati laboris omnem gratiam corpore
deterget. habitudinem tenuat, sucum exsorbet.

Après cet excursus, trop long, sur une question ponctuelle (l'éloge est, hélas,
toujours plus vite fait que la critique), revenons aux mérites de l'ouvrage de
Mudry considéré sous ses aspects plus généraux. Le texte latin est assorti d'un
apparat critique délibérément réduit à l'indispensable. Mudry se limite pratiquement

à un apparat concernant soit la plupart des endroits où son choix diffère de
celui de Marx, soit certains endroits où, tout en concordant avec ce dernier, il
apporte des justifications complémentaires. Cette édition ne dispense donc pas
du recours à l'édition de Marx. Dans un travail consacré à la seule Préface du De
medicina, une telle limitation paraît raisonnable, mais elle n'est pas à recommander

pour une édition future de l'œuvre complète de Celse. Même l'apparat de
Marx est trop restreint. Si le philologue et l'historien de la médecine antique
doivent avoir accès à toutes les variantes des bons manuscrits, l'historien de la
médecine moderne, qui s'intéresse à l'influence considérable exercée par l'œuvre
de Celse à partir de la Renaissance, a besoin de connaître les variantes significatives

dans les éditions imprimées les plus lues. Nous en parlons ici parce qu'il
nous semble que la thèse de Philippe Mudry a une valeur toute particulière en
tant que premier pas vers l'édition complète du De medicina dans la Collection
des Universités de France.

La traduction de Mudry est originale, c'est-à-dire largement indépendante
des traductions précédentes en langues modernes et assez différente du texte
latin traduit mot à mot. Elle est claire et coulante, souvent belle, bien que, par la
force des choses, elle ne puisse rendre l'élégance lapidaire et la majesté aisée du
latin de Celse. Affrontant l'alternative cruelle de mieux rendre le fond de la pensée

ou le mouvement du style, Mudry opte le plus souvent pour la première solution.

Le résultat est, en règle générale, très satisfaisant, car il facilite au lecteur
moderne la pénétration dans le monde intellectuel antique. Toutefois, ce
procédé est dangereux dans la mesure où il introduit dans le discours d'un autre
temps des notions qui ne s'y trouvent pas nécessairement.

Chaque utilisation, dans une traduction, d'un terme à connotation technique
qui ne figure pas comme tel dans le texte original fait courir le risque d'un
anachronisme épistémologique ou d'une déformation de la pensée de l'auteur
ancien. Ainsi, Mudry n'est pas assez prudent dans l'emploi de certains termes
lourds de sens particulier, comme «organisme», «organe», «élément»,
«tempérament» et «constitution». Traduire corpora par «organismes» (voire par
«organismes individuels», § 12) introduit déjà une conception biologique qui est

probablement étrangère à Celse. Le mot «organes» et l'expression «organes
internes» servent à Mudry soit pour traduire partes, partes interiores ou inte-
riora (par exemple dans les §§ 23-26, 41-43 et 67), soit pour éluder le problème



106 ÉTUDES DE LETTRES

délicat du sens exact de uiscus et intestinum (§§ 25 et 42-43); dans le premier cas,
la traduction dit trop, dans le second, pas assez.

Signalons que, au § 21, la phrase qui maxime calorem mouet doit vouloir
dire, pour être en accord avec la théorie hippocratique évoquée au paragraphe
précédent, «qui excite le plus la chaleur» et non pas, comme le traduit Mudry,
«qui dégage le plus la chaleur».

On ne soulignera jamais trop que toute traduction d'un texte ancien, surtout
d'un texte de caractère scientifique, est déjà une interprétation. Si la traduction
de Mudry fait ressortir avec une grande précision les idées maîtresses de Celse,
c'est qu'elle est fondée sur une analyse minutieuse de la forme et du contenu de
son oeuvre. Dans un livre où la Préface latine de Celse ne remplit même pas
14 pages, le commentaire de ce texte par Mudry en occupe plus de 160. Tout y
passe, de la langue à la doctrine, du style au savoir historique et médical.

Dans ses nombreuses remarques, Mudry allie la perspicacité à l'érudition.
Des doutes sont dissipés, des obscurités éclaircies. Nous ne pouvons pas passer
en revue toute cette moisson d'idées, pour la plupart des apports définitifs à
l'étude de Celse et de la médecine de son temps. Qu'il nous soit toutefois permis
d'exprimer, en tant que médecin, deux objections. Au § 49, la «descente de chair
hors des parties génitales» est, certes, un prolapsus utérin (p. 148), mais ce
diagnostic n'est pas suffisant pour expliquer les faits rapportés. Par ailleurs, «l'idée
bien établie chez les médecins anciens qu'une blessure au diaphragme est généralement

mortelle» ne résulte pas tellement «de la valorisation du diaphragme,
souvent considéré dans l'Antiquité comme le centre à la fois physique et
psychique de l'organisme humain» (p. 137), mais s'explique tout simplement par le
fait qu'une telle blessure, comportant le pneumothorax et la pénétration de deux
cavités du tronc, a été effectivement presque toujours mortelle.

Les investigations de Mudry prouvent que la Préface du De medicina est
construite selon un schéma précis, très significatif pour l'appréciation de la
méthodologie de Celse et de la place de cet auteur dans la tradition littéraire et
philosophique. Mudry offre une explication ingénieuse de la division de la Préface

en deux parties assez disparates: seulement la première partie, c'est-à-dire
l'historique de la médecine depuis ses origines jusqu'à Thémison (§§ 1-11), serait
la préface générale du traité, tandis que la seconde partie, c'est-à-dire l'exposé de
la querelle entre le dogmatisme et l'empirisme (§§ 12-75), ne serait qu'une
introduction à la diététique, première des trois branches de la médecine. Le différend
méthodologique sur le rôle de la spéculation et de l'expérience dans la médecine,
tout comme la division en écoles rivales qui en est résultée, étaient pour Celse
une affaire interne à la diététique (p. 45).

En analysant la structure de la première partie, Mudry pose de manière très
lucide, à la place de la question habituelle et insoluble des sources directes, le
problème de la typologie littéraire. Cette approche l'amène à la découverte du
modèle littéraire de Celse dans les résumés historiques de Cicéron (p. 50). On
voit immédiatement quelles nouvelles perspectives s'ouvrent ainsi pour raviver le
vieux débat sur l'originalité de Celse. Ajoutons que l'analyse raffinée de la structure

considérablement plus complexe de la seconde partie en fait découvrir le
modèle littéraire dans la disputatio in utramque partem de la Nouvelle Académie,

à savoir l'application formelle d'une méthodologie probabiliste et la recherche

d'une uia media après l'exposé des thèses contraires. «En cela — écrit Mudry
— Celse ne pouvait pas ne pas avoir à l'esprit l'exemple du dialogue cicéronien»
(p. 78).

Celse était-il médecin? Mudry préfère ne pas s'engager à fond dans un débat



COMPTES RENDUS BIBLIOGRAPHIQUES 107

si épineux, mais il signale que «tout au long du De medicina, Celse évite soigneusement

toute identification de sa personne avec le terme medicus, et [qu'] il parle
toujours de la médecine du point de vue de quelqu'un qui se situe en dehors des
cercles professionnels» (p. 76). D'un côté, il garde ses distances envers ce métier
somme toute subalterne, mais d'un autre côté il montre parfois une telle
véhémence dans l'expression de ses opinions que Mudry parle à juste titre d'un
«engagement personnel et affectif». Il combat passionnément la vivisection et
une médecine qui néglige l'individualité du malade. Selon Mudry, «Celse
dépasse le niveau de la réflexion technique médicale pour se situer sur le plan des
relations affectives entre le médecin et son malade. A connaissances égales, dit
Celse (praef. 73), le médecin est plus efficace s'il est un ami» (p. 175).

S'il est évident que les connaissances médicales de Celse proviennent
essentiellement de la lecture des traités techniques grecs, notamment du recours à
certains textes perdus d'inspiration empirique, il n'en reste pas moins vrai que son
œuvre porte fortement l'empreinte de la civilisation romaine. Personne avant
Mudry ne l'a montré d'une façon aussi éclatante.

Mirko D. Grmek.



108 ÉTUDES DE LETTRES

André de Muralt, Comment dire l'être? L'invention du discours métaphysique
chez Aristote, Paris, 1985, «Vrin-Reprise», 207 p.

Le but de la collection «Vrin-Reprise» est de mettre à disposition du public
des textes ou des études présentement introuvables. C'est le principe qui a présidé

à l'élaboration de ce recueil, qui rassemble huit articles. Ces textes n'avaient
pas été conçus originairement pour former un tout, c'est pourquoi on observe de
nombreux recoupements. Mais l'unité de l'intention, l'originalité du propos et la
cohérence dans le traitement rendaient fort souhaitable la création d'un tel
recueil.

L'auteur entend aller à contre-courant des tendances philosophiques
actuellement dominantes. Prenant délibérément le contre-pied tant des «dialectiques
phénoménologiques» que des philosophies du langage, il s'attend à «étonner» le
lecteur et qualifie lui-même son discours de «unzeitgemässe Betrachtungen»
(p. 151). Il se propose avec hardiesse d'écarter «toutes les vaticinations sur la
crise du langage» (p. 140), de rétablir la possibilité d'une «authentique ontologie»

(pp. 15-16), d'une «véritable métaphysique de l'homme» (p. 150), et entreprend

pour ce faire de replacer Aristote, vu à travers la tradition scolastique et en
particulier thomiste, dans le débat contemporain. En effet, selon l'auteur, «la
philosophie d'aujourd'hui [...] se trouve dans la même situation que la philosophie

pré-aristotélicienne [...]. Elle oscille, elle aussi, entre une conception éléati-
que de l'Etre-Logos, de l'Etre-Vérité [et ce sont là tout particulièrement Hegel et
Heidegger qui sont visés] [...] et une conception sophistique d'un langage à instituer

de toutes pièces». De la sorte «la solution qu'apporte Aristote aux problèmes

de son temps [...] peut féconder le débat philosophique contemporain et lui
rouvrir le chemin d'une authentique ontologie» (pp. 15-16). Telle est l'idée-force
de cet ouvrage, qui est proclamée jusque dans la dernière phrase: «Il ne faut pas
être grand clerc pour discerner ici [dans l'ontologisme platonisant et le nomina-
lisme héraclitéen] les options majeures de notre siècle» (p. 206).

Mais pour réaliser le programme proposé, c'est-à-dire «féconder le débat
contemporain» grâce à la solution aristotélicienne, il faut commencer par
s'accorder sur le sens même de la pensée d'Aristote. Or l'œuvre de Pierre
Aubenque1, qui vise pourtant elle aussi «à montrer que la métaphysique d'Aristote

peut s'insérer dans le débat contemporain» (p. 8), aboutit à une conception
radicalement différente: loin de «rouvrir le chemin d'une authentique ontologie»,

la position d'Aristote mène, selon cette interprétation, aussi bien à la négation

de l'ontologie qu'à la négation de la théologie (p. 46). Cette divergence radicale

conduit M. de Muralt à placer en tête du recueil un article consacré tout
entier à la critique de la position d'Aubenque, article dont les dimensions attestent

à elles seules l'importance (il occupe le quart de l'ouvrage), et qui permet à
l'auteur d'exposer sa conception de la doctrine clé de l'analogie et d'établir la
possibilité d'une ontologie et d'une théologie positives, fondées sur l'analogie
(qui feront elles-mêmes l'objet des articles 2-4).

1 Pierre Aubenque, Le problème de l'être chez Aristote. Essai sur la problématique
aristotélicienne, Paris, PUF, 1962.



COMPTES RENDUS BIBLIOGRAPHIQUES 109

«L'Aristote d'Aubenque n'est pas l'Aristote de Stagire» (p. 36). En affirmant

qu'Aristote échoue à constituer la métaphysique en «une discipline réelle
et positive» (p. 8), que «la recherche de l'être s'épuise dans une dialectique
infinie» (p. 35) et que le discours sur l'être ne prétend survivre à son échec que sous
la forme d'un «idéal espéré» (p. 8), Aubenque ne fait que «refléter purement et
simplement l'idéologie phénoménologique contemporaine» (p. 156) et plus
précisément «la doctrine husserlienne de l'idée» (p. 34). L'erreur consiste, selon M.
de Murait, à plaquer l'idéal d'univocité sur la pensée d'Aristote. «A définir
l'univocité comme la norme idéale de signification, l'auteur [Aubenque] aboutit
à réduire l'aristotélisme à une sophistique qui viserait à l'infini l'éléatisme
platonicien» (p. 36), «car il ne voit pas qu'entre l'idéal d'intelligibilité absolue des
Eléates et des Platoniciens d'une part et d'autre part l'abandon de toute recherche

d'intelligibilité par les Sophistes, il y a place pour l'intelligibilité humaine,
imparfaite et relative, d'une métaphysique inductive et analogique» (p. 63).

Selon l'interprétation proposée, la démarche d'Aristote se caractériserait
donc une fois de plus par sa recherche de la «via media». Abandonnant l'idéal
d'univocité qui a toujours pour corrélat «la dévaluation de la chose concrète» —
que cela découle «d'une conception métaphysique parménidéenne qui refuse
l'être en soi à toute réalité autre que l'être transcendant» (Platon) ou, dans les

philosophies modernes, «d'une conception constitutive qui refuse la validité en
soi à toute réalité autre que le sujet transcendental [Kant] ou que la norme logique

universelle de la vie de conscience [Husserl]» (pp. 86-87) — Aristote invente
un discours métaphysique radicalement nouveau qui est fondé sur une notion
analogique de l'être et qui vise à atteindre le concret singulier. D'autre part, il
pose la multiplicité essentielle des significations de l'être: «la notion d'être est
universellement présente dans tous les êtres» (p. 61), immanente à toutes les
réalités; «c'est la notion la plus universellement attribuée» (p. 144) et de ce fait la
plus confuse; mais à la différence de l'universalité univoque du genre, elle
contient actuellement ses différences, elle est intrinsèquement diversifiée par les
modes actuellement impliqués en elle, et cette multiplicité essentielle n'est unifiée
qu'accidentellement selon une unité de proportion. D'autre part, cette multiplicité

ne se dissout pas dans une équivocité universelle, car les sens multiples de
l'être sont ordonnés par rapport à un sens premier, qui tout à la fois transcende
et imbibe toutes les catégories. L'échec du discours univoque sur l'être
n'entraîne donc pas chez Aristote l'échec de la métaphysique, car au-delà de
l'unité de nom l'être conserve une unité de signification, si confuse soit-elle. En
visant «moins haut que Parménide ou Platon», Aristote fonde la possibilité
d'une «métaphysique à la mesure de l'homme» (p. 64). Telle est, présentée de
façon très simplifiée, l'idée maîtresse que l'on retrouve à travers tous les articles.

Bien que nous soyons loin d'avoir épuisé la richesse de ce recueil extrêmement

stimulant, nous formulerons cependant deux réserves, qui ne diminuent
d'ailleurs en rien son intérêt.

Il convient tout d'abord d'attirer l'attention sur une certaine ambiguïté dans
l'utilisation de la tradition aristotélicienne. L'auteur affirme que l'historien de la
philosophie se doit de remonter à la source: aux œuvres d'Aristote, et estime
qu'il sera «heureusement aidé dans cette entreprise par la longue tradition
aristotélicienne». Il va même beaucoup plus loin en affirmant péremptoirement qu'«il
est nécessaire de connaître la pensée du Stagirite dans sa vivante explicitation
traditionnelle avant d'aborder son œuvre écrite» (p. 178); or cette utilisation des
scolastiques le conduit à introduire des thèmes étrangers à la pensée aristotélicienne

sans les signaler comme tels (par exemple le thème chrétien de la miséri-



110 ÉTUDES DE LETTRES

corde divine, p. 186). Si l'étude des scolastiques nous apporte de riches enseignements

sur la réception d'Aristote au Moyen Age, elle comporte en revanche le
danger d'introduire une perspective étrangère.

Par ailleurs, le jugement porté sur Platon semble radicalement différent dans
les articles et dans l'avant-propos. Alors que dans les articles l'auteur affirme
que c'est «une conception univoque de l'être qui pousse Platon à poser à côté de
l'être le principe de sa diversité» (p. 22) et taxe cette position d'«univocité dialectique»

(pp. 147-148), on peut lire dans l'avant-propos que la dialectique de Platon

«échappe absolument à tout risque d'univocité» (p. 9), deux affirmations
qui paraissent difficilement conciliables.

Ives Radrizzani.


	Comptes rendus bibliographiques

