Zeitschrift: Etudes de Lettres : revue de la Faculté des lettres de I'Université de

Lausanne
Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres
Band: - (1986)
Heft: 1

Buchbesprechung: Comptes rendus bibliographiques
Autor: Gmerk, Mirko D. / Radrizzani, Ives

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

COMPTES RENDUS BIBLIOGRAPHIQUES

Philippe MuUDRY, La Préface du De medicina de Celse. Texte, traduction et com-
mentaire, Lausanne, Institut suisse de Rome, 1982, 227 p. (Bibliotheca Hel-
vetica Romana, vol. XIX).

Mis a part le traité hippocratique de I’ Ancienne médecine, trés polarisé par
ses visées polémiques, et les débris d’une collection doxographique, dérivant
probablement du traité latrika de Ménon, la Praefatio des huit livres De medi-
cina, les seuls qui restent de I’ceuvre encyclopédique de Celse, est en fait la plus
ancienne présentation ordonnée, connue a ce jour, de I’histoire de la médecine
grecque, la plus ancienne réflexion occidentale conservée sur le passé de cet art.
C’est dire I’'importance de ce texte et I’intérét que revét son édition critique et son
exégese a la fois philologique et médico-historique. Il faut donc savoir gré a Phi-
lippe Mudry d’avoir précisément choisi ce spécimen de la prose technique de
I’époque impériale pour en faire le sujet de sa thése de doctorat és lettres.

Le texte latin est admirablement bien établi. Ce résultat remarquable, le
jeune érudit lausannois le doit non seulement a son propre labeur mais aussi a
celui de ses prédécesseurs qui, de Leonardo Targa (1769 et 1810) a Friedrich
Marx (1915), ont remplacé les textes de I’audacieuse editio princeps florentine
(1478) et de I’élégant et fantasque elzévir (1657) par une legon épurée, collation-
née soigneusement avec des manuscrits anciens. De ces manuscrits, on n’en con-
naissait que quatre qui fussent vraiment utilisables. Ils représentent deux famil-
les: F (= Florentinus Laurentianus 73, 1), V (= Vaticanus 5951) et P (= Parisi-
nus 7028) d’un coté, J (= Florentinus Laurentianus 73, 7) de I’autre. Notons
que P ne contient pas la Préface. La premiere famille s’imposait déja par
I’ancienneté de ses représentants (F et V sont du IXe¢ siécle), mais il fallait comp-
ter aussi, presque a contre-coeur, avec J, isolé et tardif (X Ve si¢cle). Or, la décou-
verte récente, faite de maniére simultanée et indépendante par U. Capitani et
D. Ollero Granados, d’un manuscrit jusqu’alors négligé de ’ceuvre de Celse, le
codex Toletanus 97-12 (= T) modifie la situation. Ce manuscrit appartient a la
méme branche que J; il est aussi relativement récent, du XVe siécle seulement,
mais il comporte des lecons antérieures a la perte, dans ’archétype des autres
manuscrits, d’un long passage du livre I1V. Il faudra donc désormais attribuer a T
une importance fondamentale pour I’établissement du texte de Celse. En ce qui
concerne la Préface, T n’apporte que peu d’éléments nouveaux. Sa concordance
avec FV dans les premiers paragraphes prouve définitivement, comme le cons-
tate Mudry, la corruption du début de la Préface dans J. Mais il n’en est pas de
meéme pour la suite ou T réhabilite certaines lecons de J que Targa et Marx
avaient rejetées.



104 ETUDES DE LETTRES

Mudry utilise comme édition de référence celle de Marx dans le Corpus Medi-
corum Latinorum I, mais prend aussi en considération les remarques critiques
qui ont été adressées a cette édition, notamment par H. Lingby et U. Capitani, et
profite de la collation avec T. Il propose donc un texte qui, tout en concordant
dans I’essentiel avec celui de Marx, en différe sur un certain nombre de points.
Toutes les innovations par rapport a I’édition de Marx nous paraissent parfaite-
ment légitimes. Mais sont-elles suffisantes? Mudry est parfois trop respectueux
face a son texte de référence. N’aurait-il pas fallu, par exemple, changer dans le
§ 20 quia en quae, comme 1’a proposé E. Wistrand, ou du moins mentionner
cette suggestion? Nous ne voulons pas nous attarder sur des détails de ce genre,
discutables et n’affectant pas vraiment le sens du texte, mais il y a un point pré-
cis, le choix d’un mot dans le § 7, sur lequel il est peut-étre utile d’exprimer, et
méme de commenter, notre désaccord.

Dans Praef. 7 (Mudry, p. 16; explications, p. 62), le terme quieta, attesté par
FV et adopté par Marx, est préféré a inquieta, attesté pourtant par JT et favo-
risé récemment par Capitani. Ce choix est déterminé par le fait que Mudry ne voit
pas de traduction acceptable, dans ce contexte, du terme inquieta. En revanche,
il pense que la phrase iis hanc maxime requirentibus qui corporum suorum
robora quieta cogitatione nocturnaque uigilia minuerunt a un sens clair et précis,
a savoir «ceux qui ressentaient le plus le besoin de cet art pour avoir affaibli leur
santé par leurs recherches sédentaires et leurs veilles nocturnes». Laissons de
coté, dans cette traduction, ’apparition de «cet art» pour un simple hanc et
I’emploi du terme «santé» pour corporum robora, car ce qui nous géne en pre-
mier lieu, c’est I’expression «recherches sédentaires». Peut-on, sans forcer le
sens, traduire ainsi quieta cogitatione? Mudry nous explique qu’il ne saurait tra-
duire convenablement inquieta cogitatione, puisque «les passages paralléles
(Sen. dial. 12, 6, 6 inquieta mens; Ambr. Cain et Ab. 1, 10, 44 inquietis cogita-
tionibus) sur lesquels s’appuie Capitani ne sont pas pertinents, car inquietus y
parait dans un contexte tout autre et se référe a la curiosité d’un esprit toujours
en éveil». Cependant, il reconnait que ce genre de critique frappe aussi — a
notre avis méme plus fortement — sa propre interprétation: «Il est vrai que les
passages paralleles (Cic. fin. 5, 4, 11; inu. 1, 3) que cite Targa a I’appui de la
legon quieta ne sont guére plus convaincants: ils y qualifient une existence vouée
a I’étude, a I’écart des tempétes de la vie politique, et ils ne comportent nulle-
ment I’idée d’une activité sédentaire nuisible a la santé, telle que Celse I’entend
ici.» La derniére phrase est une conjecture de Mudry, celle précisément qu’il
faudrait prouver.

A la lumiére des exemples cités, il nous semble que, en se décidant pour
quieta cogitatione, la traduction correcte ne serait ni celle, traditionnelle, de
H. Ninnin («profondes méditations»), ni celle, plus astucieuse, de Mudry
(«recherches sédentaires»), mais plutot celle que propose W. Miiri (dans Der
Arzt im Altertum, Miinchen, 1962, p. 119, non cité par Mudry), a savoir «das
Nachdenken in der Abgeschiedenheit». L’embarras vient alors du fait que, en
traduisant ainsi, on ne voit plus ou est I’implication médicale: I’étude ou la médi-
tation ne passait pas pour plus nuisible a la santé quand elle s’exer¢ait dans I’iso-
lement solitaire. Mudry remarque que «quieta cogitatione prolonge I’apprécia-
tion que Celse a porté (6 corpora inimica) sur ’activité intellectuelle préjudicia-
ble a I’organisme» (ce qui est exact, mais concerne seulement le substantif et
vaut encore mieux comme justification de inquieta cogitatione) et défend sa tra-
duction par un argument d’ordre général: «L’idée que le manque d’exercice
physique représente un facteur morbide se rattache a la conception pythagori-



COMPTES RENDUS BIBLIOGRAPHIQUES 105

cienne, qui a eu une si grande fortune en Grece, selon laquelle la santé se fonde
sur la diététique et la gymnastique.» Pourquoi introduire ce facteur nouveau,
manque d’exercice physique, si Celse dit avec insistance, dans le paragraphe pré-
cédant celui qui nous intéresse ici, que le studium litterarum est, par lui-méme,
aussi nécessaire a ’esprit qu’il est funeste pour le corps? C’est cette méme idée
qui, amplifiée, se retrouve dans son texte, si nous adoptons inquieta cogitatione
et le traduisons par «méditations incessantes» ou «études continues», c’est-a-
dire activité intellectuelle sans repos. Ce sens de ’adjectif inquietus peut étre
confirmé par plusieurs exemples. Quant a la conviction médicale sous-jacente,
elle était, a I’époque romaine, un lieu commun. Ainsi Apulée, dans le paragra-
phe 4 de son Apologie, parle comme d’une évidence des méfaits d’un travail
intellectuel sans répit: continuatio etiam litterati laboris omnem gratiam corpore
deterget, habitudinem tenuat, sucum exsorbet.

Aprés cet excursus, trop long, sur une question ponctuelle (I’éloge est, hélas,
toujours plus vite fait que la critique), revenons aux mérites de I’ouvrage de
Mudry considéré sous ses aspects plus généraux. Le texte latin est assorti d’un
apparat critique délibérément réduit a I’indispensable. Mudry se limite pratique-
ment & un apparat concernant soit la plupart des endroits ot son choix differe de
celui de Marx, soit certains endroits ou, tout en concordant avec ce dernier, il
apporte des justifications complémentaires. Cette édition ne dispense donc pas
du recours a I’édition de Marx. Dans un travail consacré a la seule Préface du De
medicina, une telle limitation parait raisonnable, mais elle n’est pas & recomman-
der pour une édition future de ’ceuvre compléte de Celse. Méme [’apparat de
Marx est trop restreint. Si le philologue et I’historien de la médecine antique doi-
vent avoir accés a toutes les variantes des bons manuscrits, ’historien de la
médecine moderne, qui s’intéresse a I’influence considérable exercée par I’ceuvre
de Celse a partir de la Renaissance, a besoin de connaitre les variantes significa-
tives dans les éditions imprimées les plus lues. Nous en parlons ici parce qu’il
nous semble que la thése de Philippe Mudry a une valeur toute particuliére en
tant que premier pas vers I’édition compléte du De medicina dans la Collection
des Universités de France.

La traduction de Mudry est originale, c’est-a-dire largement indépendante
des traductions précédentes en langues modernes et assez différente du texte
latin traduit mot a mot. Elle est claire et coulante, souvent belle, bien que, par la
force des choses, elle ne puisse rendre 1’élégance lapidaire et la majesté aisée du
latin de Celse. Affrontant I’alternative cruelle de mieux rendre le fond de la pen-
sée ou le mouvement du style, Mudry opte le plus souvent pour la premiére solu-
tion. Le résultat est, en régle générale, trés satisfaisant, car il facilite au lecteur
moderne la pénétration dans le monde intellectuel antique. Toutefois, ce pro-
cédé est dangereux dans la mesure ou il introduit dans le discours d’un autre
temps des notions qui ne s’y trouvent pas nécessairement.

Chaque utilisation, dans une traduction, d’un terme a connotation technique
qui ne figure pas comme tel dans le texte original fait courir le risque d’un ana-
chronisme épistémologique ou d’une déformation de la pensée de I’auteur
ancien. Ainsi, Mudry n’est pas assez prudent dans I’emploi de certains termes
lourds de sens particulier, comme «organisme», «organe», «élément», «tempé-
rament» et «constitution». Traduire corpora par «organismes» (voire par
«organismes individuels», § 12) introduit déja une conception biologique qui est
probablement étrangere a Celse. Le mot «organes» et I’expression «organes
internes» servent a Mudry soit pour traduire partes, partes interiores ou inte-
riora (par exemple dans les §§ 23-26, 41-43 et 67), soit pour éluder le probléme



106 ETUDES DE LETTRES

délicat du sens exact de uiscus et intestinum (§8§ 25 et 42-43); dans le premier cas,
la traduction dit trop, dans le second, pas assez.

Signalons que, au § 21, la phrase qui maxime calorem mouet doit vouloir
dire, pour étre en accord avec la théorie hippocratique évoquée au paragraphe
précédent, «qui excite le plus la chaleur» et non pas, comme le traduit Mudry,
«qui dégage le plus la chaleur».

On ne soulignera jamais trop que toute traduction d’un texte ancien, surtout
d’un texte de caractére scientifique, est déja une interprétation. Si la traduction
de Mudry fait ressortir avec une grande précision les idées maitresses de Celse,
c’est qu’elle est fondée sur une analyse minutieuse de la forme et du contenu de
son ceuvre. Dans un livre ou la Préface latine de Celse ne remplit méme pas
14 pages, le commentaire de ce texte par Mudry en occupe plus de 160. Tout y
passe, de la langue a la doctrine, du style au savoir historique et médical.

Dans ses nombreuses remarques, Mudry allie la perspicacité a I’érudition.
Des doutes sont dissipés, des obscurités éclaircies. Nous ne pouvons pas passer
en revue toute cette moisson d’idées, pour la plupart des apports définitifs a
I’étude de Celse et de la médecine de son temps. Qu’il nous soit toutefois permis
d’exprimer, en tant que médecin, deux objections. Au § 49, la «descente de chair
hors des parties génitales» est, certes, un prolapsus utérin (p. 148), mais ce diag-
nostic n’est pas suffisant pour expliquer les faits rapportés. Par ailleurs, «1’idée
bien établie chez les médecins anciens qu’une blessure au diaphragme est généra-
lement mortelle» ne résulte pas tellement «de la valorisation du diaphragme,
souvent considéré dans 1’ Antiquité comme le centre & la fois physique et psy-
chique de I’organisme humain» (p. 137), mais s’explique tout simplement par le
fait qu’une telle blessure, comportant le pneumothorax et la pénétration de deux
cavités du tronc, a été effectivement presque toujours mortelle.

Les investigations de Mudry prouvent que la Préface du De medicina est
construite selon un schéma précis, trés significatif pour I’appréciation de la
méthodologie de Celse et de la place de cet auteur dans la tradition littéraire et
philosophique. Mudry offre une explication ingénieuse de la division de la Pré-
face en deux parties assez disparates: seulement la premiére partie, ¢’est-a-dire
I’historique de la médecine depuis ses origines jusqu’a Thémison (§§ 1-11), serait
la préface générale du traité, tandis que la seconde partie, c’est-a-dire I’exposé de
la querelle entre le dogmatisme et ’empirisme (§§ 12-75), ne serait qu’une intro-
duction a la diététique, premiére des trois branches de la médecine. Le différend
méthodologique sur le rdle de la spéculation et de I’expérience dans la médecine,
tout comme la division en écoles rivales qui en est résultée, étaient pour Celse
une affaire interne a la diététique (p. 45).

En analysant la structure de la premiére partie, Mudry pose de maniére tres
lucide, a la place de la question habituelle et insoluble des sources directes, le
probléme de la typologie littéraire. Cette approche I’ameéne a la découverte du
modele littéraire de Celse dans les résumés historiques de Cicéron (p. 50). On
voit immédiatement quelles nouvelles perspectives s’ouvrent ainsi pour raviver le
vieux débat sur I’originalité de Celse. Ajoutons que ’analyse raffinée de la struc-
ture considérablement plus complexe de la seconde partie en fait découvrir le
mode¢le littéraire dans la disputatio in utramque partem de la Nouvelle Acadé-
mie, a savoir I’application formelle d’'une méthodologie probabiliste et la recher-
che d’une uia media aprés I’exposé des théses contraires. «En cela — écrit Mudry
— Celse ne pouvait pas ne pas avoir a I’esprit ’exemple du dialogue cicéronien»

(p.78). . - ‘ ,
Celse était-il médecin? Mudry préfére ne pas s’engager a fond dans un débat



COMPTES RENDUS BIBLIOGRAPHIQUES 107

si épineux, mais il signale que «tout au long du De medicina, Celse évite soigneu-
sement toute identification de sa personne avec le terme medicus, et [qu’] il parle
toujours de la médecine du point de vue de quelqu’un qui se situe en dehors des
cercles professionnels» (p. 76). D’un coté, il garde ses distances envers ce métier
somme toute subalterne, mais d’un autre coté il montre parfois une telle véhé-
mence dans I’expression de ses opinions que Mudry parle a juste titre d’un
«engagement personnel et affectif». I1 combat passionnément la vivisection et
une médecine qui néglige I’individualité du malade. Selon Mudry, «Celse
dépasse le niveau de la réflexion technique médicale pour se situer sur le plan des
relations affectives entre le médecin et son malade. A connaissances égales, dit
Celse (praef. 73), le médecin est plus efficace s’il est un ami» (p. 175).

S’il est évident que les connaissances médicales de Celse proviennent essen-
tiellement de la lecture des traités techniques grecs, notamment du recours a cer-
tains textes perdus d’inspiration empirique, il n’en reste pas moins vrai que son
ceuvre porte fortement I’empreinte de la civilisation romaine. Personne avant
Mudry ne I’a montré d’une fagon aussi éclatante.

Mirko D. Grmek.



108 ETUDES DE LETTRES

André de MuraLT, Comment dire I’étre? L’invention du discours métaphysique
chez Aristote, Paris, 1985, «Vrin-Reprise», 207 p.

Le but de la collection « Vrin-Reprise» est de mettre & disposition du public
des textes ou des études présentement introuvables. C’est le principe qui a pré-
sidé a I’élaboration de ce recueil, qui rassemble huit articles. Ces textes n’avaient
pas été congus originairement pour former un tout, ¢’est pourquoi on observe de
nombreux recoupements. Mais I’unité de I’intention, 1’originalité du propos et la
cohérence dans le traitement rendaient fort souhaitable la création d’un tel
recueil.

L’auteur entend aller & contre-courant des tendances philosophiques actuel-
lement dominantes. Prenant délibérément le contre-pied tant des «dialectiques
phénoménologiques» que des philosophies du langage, il s’attend a «étonner» le
lecteur et qualifie lui-mé&me son discours de «unzeitgemédsse Betrachtungen»
(p. 151). Il se propose avec hardiesse d’écarter «toutes les vaticinations sur la
crise du langage» (p. 140), de rétablir la possibilité d’une «authentique ontolo-
gie» (pp. 15-16), d’une «véritable métaphysique de I’homme» (p. 150), et entre-
prend pour ce faire de replacer Aristote, vu a travers la tradition scolastique et en
particulier thomiste, dans le débat contemporain. En effet, selon I’auteur, «la
philosophie d’aujourd’hui [...] se trouve dans la méme situation que la philoso-
phie pré-aristotélicienne [...]. Elle oscille, elle aussi, entre une conception éléati-
que de I’Etre-Logos, de I’Etre-Vérité [et ce sont 1a tout particuliérement Hegel et
Heidegger qui sont visés] [...] et une conception sophistique d’un langage a insti-
tuer de toutes pieces». De la sorte «la solution qu’apporte Aristote aux proble-
mes de son temps [...] peut féconder le débat philosophique contemporain et lui
rouvrir le chemin d’une authentique ontologie» (pp. 15-16). Telle est I’idée-force
de cet ouvrage, qui est proclamée jusque dans la derniére phrase: «Il ne faut pas
étre grand clerc pour discerner ici [dans ’ontologisme platonisant et le nomina-
lisme héraclitéen] les options majeures de notre siécle» (p. 206).

Mais pour réaliser le programme proposé, c’est-a-dire «féconder le débat
contemporain» grdce a la solution aristotélicienne, il faut commencer par
s’accorder sur le sens méme de la pensée d’Aristote. Or I’ceuvre de Pierre
Aubenque!, qui vise pourtant elle aussi «a montrer que la métaphysique d’Aris-
tote peut s’insérer dans le débat contemporain» (p. 8), aboutit 4 une conception
radicalement différente: loin de «rouvrir le chemin d’une authentique ontolo-
gien, la position d’ Aristote méne, selon cette interprétation, aussi bien a la néga-
tion de ’ontologie qu’a la négation de la théologie (p. 46). Cette divergence radi-
cale conduit M. de Muralt a placer en téte du recueil un article consacré tout
entier a la critique de la position d’ Aubenque, article dont les dimensions attes-
tent a elles seules I'importance (il occupe le quart de I’ouvrage), et qui permet a
I’auteur d’exposer sa conception de la doctrine clé de I’analogie et d’établir la
possibilité d’une ontologie et d’une théologie positives, fondées sur ’analogie
(qui feront elles-mémes I’objet des articles 2-4).

1 Pierre Aubenque, Le probléme de I’étre chez Aristote. Essai sur la problématique
aristotélicienne, Paris, PUF, 1962,



COMPTES RENDUS BIBLIOGRAPHIQUES 109

«L’Aristote d’Aubenque n’est pas I’Aristote de Stagire» (p. 36). En affir-
mant qu’Aristote échoue a constituer la métaphysique en «une discipline réelle
et positive» (p. 8), que «la recherche de I’étre s’épuise dans une dialectique infi-
nie» (p. 35) et que le discours sur I’tre ne prétend survivre a son échec que sous
la forme d’un «idéal espéré» (p. 8), Aubenque ne fait que «refléter purement et
simplement I’idéologie phénoménologique contemporaine» (p. 156) et plus pré-
cisément «la doctrine husserlienne de I’idée» (p. 34). L’erreur consiste, selon M.
de Muralt, a plaquer I’idéal d’univocité sur la pensée d’Aristote. « A définir
I’univocité comme la norme idéale de signification, I’auteur [Aubenque] aboutit
a réduire I’aristotélisme a une sophistique qui viserait a ’infini I’éléatisme plato-
nicien» (p. 36), «car il ne voit pas qu’entre ’idéal d’intelligibilité absolue des
Eléates et des Platoniciens d’une part et d’autre part ’abandon de toute recher-
che d’intelligibilité par les Sophistes, il y a place pour I’intelligibilité humaine,
imparfaite et relative, d’une métaphysique inductive et analogique» (p. 63).

Selon l’interprétation proposée, la démarche d’Aristote se caractériserait
donc une fois de plus par sa recherche de la «via media». Abandonnant I’idéal
d’univocité qui a toujours pour corrélat «la dévaluation de la chose concréte» —
que cela découle «d’une conception métaphysique parménidéenne qui refuse
I’&tre en soi 4 toute réalité autre que I’étre transcendant» (Platon) ou, dans les
philosophies modernes, «d’une conception constitutive qui refuse la validité en
soi a toute réalité autre que le sujet transcendental [Kant] ou que la norme logi-
que universelle de la vie de conscience [Husserl]» (pp. 86-87) — Aristote invente
un discours métaphysique radicalement nouveau qui est fondé sur une notion
analogique de I’&tre et qui vise a atteindre le concret singulier. D’autre part, il
pose la multiplicité essentielle des significations de I’8tre: «la notion d’étre est
universellement présente dans tous les étres» (p. 61), immanente a toutes les réa-
lités; «c’est la notion la plus universellement attribuée» (p. 144) et de ce fait la
plus confuse; mais a la différence de I’universalité univoque du genre, elle con-
tient actuellement ses différences, elle est intrinséquement diversifiée par les
modes actuellement impliqués en elle, et cette multiplicité essentielle n’est unifiée
gu’accidentellement selon une unité de proportion. D’autre part, cette multipli-
cité ne se dissout pas dans une équivocité universelle, car les sens multiples de
I’étre sont ordonnés par rapport a un sens premier, qui tout a la fois transcende
et imbibe toutes les catégories. L’échec du discours univoque sur I’€tre
n’entraine donc pas chez Aristote I’échec de la métaphysique, car au-dela de
I’unité de nom I’&tre conserve une unité de signification, si confuse soit-elle. En
visant «moins haut que Parménide ou Platon», Aristote fonde la possibilité
d’une «métaphysique a la mesure de ’homme» (p. 64). Telle est, présentée de
facon tres simplifiée, I’idée maitresse que 1’on retrouve a travers tous les articles.

Bien que nous soyons loin d’avoir épuisé la richesse de ce recueil extréme-
ment stimulant, nous formulerons cependant deux réserves, qui ne diminuent
d’ailleurs en rien son intérét.

Il convient tout d’abord d’attirer ’attention sur une certaine ambiguité dans
I’utilisation de la tradition aristotélicienne. L’auteur affirme que I’historien de la
philosophie se doit de remonter & la source: aux ceuvres d’Aristote, et estime
qu’il sera «heureusement aidé dans cette entreprise par la longue tradition aristo-
télicienne». Il va méme beaucoup plus loin en affirmant péremptoirement qu’«il
est nécessaire de connaitre la pensée du Stagirite dans sa vivante explicitation tra-
ditionnelle avant d’aborder son ceuvre écrite» (p. 178); or cette utilisation des
scolastiques le conduit a introduire des thémes étrangers a la pensée aristotéli-
cienne sans les signaler comme tels (par exemple le théme chrétien de la miséri-



110 ETUDES DE LETTRES

corde divine, p. 186). Si I’étude des scolastiques nous apporte de riches enseigne-
ments sur la réception d’Aristote au Moyen Age, elle comporte en revanche le
danger d’introduire une perspective étrangeére.

Par ailleurs, le jugement porté sur Platon semble radicalement différent dans
les articles et dans I’avant-propos. Alors que dans les articles I’auteur affirme
que c’est «une conception univoque de I’étre qui pousse Platon a poser a coté de
I’&tre le principe de sa diversité» (p. 22) et taxe cette position d’«univocité dialec-
tique» (pp. 147-148), on peut lire dans I’avant-propos que la dialectique de Pla-
ton «échappe absolument a tout risque d’univocité» (p. 9), deux affirmations
qui paraissent difficilement conciliables.

Ives Radrizzani.



	Comptes rendus bibliographiques

