Zeitschrift: Etudes de Lettres : revue de la Faculté des lettres de I'Université de

Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1986)

Heft: 3

Artikel: Le chant du cygne : dialogue socratique et communication
philosophique chez Platon

Autor: Lasserre, Francois

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-870838

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-870838
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE CHANT DU CYGNE

Dialogue socratique et communication philosophique
chez Platon

Almae matri Lausannensi

Le chant du cygne auquel Platon, dans le Phédon, compare le dernier
enseignement de Socrate s’associe en tant que discours prophétique aux deux
autres procédés de démonstration pratiqués dans ses dialogues: le raisonne-
ment logique par questions et réponses, et ’attitude exemplaire du maitre. Ces
trois maniéres d’exposer une doctrine apparentent le dialogue socratique au
mime, ce que les éléves de Platon ont confirmé en prétendant que celui-ci avait
pris Sophron, auteur de mimes, pour modeéle, de méme qu’on a dit plus tard
Ménandre inspiré par le Phédon parce que ses comédies reproduisent la vie
méme. Dans cette conception du dialogue, I’enseignement philosophique se
présente, par convention, comme un entretien et non comme un exposé écrit,
conformément a la these defendue dans le Phédre, selon laquelle le phllosophe
ne doit pas écrire, mais uniquement parler.

Dans I’'une des plus belles ceuvres vouées a la mémoire de
Socrate, le Phédon, aprés avoir montré le maitre exposant a ses
disciples, quelques instants avant sa mort, les raisons qu’il faut
avoir de croire a I'immortalité de I’Ame et donc de ne pas
craindre de quitter le monde des vivants, et méme de s’en
réjouir, Platon évoque le long moment de méditation silencieuse
qui suit sa démonstration (84b-85b)!:

Aprés que Socrate eut ainsi parlé, il se fit un long silence.
Socrate, a le voir, paraissait tout occupé de ce qu’il venait de
dire; nous I’étions aussi pour la plupart. Cependant Cébés et
Simmias parlaient a voix basse. Socrate s’en apergut.

Lecon d’adieu prononcée a la Faculté des Lettres de 1I'Université de
Lausanne le 28 février 1985.



50

ETUDES DE LETTRES

— Eh bien! Qu’est-ce? leur dit-il. Vous trouvez peut-étre
gu’il manque quelque chose a mes preuves? Il est certain
qu’elles donnent encore lieu a beaucoup de doutes et d’objec-
tions, si on vient a les examiner en détail. Si notre entretien
vous laisse quelque géne, n’hésitez pas a prendre la parole a
votre tour et a exposer franchement votre opinion, au cas ou
la mienne ne vous satisfait pas.

— Je te dirai la vérité, Socrate, répondit Simmias. Voici
un moment que chacun de nous deux a des doutes et pousse
I’autre pour qu’il te les propose, car nous désirerions bien
t’entendre les résoudre. Mais nous ne voudrions pas nous
montrer importuns, et nous craignons que nos questions ne te
soient désagréables dans la situation ou tu te trouves.

— Eh! mon cher Simmias, reprit Socrate avec un léger
rire, j’aurais vraiment de la peine a persuader aux autres
hommes que je ne prends pas pour un malheur ce qui
m’arrive, puisque je ne puis vous en persuader vous-mémes,
et puisque vous craignez que je ne me trouve en ce moment
d’humeur plus sombre que je ne I’étais jusqu’aujourd’hui tout
au long de mon existence. Vous me croyez donc, a ce qu’il
parait, bien inférieur aux cygnes en matiere de prophétie, eux
qui, lorsqu’ils sentent qu’ils vont mourir, chantent alors plus
et mieux qu’ils n’ont jamais fait, dans leur joie de s’en aller
vers le dieu dont ils sont les servants. Mais les hommes, parce
qu’ils craignent la mort, calomnient les cygnes et prétendent
qu’ils pleurent sur leur mort et qu’ils chantent leur dernier
chant sous I’empire de la tristesse. Ils ne réfléchissent pas
qu’aucun oiseau ne chante quand il a faim, ou froid, ou quand
il souffre de toute autre maniére, pas méme le r0551gn01 ou
I’hirondelle, ou la huppe, dont on dit que le chant est dG a leur
chagrin. Mais je ne crois pas que ces oiseaux chantent de
tristesse, ni les cygnes non plus. Je crois plutot que les cygnes,
parce qu’ils sont les oiseaux d’Apollon, sont des devins et que,
pressentant le bonheur dont on jouit chez Hadeés, ils chantent
de joie ce jour-la plus merveilleusement qu’en aucun moment
de leur vie. Et pour ma part, je pense étre comme eux serviteur
d’Apollon, consacré au méme dieu, et que je n’ai pas regu
moins qu’eux de ce maitre I'art de la divination. C’est
pourquoi je ne me sens pas plus triste qu’ils ne le sont au
moment de quitter la vie: cela doit vous engager a dire ce que
vous avez a dire et 4 m’interroger sur ce que vous voudrez.

Telle est la page justement célebre dans laquelle Platon

compare les derniers discours de Socrate au chant du cygne. Plus
exactement: au chant divinatoire du cygne qui va mourir. Je
souligne ce point, car il importe qu’on se rende compte que



LE CHANT DU CYGNE 51

Platon, ici, se prononce intentionnellement sur ’autorité du
message philosophique, dit ce qu’il pense de la communication
en philosophie. J’y viendrai tout a I’heure, car tout le systéme de
démonstration mis en ceuvre dans le Phédon s’articule autour de
sa conception du dialogue, sujet sur lequel la discussion est
aujourd’hui plus vive que jamais?.

Mais il me faut auparavant m’arréter un instant au mythe
qu’il a convoqué a cet endroit de son récit, afin d’en préciser le
sens. Il nous apprend, d’ailleurs, lui-méme ’essentiel de ce qu’il
faut en savoir. La tradition, dit-il, a prété au cygne un chant
melodieux pour annoncer sa mort, et elle I'interpréte comme
une lamentation funébre. Nous en avons la confirmation chez
Eschyle?, déja, tandis que d’autres poétes parlent simplement du
beau chant du cygne, de son «appel de miel», comme dit
Euripide*, sans faire allusion au pressentiment de la mort.
Ceux-la témoignent sans doute d’un état plus ancien du mythe,
qu’ils associent en général a des paysages semi-fabuleux: les
bords du Xanthos lycien ou troyen selon Alcman?, de I’'Hébre
thrace, de I’Eridan occidental selon d’autres, et méme du fleuve
Océan selon Euripide®. Connaissaient-ils le vrai cygne chanteur,
que les naturalistes ont rencontré en Irlande, en Islande et en
Sibérie?’ Ou le mythe s’est-il formé par paradoxe? Cela n’a pas
d’importance et les commentaires modernes sur ce sujet ne nous
apprennent rien d’utile, dés lors que Platon nous dit lui-méme ce
qu’il retient du mythe: le chant de bonheur que compose Socrate
a I’heure de sa mort. Chant de bonheur, ajoute Friedldnder, qui
s’inscrit dans le cadre d’une dévotion a Apollon, dont le cygne
est I’oiseau sacré, incarnant dans toutes ses apparitions la
royauté du dieu sur la musique et la divination, et prétant par
conséquent a Socrate, dans cette occasion, le pouvoir d’une sorte
d’oracle?®.

Si I’analyse du mythe comme tel n’apporte pas de réponse
plus explicite sur la raison qui a poussé Platon a I’évoquer a cet
endroit du dialogue, I'interprétation que lui ont donnée ses
disciples va nous permettre d’aller plus loin et de saisir au moins
I’'un des aspects de la communication philosophique, telle qu’ils
la recevaient.

Dans un récit de la mort de Platon attaché au culte qui
s’institue a I’Académie en sa mémoire, I’auteur, trés probable-
ment son neveu et successeur Speusippe, racontait que le
philosophe, peu avant de mourir, se vit en réve transformé en un
cygne et volant d’arbre en arbre pour échapper a des chasseurs



52 ETUDES DE LETTRES

qui cherchaient a s’emparer de lui. Et comme on rapportait cette
vision a Simmias, le disciple de Socrate, i1l aurait expliqué qu’elle
annongait les vains efforts de tous les hommes qui allaient tenter
de s’approprier sa doctrine et de I’interpréter chacun dans le sens
de sa propre philosophie®. Le nom de Simmias ne figure pas par
hasard dans ce récit: il nous renvoie au seul dialogue de Platon
ou il joue un rodle, c’est-a-dire précisément au Phédon, et plus
précisément encore a notre passage, a cause de 1’évocation du
cygne. L’auteur du récit, d’ailleurs, le cite expressément quand il
rappelle a ce propos que Platon se proclamait lui-méme,
«comme les cygnes, serviteur d’Apollon»: ce sont les mots
mémes du dialogue, mais a cette différence preés que Platon les
mettait dans la bouche de Socrate commentant le mythe du
chant du cygne, tandls que le biographe de Platon les attribue a
Platon.

Que signifie cette différence ? Il faut dire d’abord qu’elle sert a
rattacher ce réve du cygne a un autre réve du cygne raconté par
Speusippe dans la biographie de Platon, et relatif a sa vocation
de philosophe, alors qu’il était encore adolescent. Dans la nuit
qui avait précédé sa premiere rencontre avec Socrate, Socrate
aurait révé qu’un jeune cygne se posait Sur ses genoux, puis
s’envolait sous la forme d’un cygne adulte et gagnait le ciel en
faisant entendre un chant mélodieux qui charmait tous ceux qui
I’entendaient. Le lendemain, rencontrant Platon, qu’il n’avait
encore jamais vu, il aurait immeédiatement reconnu dans ses
traits le cygne de son réve et se serait écrié: « C’était lui, le
cygne'®.» Dans cet épisode, non seulement Platon est déja
présent¢ comme ’oiseau d’Apollon, mais encore le biographe
identifie son enseignement de philosophe adulte au chant du
cygne, et c’est ce trait qui lie une nouvelle fois la biographie de
Platon au mythe cité dans le Phédon. En d’autres termes, les
premiers lecteurs du Phédon, ceux qui avaient, a I’Académie,
suivi I’enseignement de Platon, lisaient ce dialogue comme le
témoignage non pas de Platon sur Socrate, mais de Platon sur
Platon. Et c’est en particulier le cas de Speusippe, qui se trou-
vait déja a ’Académie a I’époque ou son oncle rédigeait ce
dialogue.

Ainsi, le chant du cygne nous conduit a la signification des
dialogues socratiques dans I’entourage de Platon. Or nous
disposons la-dessus d’un autre témoignage, qui concerne lui
aussi le Phédon et qui a lui aussi pour origine le Jugement d’un
¢léeve de Platon sur la nature des dialogues. Dans la série des



LE CHANT DU CYGNE 53

mosaiques qui décorent les parois de la maison dite du Ménan-
dre a Mytiléne, les panneaux qui précédent et introduisent les
scénes tirées des onze comédies les plus célébres de ce poéte
représentent, entre le buste de Ménandre et la téte de Thalie,
Muse de la comédie, Socrate s’entretenant avec Simmias
et Cébeés, donc 'la scéne bien connue du Phédon''. Or que
veut dire ce groupement inattendu, mais nullement fortuit?

S R L R A AN R B

Abgiy T I
B

‘Lﬁu‘- Vo

N ‘-l' ¥
e

4
=

Y
i

‘é"i::*;,

e

e
- e

§

T

.
L 4
-

Que les dialogues socratiques de Platon ont donné aux comédies
de Ménandre le modele d’une imitation parfaite de la vie: c’est
une théorie sur la comédie dite nouvelle a laquelle fait encore
allusion Horace quand il s’accuse de puiser I’inspiration de ses
Satires a la fois chez Ménandre et chez Platon!2. Mais cette
théorie s’est élaborée elle-méme sur une thése d’Aristote formu-
lée dans son dialogue Sur les poétes et établissant que Platon
aurait pris pour modele de ses dialogues les mimes du poéte
Sophron, découverts par lui a Syracuse et devenus son livre de



54 ETUDES DE LETTRES

chevet'3. Il en résulte que pour Aristote, éléve de Platon, les
dialogues écrits par son maitre et situés a mi-chemin entre la
poésie et la prose ne sont pas des souvenirs destinés a faire
revivre la mémoire de Socrate, de son point de vue, mais des
ccuvres d’imagination, dans lesquelles le role de philosophe
exemplaire est confié a Socrate. Ce que la mosaique de Mytiléne
nous apprend de plus, c’est que, comme exemple de cette
‘théorie, on citait le Phédon.

Soit dit en passant, ce détour, ou plutét ce parcours, a
I’extérieur de I’ceuvre contrevient a la régle d’interprétation
fixée, dit-on, par Aristarque quand il commentait Homere, et
qui immortalisa son nom: expliquer Homeére par Homere,
expliquer ’auteur par lui-méme. L’expérience, celle des autres
autant que la mienne, m’a enseigné au fil des années que cette
regle ne suffit pas et que, parfois, elle trompe. Elle ne demande
que du savoir-faire, 1a ou, le plus souvent, il faudrait aussi du
savoir. Dans le cas des dialogues de Platon, elle a eu les effets les
plus néfastes tant qu’on les a abordés dans I’'idée d’y distinguer
les apports respectifs de Socrate et de Platon a la lumiere d’une
philosophie de Platon qu’on tirait, par critique interne, des
dialogues eux-mémes, donc en circuit fermé, en cercle vicieux.
Au contraire, I’histoire de son ceuvre et de sa réception montre
que personne, dans I’antiquité et notamment dans I’entourage de
Platon, a ’Académie méme, n’a jamais cité comme étant de
Socrate les discours que Platon lui fait tenir et les idées qu’il lui
préte. Et par exemple, fait significatif, personne ne I’accuse
d’avoir plagié Socrate, alors qu’on I’a accusé d’avoir plagié
d’autres philosophes, comme Philolaos, Protagoras et Démo-
crite. Mais on l’accuse du contraire, c’est-a-dire de préter a
Socrate des propos que celui-ci n’a jamais tenus, de méme
qu’une anecdote dirigée contre celle du réve de Socrate rapporte
que celui-ci aurait vu en songe un corbeau qui ressemblait a
Platon se poser sur son crane et picorer sa calvitie en croassant,
et qu’il lui aurait dit alors: « Ah! Platon, je pressens que tu diras
beaucoup de mensonges du haut de ma téte'4.» Et pour en
revenir au Phédon, on racontait aussi que Phédon, aprés avoir lu
le dialogue qui porte son nom, niait avoir dit quoi que ce soit de
ce que Platon lui fait dire'>.

Sous leur forme anecdotique, ces témoignages sont autant
d’informations directes ou indirectes sur la lecture et I'inter-
prétation de I'ceuvre écrite de Platon, autant de reflets de son
pouvoir de communication. Ils nous permettent de revenir



LE CHANT DU CYGNE 55

maintenant au Phédon comme a une ceuvre d’imagination et de
démonstration dans laquelle la vérité a enseigner n’a plus pour
garants le prestige et I’autorité de Socrate, a la maniére d’un
évangile, puisqu’il y a fiction avérée, mais la force de persuasion
du discours de Platon et la séduction de ’exemple. La démons-
tration, en effet, y est conduite simultanément sur deux plans: le
discours, c’est-a-dire le raisonnement logique, et I’acte exem-
plaire, c’est-a-dire l’attitude du philosophe devant la mort.
Platon va démontrer par des arguments et des preuves que I’ame
est immortelle, en méme temps qu’il va montrer par la sérénité
de Socrate que cette certitude le remplit de bonheur. C’est la
troisiéme fois, dans toute son ceuvre, qu’il confronte ainsi le
philosophe a la mort. Il I’a fait une premiere fois dans I’Apologie,
ou il montre Socrate a son proces choisissant la mort plutét que
la vie, parce que le philosophe doit rester fidéle a son idéal de
justice plutot que se plier aux simulacres de justice qui servent
ordinairement d’arguments dans les plaidoiries. Il I’a fait une
deuxiéme fois dans le Criton, ou il montre Socrate préférant la
mort a la fuite, par obéissance aux lois de la cité. Il le fait enfin
dans le Phédon, mais devant une situation différente: Socrate n’a
plus le choix entre la vie et 1a mort, puisqu’il devra boire la cigué
au terme de son dernier entretien avec ses disciples, mais 1l lui
reste le choix entre deux attitudes devant la mort, se réjouir ou se
plaindre. Et il choisira de se réjouir, parce que la mort va rendre
a son dame sa vraie patrie.

Quel role Platon assigne-t-il au chant du cygne dans cette
démonstration, c’est ce que je voudrais maintenant mettre en
évidence, avant de conclure sur le probléme plus général de la
relation entre forme littéraire et philosophie dans son ceuvre.

A cet effet, esquissons d’abord le cadre du Phédon! La mort
de Socrate a eu lieu vraisemblablement dans sa prison, mais la
fiction adoptée par Platon situe le rendez-vous de ses disciples,
avant que le geolier ne leur en ouvre la porte, sur la place
publique ou s’étaient déroulés le proces et le jugement, de
manieére a lier affectivement les deux événements. Le narrateur
ne manque pas d’énumérer les auditeurs de ce dernier entretien
avec le maitre, tout en signalant au passage 1’absence de Platon,
malade ce jour-la. Y prenaient part, notamment, tous les
fondateurs ou futurs fondateurs des écoles se réclamant du



56 ETUDES DE LETTRES

socratisme, a I’exception d’Aristippe, le chef des hédonistes, en
séjour a Egine. Un autre témoin assure, au contraire, qu’il était
également présent, et I’on a conclu de cette contradiction, dans
I’antiquité, que Platon, qui ne ’aimait pas, ’accusait implicite-
ment de banqueter a Egine le jour de la mort de Socrate !¢, En
tout état de cause, la composition de I’auditoire de Socrate
appartient a la fiction du dialogue. Fiction aussi les circonstan-
ces du récit: Phédon, qui le rapporte, ne se trouve pas a Athénes,
mais a Phlionte dans le Péloponnése, ou il s’adresse a un
membre de la petite communauté de pythagoriciens établie dans
cette cité éloignée. Et pourquoi? C’est d’abord parce que le
probléme de I'immortalité de I’ame intéressait au premier chef
des pythagoriciens, défenseurs de la doctrine de la métempsy-
cose. Mais c’est aussi parce qu’a Athénes un tel récit n’aurait pas
eu de sens, puisque tout le monde savait plus ou moins comment
était mort Socrate. Mais du méme coup, la fiction saute aux
yeux: comment Platon a-t-il pu recueillir ce récit? En réalité,
comme dans tous ses dialogues, il fait abstraction de lui-méme;
il ne rapporte pas ce qu’il aurait entendu, mais il crée de toutes
piéces une scéne, et cette fiction lui permet a la fois de garantir
’objectivité du récit, puisqu’il n’a pas participé a I’entretien, et
de donner libre cours a son imagination, puisqu’il a tout fait
pour avertir son lecteur que le récit est fictif. Fiction encore,
dans la relation des premiéres péripéties de 1’entretien, I’appari-
tion de Xanthippe, la femme de Socrate, aussitot renvoyée parce
que ses pleurs contredisent par anticipation la joie qui résultera
de la certitude que I’ame du philosophe survivra a son corps: elle
démontre a sa maniére, par antithése, que I’heure n’est pas aux
larmes. Fiction enfin, I’évocation d’'un hymne a Apollon que
Socrate, ainsi qu’il 'apprend a ses disciples, aurait composé
dans sa prison a la suite d’un songe, et que Platon fait servir
a deux fins: d’une part établir une relation d’obéissance entre
le philosophe et le dieu de la prophétie, par anticipation sur
le chant du cygne, I’oiseau dont Socrate se dira plus loin le
compagnon dans le service d’Apollon; d’autre part amorcer une
transition vers la discussion philosophique, en montrant que
I’ordre que Socrate a requ du dieu, « pratiquer I’art des Muses »,
le conduit nécessairement a la philosophie, s’il est vrai que la
philosophie soit la forme supérieure de cet art.

Jusque-la, la démonstration s’opere sur le seul plan de
’attitude du philosophe, sans faire vraiment appel au raisonne-
ment. Elle conditionne le lecteur, elle le prépare a partager les



LE CHANT DU CYGNE 57

sentiments de Socrate, selon le processus bien connu de I'imita-
tion, ou mimésis, qui régit souverainement la théorie de ’ceuvre
littéraire a I’époque de Platon. Mais nous n’en sommes qu’au
préambule, et tout change quand s’ouvre la discussion sur
I’utilité de la philosophie devant la mort. Dés ce moment, en
effet, c’est par une succession de raisonnements que Platon va
d’abord énoncer le postulat que I’ame du philosophe a hate de se
libérer du corps qui I’empéche de connaitre la vérité, puis
démontrer cette affirmation: elle aspire a cette libération parce
qu’elle a connu la vérité avant de se lier a un corps, et elle a pu la
connaitre parce qu’elle est immortelle. Preuve en soient, entre
autres évidences, les réminiscences inexplicables qui se produi-
sent au cours d’une vie d’homme, et par exemple I'intuition du
Beau et du Bien. Et comme cette intuition s’accompagne du
désir d’atteindre ces perfections, elle témoigne implicitement
d’une certaine parenté entre elles et I’ame, si bien que la
libération de celle-ci sera comme le retour a sa patrie perdue. Tel
est, trés résumeé, le contenu de la premieére partie de la démons-
tration qui suit le préambule. Elle s’achéve dans la méditation
silencieuse de Simmias et de Cébes, les principaux interlocu-
teurs de Socrate, a la fois impressionnés par les preuves avancées
et pourtant sceptiques sur la survie de ’ame aprés la mort du
corps, qui reste a démontrer.

Or I’objection qu’ils vont formuler au terme de ce silence,
chacun a sa maniére, a savoir que s’il est prouvé que I’ame
préexiste au corps qu’elle va habiter, aucune raison ne permet de
croire qu’elle ne mourra pas elle aussi, un jour, aprés quelques
métempsycoses, cette objection ne pourra plus étre réfutée par le
simple jeu des preuves. L’immortalité passée peut se démontrer;
I’immortalité future est indémontrable. C’est pourquoi Platon
évoque a ce moment de la discussion le chant du cygne, qui va
désormais donner a tout ce que dira Socrate un pouvoir
divinatoire, un accent prophétique. A démontrer le passé de
I’ame suffisait le raisonnement; pour démontrer son avenir, il
faut la force d’une révélation. Ce passage au niveau supérieur
par recours a l'inspiration divine et au mythe est habituel a
Platon. Dans le Banquet, ou il faut montrer que la philosophie
est ’lamour du souverain Bien, il fait dire par Socrate ce que lui
aurait enseigné Diotime, prophétesse arcadienne, et c’est par elle
que passe toute la révélation. Dans le Phédre, ou Socrate doit
décrire la vision de la sagesse qui s’offre a I’dme quand elle
se dégage des passions corporelles, le mythe se substitue au



58 ETUDES DE LETTRES

raisonnement et compare son voyage a celui d’un char attelé de
chevaux ailés. Dans le livre X de la République, le mythe d’Er,
fils d’Arménios, soi-disant ressuscité douze jours apres sa mort,
sert a décrire le jugement des A&mes aux Enfers. Plus tard, dans
le Timée, toute la révélation sur la création de I’'univers passera
par la bouche d’un philosophe pythagoricien quasi mythique,
Timée de Locres, sous la forme d’un long discours. Enfin dans le
Critias, qui fait suite au Timée, le mythe de I’Atlantide décrira le
modele d’une cité parfaite.

Dans le Phédon, donc, le pouvoir de révélation accordé a
Socrate est signifié par le chant du cygne: désormais, tout ce
qu’ll va dire sera ce chant divinatoire. Et pour mettre ce
changement de registre en pleine lumiére, Platon fait encore
dire a Socrate qu’il devient, en compagnie du cygne, serviteur
d’Apollon, ce qui lui assure I’inspiration divine et le don de
prophétie.

Simultanément, le lecteur se trouve ramené du plan de la
démonstration par arguments au plan de la démonstration par
I’acte, par I’acte philosophique. En effet, au moyen d’une
interprétation inédite et provocante du mythe destinée a attirer
I’attention sur I’attitude exemplaire du philosophe devant la
mort, Platon fait du chant du cygne non plus un chant de
douleur, mais un chant de joie. C’est donc par la joie de Socrate
que se communiquera désormais sa certitude de la libération de
son ame, par-dessus les preuves qu’il en apportera encore. Ou
pour mieux dire, démonstration logique et démonstration active
se mélent si étroitement dans le récit qu’on ne peut ni ne doit
plus les séparer I’'une de I’autre. Et Simmaias le souligne encore
dans sa réponse a Socrate, en comparant la vie du philosophe a
une traversée: s’il ne se fie qu’a des arguments, si bons soient-ils,
le philosophe navigue sur un radeau incertain; mais il ne court
aucun danger s’il traverse la vie sur le navire qu’est pour lui la
révélation divine, le logos d’un dieu (85d).

Cela dit, la démonstration reprend sur le rythme du dialogue.
A Simmias qui objecte que I’Ame pourrait n’étre qu’une sorte
d’harmonie, et donc disparaitre en méme temps que l’instru-
ment qui la produit, c’est-a-dire le corps, Socrate répond qu’elle
n’est justement pas une harmonie, mais une entité indépen-
dante. Et a Cébes, arguant pour sa part que I’ame pourrait étre
semblable a un vétement, qui sert successivement a plusieurs
personnes mais qui se trouvera finalement hors d’usage, il
répond par une définition meilleure. Elle n’est pas le vétement



LE CHANT DU CYGNE 59

d’une vie humaine, mais le principe méme de la vie. Elle est
donc le contraire de la mort, ce qui veut dire qu’elle est
immortelle. En réalité, ces deux réponses opérent a nouveau par
des arguments et non pas par le discours prophétique. Et Platon
le sait si bien qu’il fait observer au passage que la défiance a
I’égard du raisonnement ne doit pas aller jusqu’a ce qu’il appelle
la « misologie » (89d), la haine de la raison, comme la misan-
thropie résulte a tort d’expériences décevantes dans le commerce
des hommes: il faut un juste milieu, il faut faire droit a la
compétence légitime du raisonnement par arguments.
Pourquoi cette concession, ce pas en arriére, alors qu’on
s’attendait au chant prophétique du cygne? C’est d’abord, d’une
part, parce que les deux objections ont €té formulées sur le plan
de la logique et qu’elles appellent donc une réfutation en termes
de logique. Mais c’est aussi, d’autre part, parce que Platon tenait
a marquer, par cet artifice, la différence des langages et leurs
domaines respectifs. Et il y revient encore une fois a la fin de sa
digression sur la misologie, pour une autre distinction sur les
moyens de la démonstration, en plagant dans la bouche de
Socrate cet avertissement: « N’ayez que peu d’égard a Socrate et
beaucoup plus a la vérité, en me donnant votre assentiment
(91bc)!» Cette formule, dont 1’'usage devait €tre courant a
I’Académie et qui a inspiré a Aristote le jugement généralement
connu dans sa traduction latine médiévale « Amicus Plato sed
magis amica veritas»'’, n’est évidemment pas, sous la plume de
Platon, une critique déguisée de Socrate, mais une différencia-
tion nécessaire entre les deux niveaux de la démonstration: le
niveau du raisonnement et le niveau du témoignage, de I’acte.
Bref, dans toute cette transition qui prépare le discours final sur
la destinée de I’dme apres la mort du corps, il n’est question que
des différents statuts du langage philosophique, un probléme qui
a beaucoup préoccupé Platon a ce moment de sa carriére
d’écrivain et qui va faire a I'instant ’objet de ma conclusion.
Aux réfutations des objections de Simmias et de Cébés
succede donc le discours prophétique attendu, le chant du cygne
de Socrate. Il porte, je viens de le dire, sur la destinée de I’ame:
selon qu’elle s’est laissé dominer par les passions du corps ou
qu’elle leur a résisté, elle sera conduite dans le lieu qu’elle
mérite. Quel lieu? se demande Socrate, et sa réponse prend la
forme explicite d’'un mythe (110b): « S’il convient ici, Simmias,
que je m’exprime par un mythe, voici ce que tu dois appren-
dre au sujet de la configuration de la terre immédiatement



60 ETUDES DE LETTRES

au-dessous du ciel.» Ce qu’il appelle mythe, c’est une vision.
Vision, d’abord, de la terre entiére transfigurée dans son image
idéale, celle d’un dodécaédre multicolore, orné de pierres
précieuses étincelantes et peuplé d’une humanité parfaite. Puis
vision du gouffre dans lequel se précipitent les quatre fleuves de
I’Enfer. Enfin vision des récompenses et des chatiments qui
attendent les Ames: celles des hommes qui ont ét€ purifiés par la
pratique de la philosophie recevront une demeure dans la terre
idéale; celles qui n’ont pas éprouvé cette purification resteront
dans le gouffre, éternellement ballottées au gré des fleuves qui le
balaient.

Ainsi s’achéve ’entretien de Socrate avec ses disciples. Je
n’ai pas besoin de rappeler comment Platon décrit ensuite ses
derniers moments et fait contraster, dans son récit, la sérénité
du philosophe avec la douleur, exprimée ou contenue, de ceux
qui I’entourent, son gedlier, sa femme et ses fils, revenus dans
sa cellule, ses disciples eux-mémes, diversement affectés: ces
quelques pages sont trop connues; d’ailleurs elles ne supportent
pas d’étre résumées. Il me suffit de dire qu’elles relévent, de la
premiére ligne jusqu’a la derniére, de la démonstration par
I’acte, puisque la vérité de ce qu’affirmait Socrate dans le
dialogue se prouve d’instant en instant par la confiance qu’il
manifeste et par le détachement avec lequel il observe les effets
progressifs du poison sur un corps qui n’est déja plus le sien,
jusqu’a ce que son cceur cesse de battre et que ses yeux et sa
bouche s’immobilisent.

* k 3k

Et maintenant, la conclusion! Dans le Phédon, a plusieurs
reprises, comme je 1’ai souligné, Platon s’est attaché a situer la
parole de Socrate dans sa fonction de communication de la
vérité. La « parole de Socrate », ou plutbt sa propre parole, tant il
est vral qu’il recourt a la fiction du dialogue socratique dans le
seul but de faire vivre cette parole, et par elle ses théories, selon
le procédé du mime, qui crée dans I’entretien imaginaire le
sentiment de la vérité. Le choix de ce mode d’expression, au lieu
de I’exposé théorique, est expliqué dans le Phédre. Mais les
allusions que fait Platon, dans le Phédon, aux propriétés et aux
pouvoirs respectifs des différents moyens de persuasion qu’il met
successivement en ceuvre ressortissent a une autre intention:
ce qui le préoccupe, c’est I’honnéteté de la démonstration, la
maniere d’établir la vérité, le risque que I’habileté des preuves



LE CHANT DU CYGNE 61

fasse illusion sur leur bien-fondé et masque, finalement, leur
mensonge. De 1a le jeu de scéne qui sert de commentaire aux
objections de Simmias et de Cébeés: n’ayant pas été totale-
ment convaincus par la logique de Socrate, ils expriment leur
défiance; Socrate, alors, leur reproche leur « misologie »; mais
aussitot apres, 1l se met lui-méme en garde contre la tentation
d’user du /logos a seule fin de convaincre et de triompher des
objections, sans le souci d’atteindre sincéerement la vérité. Platon
marque ainsi les limites du discours logique en méme temps
qu’il en accepte la nécesssité.

Il ’avait déja fait dans un autre cadre, et plus sévérement,
dans le Phédre, peu de temps auparavant. Dans ce dialogue, il
accusait les rhéteurs et la rhétorique de démontrer tantot
sciemment, tantot par ignorance, des contre-vérités. Il s’inquié-
tait de la puissance de la parole qui, comme il D’écrivait,
«conduit les ames» (261a), est une psychagogie. Et il concluait
la discussion engagée sur ce sujet en affirmant la supériorité du
discours mythique sur le discours logique, parce que le discours
mythique, dans la bouche du philosophe, exprime de la maniére
la plus authentique son expérience de la vérité. Il allait plus loin
encore en condamnant le livre écrit au profit du discours oral, la
parole morte et hors d’état de s’expliquer s1 on ne la comprend
pas ou de se défendre si on la conteste, au profit de la parole
vivante, celle, justement, de Socrate, dont la maitrise, dira
Phedre (276¢), «lui donne I’agrément de composer des mythes
sur la justice et sur les autres sujets dont il parle». Le vrai
philosophe sera donc astreint a ne jamais €crire, et la tradition
voulait en effet que les deux paradigmes de I’enseignement
philosophique, Pythagore et Socrate, se fussent interdit de le
faire. Or Platon, qui soutient cette théorie, a écrit pendant toute
sa vie! Mais la forme des dialogues répondait a la double
exigence de répandre la doctrine par le livre et de ne pas la figer
par D’écriture, en permettant de transposer dans I’écrit, par
I’intermédiaire du mime, la vie de ’oral et I’ouverture perma-
nente de la discussion: le discours ne s’y referme jamais sur
lui-méme, et le caractére de jeu qui impregne l’entretien en
écarte tout aspect doctrinaire, toute formulation ressentie
comme définitive.

Hermann Gundert, le premier qui ait entrevu cette explica-
tion du dialogue, I’utilisait a juste titre, dans une étude parue en
1968, pour jeter enfin un pont entre philosophes et philologues
dans la lecture de Platon'®. Il montrait, en effet, pour quelle



62 ETUDES DE LETTRES

raison et selon quelle procédure le contenu théorique, chasse
gardée de I’examen philosophique, avait pris nécessairement la
forme du dialogue, objet spécifique de la philologie, de I’examen
littéraire. « Celui qui sait — écrivait-il, p. 12, résumant Phédre,
278b-d — que ce qu’il écrit n’est qu’un jeu, mais qui est prét a en
répondre par un discours qui ferait apparaitre I'infirmité du
texte écrit, celui-la mérite le nom non pas de sage, sophos, car
Dieu seul y a droit, mais d’amant de la sagesse, de philosophe,
philosophos (278d).» Il ne manque a son interprétation des
propos du Phédre que la notion de mime, qui fait que le texte
écrit n’est pas le fantome exsangue, comme dit Platon, du
discours vivant et animé, mais imite et restitue la vie méme de la
parole. Platon veut vraiment qu’on le lise comme on lit un mime
de Sophron. Dans le dialogue socratique tel qu’il I’a congu,
deviennent texte, a tour de réle et dans une hiérarchie parfaite-
ment structurée, portraits de philosophes et d’hommes d’action,
de maitres et d’éléves, esquisses de doctrines, tantot fausses,
tantot justes, arguments pour et arguments contre, démonstra-
tions par questions et réponses, ou par discours continu, ou par
réfutation du discours contraire, actes et attitudes philosophi-
ques, mythes ou visions, bref une sorte d’organisme biologique
complexe et mobile, au sujet duquel il ne suffit pas de dire que
fond et forme ne se laissent plus dissocier 1’'un de 1’autre, mais il
faut ajouter que ce fond et cette forme s’incarnent et se
personnalisent dans la figure de Socrate vivant et parlant.

Il n’y a plus, dés lors, a distinguer entre philosophie et
littérature, puisque cette description de la vie du philosophe
devenue texte peut s’appliquer, dans la Gréce antique tout au
moins, a toute ceuvre littéraire, orale ou écrite, poésie ou prose,
en tant qu’elle est et se veut mimésis, imitation du vivant.
Evoquer, dans le Phédon, le chant du cygne, ¢’était, pour Platon,
réaliser la transfiguration sans doute la plus élevée a ses yeux,
celle du philosophe en verbe pur, celle qui rend compte de la
contemplation de I’invisible. Dans le Phédre, a propos du
philosophe aussi, il évoquera le mythe du chant des cigales, qui
ne cesse qu’avec la mort, illustrant ainsi le discours jamais achevé
des serviteurs des Muses (259b-d). Le cygne, la cigale, admira-
bles images de cette parole de vérité que 1’écriture tue, parce
qu’elle la fige, et qui ne peut délivrer son message que dans un
chant vivant! Admirables images, aussi, d’une recherche jamais
terminé€e, parce que le philosophe sait qu’il ne saisira jamais
I’insaisissable, sinon dans quelque autre monde! Images, enfin,



LE CHANT DU CYGNE 63

d’un dire imaginaire exprimant I’indicible, et devant lequel,
comme Simmias et comme Cébes, 1’exégéte de Platon ne peut
que faire silence.

Francgois LASSERRE.

NOTES

I La traduction proposée ici suit principalement, pour des raisons littérai-
res, celle d’André Bonnard, Socrate selon Platon, Lausanne, Mermod, 1945,
pp. 197-199. Mais elle doit aussi, pour les mémes raisons, quelques formules a
celle de Mario Meunier, Phédon ou de l'immortalité de 'dme, Paris, Payot,
1922, pp. 179-183, a laquelle, d’ailleurs, A. Bonnard avait emprunté plusieurs
¢légances.

2Elle porte, a vrai dire, surtout sur la relation entre communication
exotérique (les dialogues) et communication ésotérique (les legons non
publiées, connues aujourd’hui seulement par leurs échos dans les ceuvres des
¢éléves de Platon), remise en lumiéere dés 1959 par Konrad Gaiser, Protreptik
und Pardnese bei Platon. Untersuchungen zur Form des platonischen Dialogs,
Stuttgart, Kohlhammer, 1959. Aux théses de Konrad Gaiser et de Hans
Joachim Kriamer (notamment « Retraktationen zum Problem des esoterischen
Platon», Museum Helveticum 21, 1964, pp. 137-167) s’est opposé en
particulier Hermann Gundert, Der platonische Dialog, Heidelberg, Winter,
1968, et Dialog und Dialektik. Zur Struktur des platonischen Dialogs,
Amsterdam, Griiner, 1971. Sur cet aspect du sujet, voir Das Problem der
ungeschriebenen Lehre Platons. Beitrdge zum Verstdndnis der platonischen
Prinzipienphilosophie, hgg. von Jiirgen Wippern, Darmstadt, Wissenschaft-
liche Buchgesellschaft, 1972, et sur le probléme plus général de la communi-
cation par I’écrit, en dernier lieu, Thomas Alexander Szlezak, Platon und die
Schriftlichkeit der Philosophie. Interpretationen zu den friihen und mittleren
Dialogen, Berlin — New York, de Gruyter, 1985, spécialement pp. 331-410. Ce
probléme avait été posé a propos des dialogues dés le lendemain de la mort de
Platon, et probablement de son vivant déja, ainsi que I’atteste Hermodore de
Syracuse, son éléve, quand il souhgne dans son l'Iepl ITAdzwvog, que la
pubhcatlon des dlalogues «contribuait a la fois au progres de la philosophie et
a sa ruine» parce qu’elle donnait a leurs lecteurs, en raison méme de ses effets
protreptiques, I'illusion d’étre des philosophes (cité par Philodeme, Acad. ind.
p. 4, 8-18 Mekler; cf. Frangois Lasserre, « Hermodore de Syracuse dans Pherc.
1021 et 164?», Cronache Ercolanesi 13, 1983, p. 71.

3 Ag. 1444 ss.; xokvov dikny [...] péAyaca Davdciov yoov.

4 Phaeth. 78 (= fr. 773, 34 Nauck?): peMBoéog xdxvog dxel. Voir le
commentaire de James Diggle, Euripides Phaethon, Cambridge, University
Press, 1970, p. 104, et Pratinas fr. 1, 5 Page: xixvov dyovta moikiAdntepov

UELOG.
>Fr. 1, 101 Page (= fr. 3, 101 Calame); voir le commentaire de Claude
Calame, Alcman, Roma, Ateneo, 1983, p. 348.



64 ETUDES DE LETTRES

¢ Loc. cit. Sur cette géographie mythique, voir I’article « Schwan» de la
Real-Encyclopddie class. Alt.- Wiss., vol: IIA, Stuttgart, Metzler, 1921, coll.
783-789.

"Voir les témoignages — inégalement dignes de foi — allégués dans
’article « Schwan » cité a la note précédente, coll. 786-787.

8 Paul Friedldnder, Platon, Bd. 3, Die platonischen Schriften, zweite und
dritte Periode?, Berlin — New York, de Gruyter, 1975, pp. 32 ss.

% (Olympiod.) Proleg. philos. plat. 1, 29-36 Westerink; cf. Olympiod.
Vit. Plat. 6, p. 194 Hermann et In Alcib. 2, 156-160 Westerink. Lié, dans les
Prolegomena, a une démonstration de la nature apollinienne de Platon, le récit
de ce songe (et du songe de Socrate cité plus loin) s’apparente de trés prés au
témoignage de Speusippe selon lequel son oncle serait né de I’'union d’Apollon
et de Périctioné, sa mere, avant le mariage effectif de celle-ci (fr. 147 Isnardi
Parente = fr. 1 Taran). De 1a I’hypothése émise ici qu’on devrait aussi a
Speusippe la mention des songes de Platon et de Socrate. Jamais avancée, a ma
connaissance, elle a été écartée d’avance par Pierre Boyancé, Le culte des
Muses chez les philosophes grecs, Paris, de Boccard, 1937, pp. 254-260, qui se
contente de traiter les deux récits d’«invention pieuse», mais attribue a
Speusippe la plus grande partie des nombreux autres traits apolliniens de la
biographie de Platon. Elle a néanmoins pour elle 'unité remarquable du
groupe d’anecdotes auquel ils se rattachent, bien soulignée par Alice Swift
Riginos, Platonica. The Anecdotes concerning the Life and Writings of Plato,
Leiden, Brill, 1976, pp. 29-32.

10 Apul. Plat. 1, 1, etc. (les autres témoignages chez Riginos, op. cit. n. 9,
p.21).

I1 Sérafim Charitonidis, Lilly Kahil, René Ginouvés, Les mosaiques de la
Maison du Ménandre a Mytiléne, Berne, Francke, 1970, ont donné la premiére
publication compléte de ce remarquable ensemble, de laquelle provient la
reproduction publiée ici avec I’autorisation de I’éditeur (pl. 3, 2). Revenant
sur la scéne du Phédon pour souligner son caractére dramatique, Lilly Kabhil,
«Remarques sur I’iconographie des piéces de Ménandre», Entretiens sur
lantiquité classique, vol. X VI, Vandceuvres — Genéve, Fondation Hardt, 1970,
p. 236 ss., a supposé avec perspicacité que ce panneau pouvait illustrer un
passage de la Vie de Ménandre qui devait nécessairement précéder, dans une
édition courante, le texte des comédies représentées sur les autres panneaux.
D’autres hypotheéses, bien entendu, pourraient étre avancées, mais celle-1a a
pour elle beaucoup de vraisemblance, du fait que I’association de ces images
remonte nécessairement a une théorie littéraire.

122, 3, 11 s. Quorsum pertinuit stipare Platona Menandro, / Eupolin
Archilochum comites educere tantos? Qu’Horace pense au philosophe Platon
et non pas au poéte comique du méme nom n’est plus guére contesté
aujourd’hui. Selon la théorie a laquelle font allusion ces vers, en imitant la vie
la comédie de Ménandre s’apparente aux dialogues de Platon comme la
comédie ancienne, représentée par Eupolis, s’apparente aux invectives d’Ar-
chiloque par son esprit satirique. A la méme théorie, Cicéron a emprunté le
jugement « comoediam esse imitationem vitae, speculum consuetudinis, imagi-
nem veritatis » attribué au De republica, 4, 11, 13, depuis Johannes Caspar
Orelli, M. Tullii Ciceronis opera, vol. IV. 1, Ziirich, Orell Fiissli, 1828, p. 447,
a I’Hortensius, fr. 10 Grilli, mais sur un argument peu convaincant par



LE CHANT DU CYGNE 65

Hermann Usener, Dionysii Halicarnassensis librorum de imitatione reliquiae,
Bonn, Cohen, 1889, p. 120. Attestée indirectement 8 Rome a la fin du II¢ siécle
av. J.-C. par le De poetis de Volcacius Sedigitus classant les poétes de la
palliata selon leur aptitude a I'imitation (ap. Gell. Noct. att. 24, 1: Caecilio
palmam Statio do mimico; cf. ibid. 23, 12: quae Menander praeclare et
apposite et facete scripsit, ea Caecilius [...] alia nescio qua mimica inculcavit et
illud Menandri de vita hominum media sumptum [...] nescio quo pacto omisit),
elle remonte certainement a Aristophane de Byzance, le grand admirateur de
Ménandre, de qui il disait (p. 249 Nauck =T 7 Slater): « O Ménandre, 0 vie, qui
de vous deux a imité I'autre?» On comparera aussi Quint. Inst. or. 10, 1,
69-70, autre reflet du jugement d’Aristophane sur la comédie de Ménandre
comme imago vitae.

13 Frr. 72 et 73 Rose; cf. Poet. 1447b3, Quint. Inst. or. 1, 10, 17, Diog.
Laert. 3, 18, Sud. 5.v. Zogpwv (Z 893 Adler), etc. Dans le livre II, perdu, de sa
Poétique, qui traitait de la comédie, les quatre premiers chapitres étaient
consacrés a I’imitation, comme I’a montré en dernier lieu Richard Janko,
Aristotle on Comedy: Towards a Reconstruction of Poetics II, London,
Duckworth, 1985, pp. 22-24 et 121-161, sur la base du Tractatus Coislinianus.
Sur I'utilisation de la théorie d’Aristote par Aristophane de Byzance, voir
notamment Raffaele Cantarella, « Aristofane di Bisanzio, Menandro e la
mimesi», Accademia Nazionale dei Lincei, Rendiconti della Classe di Scienze
morali, storiche e filologiche, Ser. VIII, XXIV. 5-6, 1969, pp. 189-194 (= Scritti
minori sul teatro greco, Brescia, Paideia, 1970, pp. 443-448).

14 Hégésandre de Delphes, FHG IV, pp. 412-413. Voir aussi I’exemple du
Lysis cité par Diog. Laert. 3, 35: apres avoir lu ce dialogue, Socrate se serait
exclamé: «Par Héraclés! Que de mensonges sur moi de la part de ce jeune
homme!»

I5 Ath. 11, 505¢e. L’anecdote est certainement antérieure au III¢ siécle av.
J.-C., puisque Timon de Phlionte, le sillographe, s’y référe, ainsi qu’a d’autres
toutes semblables, dans le vers (fr. 52 Wachsmuth) @¢ avéniatte [TAatwv 6
nenAacpéva Dodpato. ei80c.

16 Sa présence dans la prison de Socrate se déduit d’un apophtegme cité par
Diogene Laérce, 2, 77 (comme on lui demandait comment était mort Socrate,
Aristippe répondit: « Comme je souhaiterais mourir moi-méme.») et de
’accusation de calomnie portée contre Platon pour avoir dit qu’Aristippe se
trouvait a Egine le jour de la mort du maitre (Diog. Laert. 2, 65) et qu’il y
banquetait (Ps.-Demetr. De eloc. 287). Quelle qu’ait été I'intention de Platon
en mentionnant son absence en 59¢ (il ne dit rien du banquet), il est évident
qu’il n’en a eu connaissance que par la littérature hagiographique sur Socrate
qui se développe aprés la mort de celui-ci. Selon lui, en effet, Aristippe aurait
été accompagné d’un certain Cléombrotos, dont il admet tacitement que ses
lecteurs connaissaient non seulement le nom, mais aussi la relation avec
Aristippe et surtout la destinée ultérieure: il se serait suicidé aprés avoir lu le
Phédon, tant la mort lui paraissait désirable (Call. Epigr. 23). Sur cette
littérature, encore insuffisamment explorée, voir en général Olof Gigon,
Sokrates. Sein Bild in Dichtung und Geschichte, Bern, Francke, 1947, Mario
Montuori, Socrate, filologia e mito, Firenze, Sansoni, 1974, Livio Rossetti,
Aspetti della letteratura socratica antica, Chieti, Libera Universita degli Studi,
1977, et le recueil de textes réunis par Gabriele Giannantoni, Socraticorum
reliquiae, voll. I-IV, Napoli - Roma, Bibliopolis — Ateneo, 1983-1985.



66 ETUDES DE LETTRES

17 Faisant clairement, mais non nommément, allusion a4 Platon, Resp.
595¢c, GAX oV yap mpd ye g dAnveiog Tuntéog avrp, qui visait Homere,
Aristote écrit dans Eth. Nic. 1096a 16s.: aueoiv (= Platon et la vérité) yap
Svtowv @ilov Soov mpotdv thv dAdetav. Comme 1’a montré Leonardo
Taran, « Amicus Plato sed magis amica veritas», Antike und Abendland 30,
1984, pp. 98-118, c’est parce qu’Ammonios, vers 550 ap. J.-C., dans une legon
sur le Gorgias, avait évoqué ce passage d’Aristote a propos d’un groupe de
citations de Platon exprimant la méme idée, dont celle de Phédon 9le, qu’il
s’est trouvé associé a celles-ci dans la Vita Marciana d’Aristote, en référence
explicite a I’Ethique a Nicomaque, mais sous la forme amplifiée @ilog puév 6
avnip (= Platon), idn &’ 1 s’ dpeoiv 8¢ gilowv Sviotv, ooV TPOTINAY
v déAnvewav (lignes 128-154 Gigon), et a la seule citation de Phédon dans la
préface du commentaire d’Elias aux Catégories, sous la forme @ilog pév 6
avip, eikn 8¢ xai 1 dAnqUewn: aueoiv 8¢ @idow dviow aipetéov paAilov 10
aAnvég (pp. 122, 34-123, 1 Busse) et dans la Vita vulgata d’Aristote, mais
comme un jugement de Platon lui-méme sur Socrate, sous la forme @iAog pév
ZoKkpdtng, GAAL poAAoV @lAtdtn 1 dAnvewa (§ 9 Diiring), traduite dans la Vita
latina par amicus quidem Socrates, sed magis amica veritas (§ 28 Diiring).
Jean Philopon, éléve d’Ammonios, cite d’autre part comme une formule fort
répandue @ilog pev ITAdtwv, puiltépa &’ 1| aAnUewa et ajoute O 81 xai O ToD
[MAdrwvog pavmtic ‘Apiototédng koi €tepor memovjkacw (De aeternitate
mundi 6, 8, p. 114, 20 Rabe), rédaction qui remonte a une source plus
ancienne qu’Ammomos ou a un texte d’Ammonios plus fidéle que celui qu’ont
retenu les précédents citateurs. En effet, les commentateurs arabes d’Aristote,
ainsi que I’établit Taran, art. cit., pp. 116-118, n’ont connu que ce libellé,
attesté dés 1048/9 et présumé provenir directement de la Vie d’Aristote de
Ptolémée dit al-Garib (env. 300), tandis que la tradition médiévale occidentale
reproduit régulierement celui de la Vita latina. Seul Gui de Chauliac (ignoré de
Taran), ayant eu connaissance des deux versions, hésite et écrit en 1363, dans
le chapitre introductif de ses Chirurgiae tractatus septem, avec une référence
erronée in secundo metaphysices qui trahit la citation de mémoire, dimittantur
tales amicitiae et timores: quia amicus est Socrates, vel Plato, sed magis est
amica veritas (édition de Lyon de 1572, p. [XI]). Méme hésitation dans le De
Servo Arbitrio de Martin Luther, de 1525: amicus Plato, amicus Socrates sed
praehonoranda veritas (D. Martin Luthers Werke. Kritische Gesamtausgabe,
Bd. XVIII, Weimar, Bohlau, 1908, p. 610), et dans d’autres traités du
XVIesiecle. Au contraire, dés la fin du XV¢, sous I'influence de la tradition
arabe, attestée pour la premiére fois par Francisco Lope de Villalobos,
chirurgien de Charles Quint, traducteur d’Avicenne, amicus Plato sed magis
amica veritas s’impose a la littérature espagnole (références chez Taran, art.
cit., pp. 93-96), puis a la littérature européenne grace a la citation qu’en fera
Cervantés dans Don Quichotte, 11, ch. 51.

18 Voir supra note 2.

F. L.



	Le chant du cygne : dialogue socratique et communication philosophique chez Platon

