
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1986)

Heft: 3

Artikel: Le chant du cygne : dialogue socratique et communication
philosophique chez Platon

Autor: Lasserre, François

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870838

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870838
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE CHANT DU CYGNE

Dialogue socratique et communication philosophique
chez Platon

Almae matri Lausannensi

Le chant du cygne auquel Platon, dans le Phédon, compare le dernier
enseignement de Socrate s'associe en tant que discours prophétique aux deux
autres procédés de démonstration pratiqués dans ses dialogues: le raisonnement

logique par questions et réponses, et l'attitude exemplaire du maître. Ces
trois manières d'exposer une doctrine apparentent le dialogue socratique au
mime, ce que les élèves de Platon ont confirmé en prétendant que celui-ci avait
pris Sophron, auteur de mimes, pour modèle, de même qu'on a dit plus tard
Ménandre inspiré par le Phédon parce que ses comédies reproduisent la vie
même. Dans cette conception du dialogue, l'enseignement philosophique se

présente, par convention, comme un entretien et non comme un exposé écrit,
conformément à la thèse défendue dans le Phèdre, selon laquelle le philosophe
ne doit pas écrire, mais uniquement parler.

Dans l'une des plus belles œuvres vouées à la mémoire de
Socrate, le Phédon, après avoir montré le maître exposant à ses
disciples, quelques instants avant sa mort, les raisons qu'il faut
avoir de croire à l'immortalité de l'âme et donc de ne pas
craindre de quitter le monde des vivants, et même de s'en
réjouir, Platon évoque le long moment de méditation silencieuse
qui suit sa démonstration (840-850)':

Après que Socrate eut ainsi parlé, il se fit un long silence.
Socrate, à le voir, paraissait tout occupé de ce qu'il venait de
dire ; nous l'étions aussi pour la plupart. Cependant Cébès et
Simmias parlaient à voix basse. Socrate s'en aperçut.

Leçon d'adieu prononcée à la Faculté des Lettres de l'Université de
Lausanne le 28 février 1985.



50 ÉTUDES DE LETTRES

— Eh bien! Qu'est-ce? leur dit-il. Vous trouvez peut-être
qu'il manque quelque chose à mes preuves? Il est certain
qu'elles donnent encore lieu à beaucoup de doutes et d'objections,

si on vient à les examiner en détail. Si notre entretien
vous laisse quelque gêne, n'hésitez pas à prendre la parole à
votre tour et à exposer franchement votre opinion, au cas où
la mienne ne vous satisfait pas.

— Je te dirai la vérité, Socrate, répondit Simmias. Voici
un moment que chacun de nous deux a des doutes et pousse
l'autre pour qu'il te les propose, car nous désirerions bien
t'entendre les résoudre. Mais nous ne voudrions pas nous
montrer importuns, et nous craignons que nos questions ne te
soient désagréables dans la situation où tu te trouves.

— Eh mon cher Simmias, reprit Socrate avec un léger
rire, j'aurais vraiment de la peine à persuader aux autres
hommes que je ne prends pas pour un malheur ce qui
m'arrive, puisque je ne puis vous en persuader vous-mêmes,
et puisque vous craignez que je ne me trouve en ce moment
d'humeur plus sombre que je ne l'étais jusqu'aujourd'hui tout
au long de mon existence. Vous me croyez donc, à ce qu'il
paraît, bien inférieur aux cygnes en matière de prophétie, eux
qui, lorsqu'ils sentent qu'ils vont mourir, chantent alors plus
et mieux qu'ils n'ont jamais fait, dans leur joie de s'en aller
vers le dieu dont ils sont les servants. Mais les hommes, parce
qu'ils craignent la mort, calomnient les cygnes et prétendent
qu'ils pleurent sur leur mort et qu'ils chantent leur dernier
chant sous l'empire de la tristesse. Ils ne réfléchissent pas
qu'aucun oiseau ne chante quand il a faim, ou froid, ou quand
il souffre de toute autre manière, pas même le rossignol, ou
l'hirondelle, ou la huppe, dont on dit que le chant est dû à leur
chagrin. Mais je ne crois pas que ces oiseaux chantent de
tristesse, ni les cygnes non plus. Je crois plutôt que les cygnes,
parce qu'ils sont les oiseaux d'Apollon, sont des devins et que,
pressentant le bonheur dont on jouit chez Hadès, ils chantent
de joie ce jour-là plus merveilleusement qu'en aucun moment
de leur vie. Et pour ma part, je pense être comme eux serviteur
d'Apollon, consacré au même dieu, et que je n'ai pas reçu
moins qu'eux de ce maître l'art de la divination. C'est
pourquoi je ne me sens pas plus triste qu'ils ne le sont au
moment de quitter la vie : cela doit vous engager à dire ce que
vous avez à dire et à m'interroger sur ce que vous voudrez.

Telle est la page justement célèbre dans laquelle Platon
compare les derniers discours de Socrate au chant du cygne. Plus
exactement: au chant divinatoire du cygne qui va mourir. Je

souligne ce point, car il importe qu'on se rende compte que



LE CHANT DU CYGNE 51

Platon, ici, se prononce intentionnellement sur l'autorité du
message philosophique, dit ce qu'il pense de la communication
en philosophie. J'y viendrai tout à l'heure, car tout le système de
démonstration mis en œuvre dans le Phédon s'articule autour de
sa conception du dialogue, sujet sur lequel la discussion est
aujourd'hui plus vive que jamais2.

Mais il me faut auparavant m'arrêter un instant au mythe
qu'il a convoqué à cet endroit de son récit, afin d'en préciser le
sens. Il nous apprend, d'ailleurs, lui-même l'essentiel de ce qu'il
faut en savoir. La tradition, dit-il, a prêté au cygne un chant
mélodieux pour annoncer sa mort, et elle l'interprète comme
une lamentation funèbre. Nous en avons la confirmation chez
Eschyle3, déjà, tandis que d'autres poètes parlent simplement du
beau chant du cygne, de son «appel de miel», comme dit
Euripide4, sans faire allusion au pressentiment de la mort.
Ceux-là témoignent sans doute d'un état plus ancien du mythe,
qu'ils associent en général à des paysages semi-fabuleux: les
bords du Xanthos lycien ou troyen selon Alcman5, de l'Hèbre
thrace, de l'Eridan occidental selon d'autres, et même du fleuve
Océan selon Euripide6. Connaissaient-ils le vrai cygne chanteur,
que les naturalistes ont rencontré en Irlande, en Islande et en
Sibérie?7 Ou le mythe s'est-il formé par paradoxe? Cela n'a pas
d'importance et les commentaires modernes sur ce sujet ne nous
apprennent rien d'utile, dès lors que Platon nous dit lui-même ce
qu'il retient du mythe : le chant de bonheur que compose Socrate
à l'heure de sa mort. Chant de bonheur, ajoute Friedländer, qui
s'inscrit dans le cadre d'une dévotion à Apollon, dont le cygne
est l'oiseau sacré, incarnant dans toutes ses apparitions la
royauté du dieu sur la musique et la divination, et prêtant par
conséquent à Socrate, dans cette occasion, le pouvoir d'une sorte
d'oracle8.

Si l'analyse du mythe comme tel n'apporte pas de réponse
plus explicite sur la raison qui a poussé Platon à l'évoquer à cet
endroit du dialogue, l'interprétation que lui ont donnée ses
disciples va nous permettre d'aller plus loin et de saisir au moins
l'un des aspects de la communication philosophique, telle qu'ils
la recevaient.

Dans un récit de la mort de Platon attaché au culte qui
s'institue à l'Académie en sa mémoire, l'auteur, très probablement

son neveu et successeur Speusippe, racontait que le
philosophe, peu avant de mourir, se vit en rêve transformé en un
cygne et volant d'arbre en arbre pour échapper à des chasseurs



52 ÉTUDES DE LETTRES

qui cherchaient à s'emparer de lui. Et comme on rapportait cette
vision à Simmias, le disciple de Socrate, il aurait expliqué qu'elle
annonçait les vains efforts de tous les hommes qui allaient tenter
de s'approprier sa doctrine et de l'interpréter chacun dans le sens
de sa propre philosophie9. Le nom de Simmias ne figure pas par
hasard dans ce récit : il nous renvoie au seul dialogue de Platon
où il joue un rôle, c'est-à-dire précisément au Phédon, et plus
précisément encore à notre passage, à cause de l'évocation du
cygne. L'auteur du récit, d'ailleurs, le cite expressément quand il
rappelle à ce propos que Platon se proclamait lui-même,
«comme les cygnes, serviteur d'Apollon»: ce sont les mots
mêmes du dialogue, mais à cette différence près que Platon les
mettait dans la bouche de Socrate commentant le mythe du
chant du cygne, tandis que le biographe de Platon les attribue à
Platon.

Que signifie cette différence? Il faut dire d'abord qu'elle sert à
rattacher ce rêve du cygne à un autre rêve du cygne raconté par
Speusippe dans la biographie de Platon, et relatif à sa vocation
de philosophe, alors qu'il était encore adolescent. Dans la nuit
qui avait précédé sa première rencontre avec Socrate, Socrate
aurait rêvé qu'un jeune cygne se posait sur ses genoux, puis
s'envolait sous la forme d'un cygne adulte et gagnait le ciel en
faisant entendre un chant mélodieux qui charmait tous ceux qui
l'entendaient. Le lendemain, rencontrant Platon, qu'il n'avait
encore jamais vu, il aurait immédiatement reconnu dans ses
traits le cygne de son rêve et se serait écrié: «C'était lui, le
cygne10.» Dans cet épisode, non seulement Platon est déjà
présenté comme l'oiseau d'Apollon, mais encore le biographe
identifie son enseignement de philosophe adulte au chant du
cygne, et c'est ce trait qui lie une nouvelle fois la biographie de
Platon au mythe cité dans le Phédon. En d'autres termes, les
premiers lecteurs du Phédon, ceux qui avaient, à l'Académie,
suivi l'enseignement de Platon, lisaient ce dialogue comme le
témoignage non pas de Platon sur Socrate, mais de Platon sur
Platon. Et c'est en particulier le cas de Speusippe, qui se trouvait

déjà à l'Académie à l'époque où son oncle rédigeait ce
dialogue.

Ainsi, le chant du cygne nous conduit à la signification des
dialogues socratiques dans l'entourage de Platon. Or nous
disposons là-dessus d'un autre témoignage, qui concerne lui
aussi le Phédon et qui a lui aussi pour origine le jugement d'un
élève de Platon sur la nature des dialogues. Dans la série des



LE CHANT DU CYGNE 53

mosaïques qui décorent les parois de la maison dite du Ménan-
dre à Mytilène, les panneaux qui précèdent et introduisent les
scènes tirées des onze comédies les plus célèbres de ce poète
représentent, entre le buste de Ménandre et la tête de Thalie,
Muse de la comédie, Socrate s'entretenant avec Simmias
et Cébès, donc la scène bien connue du Phédonu. Or que
veut dire ce groupement inattendu, mais nullement fortuit?

Que les dialogues socratiques de Platon ont donné aux comédies
de Ménandre le modèle d'une imitation parfaite de la vie : c'est
une théorie sur la comédie dite nouvelle à laquelle fait encore
allusion Horace quand il s'accuse de puiser l'inspiration de ses
Satires à la fois chez Ménandre et chez Platon12. Mais cette
théorie s'est élaborée elle-même sur une thèse d'Aristote formulée

dans son dialogue Sur les poètes et établissant que Platon
aurait pris pour modèle de ses dialogues les mimes du poète
Sophron, découverts par lui à Syracuse et devenus son livre de



54 ÉTUDES DE LETTRES

chevet13. Il en résulte que pour Aristote, élève de Platon, les
dialogues écrits par son maître et situés à mi-chemin entre la
poésie et la prose ne sont pas des souvenirs destinés à faire
revivre la mémoire de Socrate, de son point de vue, mais des
œuvres d'imagination, dans lesquelles le rôle de philosophe
exemplaire est confié à Socrate. Ce que la mosaïque de Mytilène
nous apprend de plus, c'est que, comme exemple de cette
théorie, on citait le Phédon.

Soit dit en passant, ce détour, ou plutôt ce parcours, à
l'extérieur de l'œuvre contrevient à la règle d'interprétation
fixée, dit-on, par Aristarque quand il commentait Homère, et
qui immortalisa son nom: expliquer Homère par Homère,
expliquer l'auteur par lui-même. L'expérience, celle des autres
autant que la mienne, m'a enseigné au fil des années que cette
règle ne suffit pas et que, parfois, elle trompe. Elle ne demande
que du savoir-faire, là où, le plus souvent, il faudrait aussi du
savoir. Dans le cas des dialogues de Platon, elle a eu les effets les
plus néfastes tant qu'on les a abordés dans l'idée d'y distinguer
les apports respectifs de Socrate et de Platon à la lumière d'une
philosophie de Platon qu'on tirait, par critique interne, des
dialogues eux-mêmes, donc en circuit fermé, en cercle vicieux.
Au contraire, l'histoire de son œuvre et de sa réception montre
que personne, dans l'antiquité et notamment dans l'entourage de
Platon, à l'Académie même, n'a jamais cité comme étant de
Socrate les discours que Platon lui fait tenir et les idées qu'il lui
prête. Et par exemple, fait significatif, personne ne l'accuse
d'avoir plagié Socrate, alors qu'on l'a accusé d'avoir plagié
d'autres philosophes, comme Philolaos, Protagoras et Démo-
crite. Mais on l'accuse du contraire, c'est-à-dire de prêter à

Socrate des propos que celui-ci n'a jamais tenus, de même
qu'une anecdote dirigée contre celle du rêve de Socrate rapporte
que celui-ci aurait vu en songe un corbeau qui ressemblait à
Platon se poser sur son crâne et picorer sa calvitie en croassant,
et qu'il lui aurait dit alors: «Ah! Platon, je pressens que tu diras
beaucoup de mensonges du haut de ma tête14.» Et pour en
revenir au Phédon, on racontait aussi que Phédon, après avoir lu
le dialogue qui porte son nom, niait avoir dit quoi que ce soit de
ce que Platon lui fait dire15.

Sous leur forme anecdotique, ces témoignages sont autant
d'informations directes ou indirectes sur la lecture et
l'interprétation de l'œuvre écrite de Platon, autant de reflets de son
pouvoir de communication. Ils nous permettent de revenir



LE CHANT DU CYGNE 55

maintenant au Phédon comme à une œuvre d'imagination et de
démonstration dans laquelle la vérité à enseigner n'a plus pour
garants le prestige et l'autorité de Socrate, à la manière d'un
évangile, puisqu'il y a fiction avérée, mais la force de persuasion
du discours de Platon et la séduction de l'exemple. La démonstration,

en effet, y est conduite simultanément sur deux plans: le
discours, c'est-à-dire le raisonnement logique, et l'acte
exemplaire, c'est-à-dire l'attitude du philosophe devant la mort.
Platon va démontrer par des arguments et des preuves que l'âme
est immortelle, en même temps qu'il va montrer par la sérénité
de Socrate que cette certitude le remplit de bonheur. C'est la
troisième fois, dans toute son œuvre, qu'il confronte ainsi le
philosophe à la mort. Il l'a fait une première fois dans VApologie,
où il montre Socrate à son procès choisissant la mort plutôt que
la vie, parce que le philosophe doit rester fidèle à son idéal de
justice plutôt que se plier aux simulacres de justice qui servent
ordinairement d'arguments dans les plaidoiries. Il l'a fait une
deuxième fois dans le Criton, où il montre Socrate préférant la
mort à la fuite, par obéissance aux lois de la cité. Il le fait enfin
dans le Phédon, mais devant une situation différente : Socrate n'a
plus le choix entre la vie et la mort, puisqu'il devra boire la ciguë
au terme de son dernier entretien avec ses disciples, mais il lui
reste le choix entre deux attitudes devant la mort, se réjouir ou se

plaindre. Et il choisira de se réjouir, parce que la mort va rendre
à son âme sa vraie patrie.

* * *

Quel rôle Platon assigne-t-il au chant du cygne dans cette
démonstration, c'est ce que je voudrais maintenant mettre en
évidence, avant de conclure sur le problème plus général de la
relation entre forme littéraire et philosophie dans son œuvre.

A cet effet, esquissons d'abord le cadre du Phédon La mort
de Socrate a eu lieu vraisemblablement dans sa prison, mais la
fiction adoptée par Platon situe le rendez-vous de ses disciples,
avant que le geôlier ne leur en ouvre la porte, sur la place
publique où s'étaient déroulés le procès et le jugement, de
manière à lier affectivement les deux événements. Le narrateur
ne manque pas d'énumérer les auditeurs de ce dernier entretien
avec le maître, tout en signalant au passage l'absence de Platon,
malade ce jour-là. Y prenaient part, notamment, tous les
fondateurs ou futurs fondateurs des écoles se réclamant du



56 ÉTUDES DE LETTRES

socratisme, à l'exception d'Aristippe, le chef des hédonistes, en
séjour à Egine. Un autre témoin assure, au contraire, qu'il était
également présent, et l'on a conclu de cette contradiction, dans
l'antiquité, que Platon, qui ne l'aimait pas, l'accusait implicitement

de banqueter à Egine le jour de la mort de Socrate16. En
tout état de cause, la composition de l'auditoire de Socrate
appartient à la fiction du dialogue. Fiction aussi les circonstances

du récit: Phédon, qui le rapporte, ne se trouve pas à Athènes,
mais à Phlionte dans le Péloponnèse, où il s'adresse à un
membre de la petite communauté de pythagoriciens établie dans
cette cité éloignée. Et pourquoi? C'est d'abord parce que le
problème de l'immortalité de l'âme intéressait au premier chef
des pythagoriciens, défenseurs de la doctrine de la métempsycose.

Mais c'est aussi parce qu'à Athènes un tel récit n'aurait pas
eu de sens, puisque tout le monde savait plus ou moins comment
était mort Socrate. Mais du même coup, la fiction saute aux
yeux: comment Platon a-t-il pu recueillir ce récit? En réalité,
comme dans tous ses dialogues, il fait abstraction de lui-même ;

il ne rapporte pas ce qu'il aurait entendu, mais il crée de toutes
pièces une scène, et cette fiction lui permet à la fois de garantir
l'objectivité du récit, puisqu'il n'a pas participé à l'entretien, et
de donner libre cours à son imagination, puisqu'il a tout fait
pour avertir son lecteur que le récit est fictif. Fiction encore,
dans la relation des premières péripéties de l'entretien, l'apparition

de Xanthippe, la femme de Socrate, aussitôt renvoyée parce
que ses pleurs contredisent par anticipation la joie qui résultera
de la certitude que l'âme du philosophe survivra à son corps : elle
démontre à sa manière, par antithèse, que l'heure n'est pas aux
larmes. Fiction enfin, l'évocation d'un hymne à Apollon que
Socrate, ainsi qu'il l'apprend à ses disciples, aurait composé
dans sa prison à la suite d'un songe, et que Platon fait servir
à deux fins: d'une part établir une relation d'obéissance entre
le philosophe et le dieu de la prophétie, par anticipation sur
le chant du cygne, l'oiseau dont Socrate se dira plus loin le

compagnon dans le service d'Apollon ; d'autre part amorcer une
transition vers la discussion philosophique, en montrant que
l'ordre que Socrate a reçu du dieu, « pratiquer l'art des Muses»,
le conduit nécessairement à la philosophie, s'il est vrai que la
philosophie soit la forme supérieure de cet art.

Jusque-là, la démonstration s'opère sur le seul plan de
l'attitude du philosophe, sans faire vraiment appel au raisonnement.

Elle conditionne le lecteur, elle le prépare à partager les



LE CHANT DU CYGNE 57

sentiments de Socrate, selon le processus bien connu de l'imitation,

ou mimésis, qui régit souverainement la théorie de l'œuvre
littéraire à l'époque de Platon. Mais nous n'en sommes qu'au
préambule, et tout change quand s'ouvre la discussion sur
l'utilité de la philosophie devant la mort. Dès ce moment, en
effet, c'est par une succession de raisonnements que Platon va
d'abord énoncer le postulat que l'âme du philosophe a hâte de se
libérer du corps qui l'empêche de connaître la vérité, puis
démontrer cette affirmation : elle aspire à cette libération parce
qu'elle a connu la vérité avant de se lier à un corps, et elle a pu la
connaître parce qu'elle est immortelle. Preuve en soient, entre
autres évidences, les réminiscences inexplicables qui se produisent

au cours d'une vie d'homme, et par exemple l'intuition du
Beau et du Bien. Et comme cette intuition s'accompagne du
désir d'atteindre ces perfections, elle témoigne implicitement
d'une certaine parenté entre elles et l'âme, si bien que la
libération de celle-ci sera comme le retour à sa patrie perdue. Tel
est, très résumé, le contenu de la première partie de la démonstration

qui suit le préambule. Elle s'achève dans la méditation
silencieuse de Simmias et de Cébès, les principaux interlocuteurs

de Socrate, à la fois impressionnés par les preuves avancées
et pourtant sceptiques sur la survie de l'âme après la mort du
corps, qui reste à démontrer.

Or l'objection qu'ils vont formuler au terme de ce silence,
chacun à sa manière, à savoir que s'il est prouvé que l'âme
préexiste au corps qu'elle va habiter, aucune raison ne permet de
croire qu'elle ne mourra pas elle aussi, un jour, après quelques
métempsycoses, cette objection ne pourra plus être réfutée par le
simple jeu des preuves. L'immortalité passée peut se démontrer;
l'immortalité future est indémontrable. C'est pourquoi Platon
évoque à ce moment de la discussion le chant du cygne, qui va
désormais donner à tout ce que dira Socrate un pouvoir
divinatoire, un accent prophétique. A démontrer le passé de
l'âme suffisait le raisonnement; pour démontrer son avenir, il
faut la force d'une révélation. Ce passage au niveau supérieur
par recours à l'inspiration divine et au mythe est habituel à
Platon. Dans le Banquet, où il faut montrer que la philosophie
est l'amour du souverain Bien, il fait dire par Socrate ce que lui
aurait enseigné Diotime, prophétesse arcadienne, et c'est par elle
que passe toute la révélation. Dans le Phèdre, où Socrate doit
décrire la vision de la sagesse qui s'offre à l'âme quand elle
se dégage des passions corporelles, le mythe se substitue au



58 ÉTUDES DE LETTRES

raisonnement et compare son voyage à celui d'un char attelé de
chevaux ailés. Dans le livre X de la République, le mythe d'Er,
fils d'Arménios, soi-disant ressuscité douze jours après sa mort,
sert à décrire le jugement des âmes aux Enfers. Plus tard, dans
le Timée, toute la révélation sur la création de l'univers passera
par la bouche d'un philosophe pythagoricien quasi mythique,
Timée de Locres, sous la forme d'un long discours. Enfin dans le
Critias, qui fait suite au Timée, le mythe de l'Atlantide décrira le
modèle d'une cité parfaite.

Dans le Phédon, donc, le pouvoir de révélation accordé à
Socrate est signifié par le chant du cygne: désormais, tout ce
qu'il va dire sera ce chant divinatoire. Et pour mettre ce
changement de registre en pleine lumière, Platon fait encore
dire à Socrate qu'il devient, en compagnie du cygne, serviteur
d'Apollon, ce qui lui assure l'inspiration divine et le don de
prophétie.

Simultanément, le lecteur se trouve ramené du plan de la
démonstration par arguments au plan de la démonstration par
l'acte, par l'acte philosophique. En effet, au moyen d'une
interprétation inédite et provocante du mythe destinée à attirer
l'attention sur l'attitude exemplaire du philosophe devant la
mort, Platon fait du chant du cygne non plus un chant de
douleur, mais un chant de joie. C'est donc par la joie de Socrate
que se communiquera désormais sa certitude de la libération de
son âme, par-dessus les preuves qu'il en apportera encore. Ou
pour mieux dire, démonstration logique et démonstration active
se mêlent si étroitement dans le récit qu'on ne peut ni ne doit
plus les séparer l'une de l'autre. Et Simmias le souligne encore
dans sa réponse à Socrate, en comparant la vie du philosophe à

une traversée: s'il ne se fie qu'à des arguments, si bons soient-ils,
le philosophe navigue sur un radeau incertain ; mais il ne court
aucun danger s'il traverse la vie sur le navire qu'est pour lui la
révélation divine, le logos d'un dieu (85d).

Cela dit, la démonstration reprend sur le rythme du dialogue.
A Simmias qui objecte que l'âme pourrait n'être qu'une sorte
d'harmonie, et donc disparaître en même temps que l'instrument

qui la produit, c'est-à-dire le corps, Socrate répond qu'elle
n'est justement pas une harmonie, mais une entité indépendante.

Et à Cébès, arguant pour sa part que l'âme pourrait être
semblable à un vêtement, qui sert successivement à plusieurs
personnes mais qui se trouvera finalement hors d'usage, il
répond par une définition meilleure. Elle n'est pas le vêtement



LE CHANT DU CYGNE 59

d'une vie humaine, mais le principe même de la vie. Elle est
donc le contraire de la mort, ce qui veut dire qu'elle est
immortelle. En réalité, ces deux réponses opèrent à nouveau par
des arguments et non pas par le discours prophétique. Et Platon
le sait si bien qu'il fait observer au passage que la défiance à
l'égard du raisonnement ne doit pas aller jusqu'à ce qu'il appelle
la «misologie» (89d), la haine de la raison, comme la
misanthropie résulte à tort d'expériences décevantes dans le commerce
des hommes: il faut un juste milieu, il faut faire droit à la
compétence légitime du raisonnement par arguments.

Pourquoi cette concession, ce pas en arrière, alors qu'on
s'attendait au chant prophétique du cygne? C'est d'abord, d'une
part, parce que les deux objections ont été formulées sur le plan
de la logique et qu'elles appellent donc une réfutation en termes
de logique. Mais c'est aussi, d'autre part, parce que Platon tenait
à marquer, par cet artifice, la différence des langages et leurs
domaines respectifs. Et il y revient encore une fois à la fin de sa
digression sur la misologie, pour une autre distinction sur les

moyens de la démonstration, en plaçant dans la bouche de
Socrate cet avertissement : « N'ayez que peu d'égard à Socrate et
beaucoup plus à la vérité, en me donnant votre assentiment
(91 bc) » Cette formule, dont l'usage devait être courant à
l'Académie et qui a inspiré à Aristote le jugement généralement
connu dans sa traduction latine médiévale « Amicus Plato sed
magis arnica Veritas »17, n'est évidemment pas, sous la plume de
Platon, une critique déguisée de Socrate, mais une différenciation

nécessaire entre les deux niveaux de la démonstration: le
niveau du raisonnement et le niveau du témoignage, de l'acte.
Bref, dans toute cette transition qui prépare le discours final sur
la destinée de l'âme après la mort du corps, il n'est question que
des différents statuts du langage philosophique, un problème qui
a beaucoup préoccupé Platon à ce moment de sa carrière
d'écrivain et qui va faire à l'instant l'objet de ma conclusion.

Aux réfutations des objections de Simmias et de Cébès
succède donc le discours prophétique attendu, le chant du cygne
de Socrate. Il porte, je viens de le dire, sur la destinée de l'âme :

selon qu'elle s'est laissé dominer par les passions du corps ou
qu'elle leur a résisté, elle sera conduite dans le lieu qu'elle
mérite. Quel lieu? se demande Socrate, et sa réponse prend la
forme explicite d'un mythe (110b): «S'il convient ici, Simmias,
que je m'exprime par un mythe, voici ce que tu dois apprendre

au sujet de la configuration de la terre immédiatement



60 ÉTUDES DE LETTRES

au-dessous du ciel.» Ce qu'il appelle mythe, c'est une vision.
Vision, d'abord, de la terre entière transfigurée dans son image
idéale, celle d'un dodécaèdre multicolore, orné de pierres
précieuses étincelantes et peuplé d'une humanité parfaite. Puis
vision du gouffre dans lequel se précipitent les quatre fleuves de
l'Enfer. Enfin vision des récompenses et des châtiments qui
attendent les âmes : celles des hommes qui ont été purifiés par la
pratique de la philosophie recevront une demeure dans la terre
idéale ; celles qui n'ont pas éprouvé cette purification resteront
dans le gouffre, éternellement ballottées au gré des fleuves qui le
balaient.

Ainsi s'achève l'entretien de Socrate avec ses disciples. Je
n'ai pas besoin de rappeler comment Platon décrit ensuite ses
derniers moments et fait contraster, dans son récit, la sérénité
du philosophe avec la douleur, exprimée ou contenue, de ceux
qui l'entourent, son geôlier, sa femme et ses fils, revenus dans
sa cellule, ses disciples eux-mêmes, diversement affectés: ces
quelques pages sont trop connues; d'ailleurs elles ne supportent
pas d'être résumées. Il me suffit de dire qu'elles relèvent, de la
première ligne jusqu'à la dernière, de la démonstration par
l'acte, puisque la vérité de ce qu'affirmait Socrate dans le
dialogue se prouve d'instant en instant par la confiance qu'il
manifeste et par le détachement avec lequel il observe les effets
progressifs du poison sur un corps qui n'est déjà plus le sien,
jusqu'à ce que son cœur cesse de battre et que ses yeux et sa
bouche s'immobilisent.

* * *

Et maintenant, la conclusion! Dans le Phédon, à plusieurs
reprises, comme je l'ai souligné, Platon s'est attaché à situer la
parole de Socrate dans sa fonction de communication de la
vérité. La « parole de Socrate », ou plutôt sa propre parole, tant il
est vrai qu'il recourt à la fiction du dialogue socratique dans le
seul but de faire vivre cette parole, et par elle ses théories, selon
le procédé du mime, qui crée dans l'entretien imaginaire le
sentiment de la vérité. Le choix de ce mode d'expression, au lieu
de l'exposé théorique, est expliqué dans le Phèdre. Mais les
allusions que fait Platon, dans le Phédon, aux propriétés et aux
pouvoirs respectifs des différents moyens de persuasion qu'il met
successivement en œuvre ressortissent à une autre intention:
ce qui le préoccupe, c'est l'honnêteté de la démonstration, la
manière d'établir la vérité, le risque que l'habileté des preuves



LE CHANT DU CYGNE 61

fasse illusion sur leur bien-fondé et masque, finalement, leur
mensonge. De là le jeu de scène qui sert de commentaire aux
objections de Simmias et de Cébès: n'ayant pas été totalement

convaincus par la logique de Socrate, ils expriment leur
défiance; Socrate, alors, leur reproche leur «misologie»; mais
aussitôt après, il se met lui-même en garde contre la tentation
d'user du logos à seule fin de convaincre et de triompher des
objections, sans le souci d'atteindre sincèrement la vérité. Platon
marque ainsi les limites du discours logique en même temps
qu'il en accepte la nécesssité.

Il l'avait déjà fait dans un autre cadre, et plus sévèrement,
dans le Phèdre, peu de temps auparavant. Dans ce dialogue, il
accusait les rhéteurs et la rhétorique de démontrer tantôt
sciemment, tantôt par ignorance, des contre-vérités. Il s'inquiétait

de la puissance de la parole qui, comme il l'écrivait,
«conduit les âmes» (261a), est une psychagogie. Et il concluait
la discussion engagée sur ce sujet en affirmant la supériorité du
discours mythique sur le discours logique, parce que le discours
mythique, dans la bouche du philosophe, exprime de la manière
la plus authentique son expérience de la vérité. Il allait plus loin
encore en condamnant le livre écrit au profit du discours oral, la
parole morte et hors d'état de s'expliquer si on ne la comprend
pas ou de se défendre si on la conteste, au profit de la parole
vivante, celle, justement, de Socrate, dont la maîtrise, dira
Phèdre (276e), «lui donne l'agrément de composer des mythes
sur la justice et sur les autres sujets dont il parle». Le vrai
philosophe sera donc astreint à ne jamais écrire, et la tradition
voulait en effet que les deux paradigmes de l'enseignement
philosophique, Pythagore et Socrate, se fussent interdit de le
faire. Or Platon, qui soutient cette théorie, a écrit pendant toute
sa vie! Mais la forme des dialogues répondait à la double
exigence de répandre la doctrine par le livre et de ne pas la figer
par l'écriture, en permettant de transposer dans l'écrit, par
l'intermédiaire du mime, la vie de l'oral et l'ouverture permanente

de la discussion: le discours ne s'y referme jamais sur
lui-même, et le caractère de jeu qui imprègne l'entretien en
écarte tout aspect doctrinaire, toute formulation ressentie
comme définitive.

Hermann Gundert, le premier qui ait entrevu cette explication

du dialogue, l'utilisait à juste titre, dans une étude parue en
1968, pour jeter enfin un pont entre philosophes et philologues
dans la lecture de Platon18. Il montrait, en effet, pour quelle



62 ÉTUDES DE LETTRES

raison et selon quelle procédure le contenu théorique, chasse
gardée de l'examen philosophique, avait pris nécessairement la
forme du dialogue, objet spécifique de la philologie, de l'examen
littéraire. «Celui qui sait — écrivait-il, p. 12, résumant Phèdre,
278b-d — que ce qu'il écrit n'est qu'un jeu, mais qui est prêt à en
répondre par un discours qui ferait apparaître l'infirmité du
texte écrit, celui-là mérite le nom non pas de sage, sophos, car
Dieu seul y a droit, mais d'amant de la sagesse, de philosophe,
philosophos (278d). » Il ne manque à son interprétation des

propos du Phèdre que la notion de mime, qui fait que le texte
écrit n'est pas le fantôme exsangue, comme dit Platon, du
discours vivant et animé, mais imite et restitue la vie même de la
parole. Platon veut vraiment qu'on le lise comme on lit un mime
de Sophron. Dans le dialogue socratique tel qu'il l'a conçu,
deviennent texte, à tour de rôle et dans une hiérarchie parfaitement

structurée, portraits de philosophes et d'hommes d'action,
de maîtres et d'élèves, esquisses de doctrines, tantôt fausses,
tantôt justes, arguments pour et arguments contre, démonstrations

par questions et réponses, ou par discours continu, ou par
réfutation du discours contraire, actes et attitudes philosophiques,

mythes ou visions, bref une sorte d'organisme biologique
complexe et mobile, au sujet duquel il ne suffit pas de dire que
fond et forme ne se laissent plus dissocier l'un de l'autre, mais il
faut ajouter que ce fond et cette forme s'incarnent et se
personnalisent dans la figure de Socrate vivant et parlant.

Il n'y a plus, dès lors, à distinguer entre philosophie et
littérature, puisque cette description de la vie du philosophe
devenue texte peut s'appliquer, dans la Grèce antique tout au
moins, à toute œuvre littéraire, orale ou écrite, poésie ou prose,
en tant qu'elle est et se veut mimésis, imitation du vivant.
Evoquer, dans le Phédon, le chant du cygne, c'était, pour Platon,
réaliser la transfiguration sans doute la plus élevée à ses yeux,
celle du philosophe en verbe pur, celle qui rend compte de la
contemplation de l'invisible. Dans le Phèdre, à propos du
philosophe aussi, il évoquera le mythe du chant des cigales, qui
ne cesse qu'avec la mort, illustrant ainsi le discours jamais achevé
des serviteurs des Muses (259b-d). Le cygne, la cigale, admirables

images de cette parole de vérité que l'écriture tue, parce
qu'elle la fige, et qui ne peut délivrer son message que dans un
chant vivant! Admirables images, aussi, d'une recherche jamais
terminée, parce que le philosophe sait qu'il ne saisira jamais
l'insaisissable, sinon dans quelque autre monde Images, enfin,



LE CHANT DU CYGNE 63

d'un dire imaginaire exprimant l'indicible, et devant lequel,
comme Simmias et comme Cébès, l'exégète de Platon ne peut
que faire silence.

François LASSERRE.

NOTES

1 La traduction proposée ici suit principalement, pour des raisons littéraires,

celle d'André Bonnard, Socrate selon Platon, Lausanne, Mermod, 1945,
pp. 197-199. Mais elle doit aussi, pour les mêmes raisons, quelques formules à
celle de Mario Meunier, Phédon ou de l'immortalité de l'âme, Paris, Payot,
1922, pp. 179-183, à laquelle, d'ailleurs, A. Bonnard avait emprunté plusieurs
élégances.

2 Elle porte, à vrai dire, surtout sur la relation entre communication
exotérique (les dialogues) et communication ésotérique (les leçons non
publiées, connues aujourd'hui seulement par leurs échos dans les œuvres des
élèves de Platon), remise en lumière dès 1959 par Konrad Gaiser, Protreptik
und Paränese bei Platon. Untersuchungen zur Form des platonischen Dialogs,
Stuttgart, Kohlhammer, 1959. Aux thèses de Konrad Gaiser et de Hans
Joachim Krämer (notamment « Retraktationen zum Problem des esoterischen
Piaton», Museum Helveticum 21, 1964, pp. 137-167) s'est opposé en
particulier Hermann Gundert, Der platonische Dialog, Heidelberg, Winter,
1968, et Dialog und Dialektik. Zur Struktur des platonischen Dialogs,
Amsterdam, Grüner, 1971. Sur cet aspect du sujet, voir Das Problem der
ungeschriebenen Lehre Piatons. Beiträge zum Verständnis der platonischen
Prinzipienphilosophie, hgg. von Jürgen Wippern, Darmstadt, Wissenschaftliche

Buchgesellschaft, 1972, et sur le problème plus général de la communication

par l'écrit, en dernier lieu, Thomas Alexander Szlezâk, Platon und die
Schriftlichkeit der Philosophie. Interpretationen zu den frühen und mittleren
Dialogen, Berlin-New York, de Gruyter, 1985, spécialement pp. 331-410. Ce
problème avait été posé à propos des dialogues dès le lendemain de la mort de
Platon, et probablement de son vivant déjà, ainsi que l'atteste Hermodore de
Syracuse, son élève, quand il souligne, dans son nepi nXàxœvoç, que la
publication des dialogues « contribuait à la fois au progrès de la philosophie et
à sa ruine» parce qu'elle donnait à leurs lecteurs, en raison même de ses effets
protreptiques, l'illusion d'être des philosophes (cité par Philodème, Acad. ind.
p. 4,8-18 Mekler; cf. François Lasserre, «Hermodore de Syracuse dans Pherc.
1021 et 164?», Cronache Ercolanesi 13, 1983, p. 71.

3 Ag. 1444 ss.; kûkvou S(kt|v [...] péÂ\)/aaa ftavdoipov yoov.
4 Phaeth. 78 fr. 773, 34 Nauck2): psÄißöaq kûkvoç àyeî. Voir le

commentaire de James Diggle, Euripides Phaethon, Cambridge, University
Press, 1970, p. 104, et Pratinas fr. 1,5 Page: kôkvov âyovxa 7toiKiÀÔ7tTepov
péXoç.

5Fr. 1, 101 Page fr. 3, 101 Calame); voir le commentaire de Claude
Calame, Alcman, Roma, Ateneo, 1983, p. 348.



64 ÉTUDES DE LETTRES

6 Loc. cit. Sur cette géographie mythique, voir l'article « Schwan » de la
Real-Encyclopädie class. Alt.-Wiss., vol: IIA, Stuttgart, Metzler, 1921, coll.
783-789.

7 Voir les témoignages — inégalement dignes de foi — allégués dans
l'article «Schwan» cité à la note précédente, coll. 786-787.

8 Paul Friedländer, Platon, Bd. 3, Die platonischen Schriften, zweite und
dritte Periode11, Berlin - New York, de Gruyter, 1975, pp. 32 ss.

9(01ympiod.) Proleg. philos, plat. 1, 29-36 Westerink; cf. Olympiod.
Vit. Plat. 6, p. 194 Hermann et In Alcib. 2, 156-160 Westerink. Lié, dans les
Prolegomena, à une démonstration de la nature apollinienne de Platon, le récit
de ce songe (et du songe de Socrate cité plus loin) s'apparente de très près au
témoignage de Speusippe selon lequel son oncle serait né de l'union d'Apollon
et de Périctioné, sa mère, avant le mariage effectif de celle-ci (fr. 147 Isnardi
Parente fr. 1 Tarân). De là l'hypothèse émise ici qu'on devrait aussi à
Speusippe la mention des songes de Platon et de Socrate. Jamais avancée, à ma
connaissance, elle a été écartée d'avance par Pierre Boyancé, Le culte des
Muses chez les philosophes grecs, Paris, de Boccard, 1937, pp. 254-260, qui se

contente de traiter les deux récits d'«invention pieuse», mais attribue à
Speusippe la plus grande partie des nombreux autres traits apolliniens de la
biographie de Platon. Elle a néanmoins pour elle l'unité remarquable du
groupe d'anecdotes auquel ils se rattachent, bien soulignée par Alice Swift
Riginos, Platonica. The Anecdotes concerning the Life and Writings ofPlato,
Leiden, Brill, 1976, pp. 29-32.

10 Apul. Plat. 1,1, etc. (les autres témoignages chez Riginos, op. cit. n. 9,
P. 21).

11 Sérafim Charitonidis, Lilly Kahil, René Ginouvès, Les mosaïques de la
Maison du Ménandre à Mytilène, Berne, Francke, 1970, ont donné la première
publication complète de ce remarquable ensemble, de laquelle provient la
reproduction publiée ici avec l'autorisation de l'éditeur (pl. 3, 2). Revenant
sur la scène du Phédon pour souligner son caractère dramatique, Lilly Kahil,
«Remarques sur l'iconographie des pièces de Ménandre», Entretiens sur
l'antiquité classique, vol. XVI, Vandœuvres - Genève, Fondation Hardt, 1970,
p. 236 ss., a supposé avec perspicacité que ce panneau pouvait illustrer un
passage de la Vie de Ménandre qui devait nécessairement précéder, dans une
édition courante, le texte des comédies représentées sur les autres panneaux.
D'autres hypothèses, bien entendu, pourraient être avancées, mais celle-là a

pour elle beaucoup de vraisemblance, du fait que l'association de ces images
remonte nécessairement à une théorie littéraire.

12 2, 3, 11 s. Quorsum pertinuit stipare Platona Menandro, / Eupolin
Archilochum comités educere tau tos? Qu'Horace pense au philosophe Platon
et non pas au poète comique du même nom n'est plus guère contesté
aujourd'hui. Selon la théorie à laquelle font allusion ces vers, en imitant la vie
la comédie de Ménandre s'apparente aux dialogues de Platon comme la
comédie ancienne, représentée par Eupolis, s'apparente aux invectives d'Ar-
chiloque par son esprit satirique. A la même théorie, Cicéron a emprunté le
jugement « comoediam esse imitationem vitae, speculum consuetudinis, imagi-
nem veritatis» attribué au De republica, 4, 11, 13, depuis Johannes Caspar
Orelli, M. Tullii Ciceronis opera, vol. IV. 1, Zürich, Orell Füssli, 1828, p. 447,
à YHortensius, fr. 10 Grilli, mais sur un argument peu convaincant par



LE CHANT DU CYGNE 65

Hermann Usener, Dionysii Halicarnassensis librorum de imitatione reliquiae,
Bonn, Cohen, 1889, p. 120. Attestée indirectement à Rome à la fin du IIe siècle
av. J.-C. par le De poetis de Volcacius Sedigitus classant les poètes de la
palliata selon leur aptitude à l'imitation (ap. Gell. Noct. att. 24, 1 : Caecilio
palmam Statio do mimico; cf. ibid. 23, 12: quae Menander praeclare et
apposite et facete scripsit, ea Caecilius [...] alia nescio qua mimica inculcavit et
illudMenandri de vita hominum media sumptum[...] nescio quopacto omisit),
elle remonte certainement à Aristophane de Byzance, le grand admirateur de
Ménandre, de qui il disait (p. 249 Nauck T 7 Slater) : « O Ménandre, ô vie, qui
de vous deux a imité l'autre?» On comparera aussi Quint. Inst. or. 10, 1,
69-70, autre reflet du jugement d'Aristophane sur la comédie de Ménandre
comme imago vitae.

l3Frr. 72 et 73 Rose; cf. Poet. 1447b3, Quint. Ins t. or. 1, 10, 17, Diog.
Laert. 3, 18, Sud. s.v. Erixppcov (I 893 Adler), etc. Dans le livre II, perdu, de sa

Poétique, qui traitait de la comédie, les quatre premiers chapitres étaient
consacrés à l'imitation, comme l'a montré en dernier lieu Richard Janko,
Aristotle on Comedy: Towards a Reconstruction of Poetics II, London,
Duckworth, 1985, pp. 22-24 et 121-161,surlabasedu Tractatus Coislinianus.
Sur l'utilisation de la théorie d'Aristote par Aristophane de Byzance, voir
notamment Raffaele Cantarella, «Aristofane di Bisanzio, Menandro e la
mimesi », Accademia Nazionale dei Lincei, Rendiconti délia Classe di Scienze
morali, storiche efîlologiche, Ser. VIII, XXIV. 5-6,1969, pp. 189-194 Scritti
minori sul teatro greco, Brescia, Paideia, 1970, pp. 443-448).

14 Hégésandre de Delphes, FHGIV, pp. 412-413. Voir aussi l'exemple du
Lysis cité par Diog. Laert. 3, 35: après avoir lu ce dialogue, Socrate se serait
exclamé: «Par Héraclès! Que de mensonges sur moi de la part de ce jeune
homme »

15 Ath. 11, 505e. L'anecdote est certainement antérieure au IIIe siècle av.
J.-C., puisque Timon de Phlionte, le sillographe, s'y réfère, ainsi qu'à d'autres
toutes semblables, dans le vers (fr. 52 Wachsmuth) ôç àv£7ÛaTT£ nkâxcov ô
7t£7ikaa|j.£va ûaupara etôcôç.

16 Sa présence dans la prison de Socrate se déduit d'un apophtegme cité par
Diogène Laërce, 2, 77 (comme on lui demandait comment était mort Socrate,
Aristippe répondit: «Comme je souhaiterais mourir moi-même.») et de
l'accusation de calomnie portée contre Platon pour avoir dit qu'Aristippe se
trouvait à Egine le jour de la mort du maître (Diog. Laert. 2, 65) et qu'il y
banquetait (Ps.-Demetr. De eloc. 287). Quelle qu'ait été l'intention de Platon
en mentionnant son absence en 59c (il ne dit rien du banquet), il est évident
qu'il n'en a eu connaissance que par la littérature hagiographique sur Socrate
qui se développe après la mort de celui-ci. Selon lui, en effet, Aristippe aurait
été accompagné d'un certain Cléombrotos, dont il admet tacitement que ses
lecteurs connaissaient non seulement le nom, mais aussi la relation avec
Aristippe et surtout la destinée ultérieure : il se serait suicidé après avoir lu le
Phédon, tant la mort lui paraissait désirable (Call. Epigr. 23). Sur cette
littérature, encore insuffisamment explorée, voir en général Olof Gigon,
Sokrates. Sein Bild in Dichtung und Geschichte, Bern, Francke, 1947, Mario
Montuori, Socrate, filologia e mito, Firenze, Sansoni, 1974, Livio Rossetti,
Aspetti della letteratura socratica antica, Chieti, Libera Université degli Studi,
1977, et le recueil de textes réunis par Gabriele Giannantoni, Socraticorum
reliquiae, voll. I-IV, Napoli - Roma, Bibliopolis - Ateneo, 1983-1985.



66 ÉTUDES DE LETTRES

17 Faisant clairement, mais non nommément, allusion à Platon, Resp.
595c, àXK où yàp 7tpo ye xrjç àlr|ûe(aç xiprixéoç àvijp, qui visait Homère,
Aristote écrit dans Eth. Nie. 1096a 16s.: àp<poîv Platon et la vérité) yàp
övTOiv <p(A,oiv ôaiov Ttpoxipàv xfjv àXf|ûeiav. Comme l'a montré Leonardo
Tarân, «Amicus Plato sed magis arnica veritas», Antike und Abendland 30,
1984, pp. 98-118, c'est parce qu'Ammonios, vers 550 ap. J.-C., dans une leçon
sur le Gorgias, avait évoqué ce passage d'Aristote à propos d'un groupe de
citations de Platon exprimant la même idée, dont celle de Phédon 91e, qu'il
s'est trouvé associé à celles-ci dans la Vita Marciana d'Aristote, en référence
explicite à YEthique à Nicomaque, mais sous la forme amplifiée (piÂoç pèv ô

àvijp Platon), <pü.T| 5' f) ctXtjOeia • àpipotv 6è (piÂoiv ôvxorv, oatov rcpoxipav
-rqv àÀf|Oeiav (lignes 128-154 Gigon), et à la seule citation de Phédon dans la
préface du commentaire d'Elias aux Catégories, sous la forme <piXoç pèv ö
àvf|p, <p\Xr\ Sè Kai f) àÀfjûeia- àpcpoîv 8è (piloiv ôvxoiv aipexéov pàXÂov xà
àA.t|ûéç (pp. 122, 34-123, 1 Busse) et dans la Vita vulgata d'Aristote, mais
comme un jugement de Platon lui-même sur Socrate, sous la forme epilog pèv
ScoKpàxriç, àXkà pâllov (pilxâxri f| àXfjOeia (§ 9 Düring), traduite dans la Vita
latina par amicus quidem Socrates, sed magis arnica veritas (§ 28 Düring).
Jean Philopon, élève d'Ammonios, cite d'autre part comme une formule fort
répandue epilog pèv niàxcov, epilxépa 8' f] ex!f|ûsia et ajoute ö 8f| Kai ô xoù
niàxtûvoç paûrixfiç 'Apiaxoxélriç Kai ëxepoi 7t8Jtovf|Kaaiv (De aeternitate
mundi 6, 8, p. 114, 20 Rabe), rédaction qui remonte à une source plus
ancienne qu'Ammonios ou à un texte d'Ammonios plus fidèle que celui qu'ont
retenu les précédents citateurs. En effet, les commentateurs arabes d'Aristote,
ainsi que l'établit Tarân, art. cit., pp. 116-118, n'ont connu que ce libellé,
attesté dès 1048/9 et présumé provenir directement de la Vie d'Aristote de
Ptolémée dit al-Garib (env. 300), tandis que la tradition médiévale occidentale
reproduit régulièrement celui de la Vita latina. Seul Gui de Chauliac (ignoré de
Tarân), ayant eu connaissance des deux versions, hésite et écrit en 1363, dans
le chapitre introductif de ses Chirurgiae tractatus septem, avec une référence
erronée in secundo metaphysices qui trahit la citation de mémoire, dimittantur
taies amicitiae et timorés: quia amicus est Socrates, vel Plato, sed magis est
arnica veritas (édition de Lyon de 1572, p. [XI]). Même hésitation dans le De
Servo Arbitrio de Martin Luther, de 1525 : amicus Plato, amicus Socrates sed
praehonoranda veritas (D. Martin Luthers Werke. Kritische Gesamtausgabe,
Bd. XVIII, Weimar, Böhlau, 1908, p. 610), et dans d'autres traités du
XVIe siècle. Au contraire, dès la fin du XVe, sous l'influence de la tradition
arabe, attestée pour la première fois par Francisco Lope de Villalobos,
chirurgien de Charles Quint, traducteur d'Avicenne, amicus Plato sed magis
arnica veritas s'impose à la littérature espagnole (références chez Tarân, art.
cit., pp. 93-96), puis à la littérature européenne grâce à la citation qu'en fera
Cervantès dans Don Quichotte, II, ch. 51.

18 Voir supra note 2.

F. L.


	Le chant du cygne : dialogue socratique et communication philosophique chez Platon

