Zeitschrift: Etudes de Lettres : revue de la Faculté des lettres de I'Université de

Lausanne
Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres
Band: - (1986)
Heft: 3
Artikel: Hérodote sujet de son discours : littérature ou histoire?
Autor: Calame, Claude
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870837

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-870837
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HERODOTE SUJET DE SON DISCOURS
Littérature ou histoire?

Quand on I'interroge dans une perspective énonciative, on s’apergoit que
I’ceuvre d’Hérodote, loin de fonder une histoire nouvelle, s’inscrit dans la visée
eplque de rappeler les hauts faits des hommes du passé en leur conférant I’éclat
poethue qu’ils méritent. En revanche, du point de vue des garanties qu’il
donne a son discours, Hérodote est profondement novateur: au lieu de
demander comme les aédes épiques I'inspiration aux Muses, le narrateur-je
de ’Enquéte se dissimule souvent derriére le ils de ses informateurs, ces
spécialistes du récit qu’il consulte tout au long de sa recherche. C’est ainsi que
I’on assiste, dans une tradition encore essentiellement orale, a la percée -
énonciative de ce qui deviendra, dans I’histoire moderne, le sacro-saint
document. Sans étre un romancier, Hérodote prépare la constitution de
I’histoire comme genre littéraire.

Questions de méthode

Le philologue classique contemporain est devenu, par la
force des choses, le spécialiste de la bribe et du fragmentaire.
Sans doute les années cinquante ont-elles encore été marquées
par la restitution, méme sous forme lacunaire, de pans entiers et
essentiels du patrimoine littéraire des Grecs. Mais pour différen-
tes raisons, d’ordre notamment politique, 1’ére des grandes
révélations papyrologiques dans le domaine de la poésie lyrique
archaique ou de la comédie nouvelle semble révolue. L’antiqui-
sant risque donc d’étre condamné, s’il tient a la recherche, au
simple affinement des grandes interprétations dont Sophocle ou
Platon ont été 1’objet depuis prés de deux siécles. Ce n’est un

Legon inaugurale donnée le 23 octobre 1985 a I'Université de Lausanne.



26 ETUDES DE LETTRES

secret pour personne: il est désormais possible d’écrire sur un
poeéme de Sappho ou de Théocrite une étude de vingt pages en se
bornant a citer en de longues notes les tentatives interprétatives
de ses prédécesseurs; I’essentiel de 1’étude sera dés lors fait de
leur résumé, assorti de quelques corrections portant sur des
points mineurs!. Redites que ne peuvent justifier ni le respect
d’une tradition interprétative qui a par trop tendance a se
constituer en une norme, ni surtout le souci de s’assurer une
carriere académique.

Tout aussi infondée serait d’ailleurs ’aspiration a lancer une
«nouvelle» philologie; elle connaitrait immanquablement le
destin passager réservé a ces modes superficielles qui n’ont pour
contenu fondateur que la publicité tapageuse destinée a les
promouvoir et les gains matériels qui en constituent 1'ultime
raison.

Il est en revanche légitime d’attendre des méthodes dévelop-
pées récemment dans le vastissime champ des sciences humai-
nes la stimulation propre a poursuivre le renouveau déja engagé
depuis une quinzaine d’années. L’anthropologie est en effet
susceptible de fournir a notre compréhension de I’Antiquité les
termes de comparaison indispensables a des études visant a
cerner les caractéres distinctifs et la spécificité d’une culture; et
en retour les textes antiques, par I’extraordinaire vitalité et par
I’étonnante ouverture des processus de signification dont ils sont
la manifestation, peuvent offrir un terrain des plus féconds pour
éprouver certaines des approches proposées en littérature par la
linguistique, la socio-critique, I’enquéte ethnographique ou la
sémiotique.

Hérodote, «pére de 1’histoire»?

L’ceuvre d’Hérodote par exemple, dont I’édition moderne se
réduit a deux volumes, a fait ’objet entre 1937 et 1960 de plus
de cinq cents études!? Cicéron déja voyait dans I’enquéteur
d’Halicarnasse le pére de I’histoire?; cette définition embléma-
tique, largement exploitée par les interprétes contemporains, n’a
nullement empéché par ailleurs I’appropriation d’Hérodote par
les historiens de la littérature. Stimulés par les critiques de
I’historien Ctésias, les Anciens furent essentiellement sensibles
au probleme de la crédibilité d’Hérodote dans sa narration des
événements historiques. L’attention des Modernes fut au con-
traire captée par la vraisemblance des descriptions ethnographi-
ques de contrées que peu a peu ils redécouvraient eux-mémes?.



HERODOTE SUJET DE SON DISCOURS 27

Est-ce alors a partir du jugement d’Aristote qui fait d’Hérodote
un diseur de fables (mutholégos)® que 'auteur d’Halicarnasse est
devenu non seulement un historien et un ethnographe, mais
aussi un littérateur, un poietes?

En dépit de son apparence byzantine, la question n’a rien
d’académique. Tenter d’y répondre, c’est définir le statut de
I’ceuvre d’Hérodote. Non pas comme genre littéraire : on sait que
la définition des genres littéraires est trés relative, variant suivant
les critéres de distinction que ’on adopte. Mais comme objet
textuel, pour saisir quelques traits fondamentaux de sa consti-
tution et pour savoir en conséquence comment ’utiliser. Il y va
en définitive du bon usage de I';euvre d’Hérodote. Hérodote
historien ou littérateur? Question centrale pour le critique
autant que pour I’enseignant.

Jusqu’a Hérodote, la Muse inspiratrice

L’apparition de la problématique énonciative dans le champ
balayé par les projecteurs de la sémiotique est relativement
récente. Attentive a la manieére dont se marque dans le discours
lui-méme le moment de son énonciation, de sa réalisation, elle a
sans doute contribué a ouvrir la compréhension du processus de
signification des manifestations de la culture: elle I’a dirigée vers
leur «extériorité ». Ouverture salutaire puisque, pendant long-
temps, on a voulu attribuer au développement des processus de
signification dont ces manifestations sont le résultat une auto-
nomie finalement devenue irrespirable. Par ailleurs, la position
opposée a cette attitude de repliement n’était pas moins indé-
fendable; elle consistait a projeter artificiellement sur ces mémes
manifestations de la culture des «conditions de production»
extérieures et définies a priori. Expression d’une vision signifi-
cative, toute manifestation culturelle est en fait elle-méme aussi
une pratique signifiante; 1l serait donc absurde de prétendre
mettre entre des parentheses définitives I’impact que produit sur
sa propre constitution la dimension sociale du discours, par
exemple dans sa fonction de communication et d’efficacité dans
la communication.

A la suite notamment des remarques faites par Benveniste a
propos des manifestations langagieres, I’attention du sémioti-
cien s’est focalisée sur les marques linguistiques qui représen-
tent, dans le discours lui-méme, la trace du processus de son
énonciation. Il ne s’agit plus de plaquer sur une manifestation



28 ETUDES DE LETTRES

langagiére les conditions extérieures — sociales et psychologi-
ques — de sa production, mais il convient de saisir dans le texte
lui-méme I’expression de I’énonciation, parallelement au dérou-
lement de 1’énoncé et souvent en contrepoint avec lui. Ce sont
donc les marques concrétes de I’énoncé de I’énonciation qui
peuvent conduire a une extériorité de 1’objet discursif, dans sa
manifestation comme pratique signifiante. Tout en restreignant
le champ de la recherche au domaine littéraire et a I’expression
énonciative de 1’auteur en relation avec son public, on est
contraint a I'innovation terminologique qu’entraine forcément
tout effort de redéfinition conceptuelle; que les inconditionnels
d’une pureté immuable et intouchable de la langue frangaise
veuillent bien me pardonner, mais dans les lignes qui suivent,
j’appellerai énonciateur celui qui produit (dans tous les sens du
mot, intellectuellement aussi bien que matériellement) effective-
ment le texte et énonciataire celui qui en est le récepteur; en
revanche, au niveau langagier de I’énoncé de 1’énonciation, celui
qui se manifeste dans la forme pronominale je sera le narrateur
et son éventuel interlocuteur, réalisé dans la forme fu, sera
appelé narrataire. Enfin, ultime barbarisme (d’autant plus
chaotique qu’il semble emprunté au domaine de ’automobile),
le passage, dans le discours, du plan du simple récit au plan ou le
sujet s’énonce sera nommeé, selon une suggestion de R. Jakob-
son, embrayage ou ancrage.

Ces constatations sur le statut énonciatif du discours lan-
gagier prennent pour la Grece antique une pertinence toute
particuliere. D’ Homeére a Hérodote en tout cas, chaque produc-
tion littéraire s’inscrit, comme pratique a caractére quasi rituel,
dans un contexte de communication précis. Dans deux études
précédentes consacrées successivement aux compositions €pi-
ques, puis a la poésie lyrique de la période archaique, j’ai tenté
de définir le statut du je narrateur vis-a-vis du fu narrataire qui,
loin de coincider avec I’énonciataire du poéme (c’est-a-dire avec
son public), s’incarne dans la figure des Muses®. Dans la poésie
homérique, les Muses, tu auquel s’adresse le je du narrateur-
poete, ont d’ailleurs tendance a occuper la position du narrateur,
et non plus celle du narrataire. Ce jeu de substitution est rendu
possible par un renversement de la fonction syntaxique assumée
par les pronoms dans I’énoncé linguistique de I’énonciation:
«Muse (au vocatif), dis-moi (au datif) ’homme aux mille tours
qui tant erra» invoque Homeére au début de I’'Odyssée. Comme



HERODOTE SUJET DE SON DISCOURS 29

dans toute expérience religieuse, le je producteur du discours se
dédouble et projette hors de lui une instance (ﬁctlve) a laquelle 1l
accorde un statut et un pouvoir d’ordre supérieur. Dans une
tradition encore essentiellement marquée par la transmission
orale, les Muses, filles de Mémoire, représentent en effet 1’ins-
tance inspiratrice du poete. Dotées du pouvoir que leur confere
le je dans son invocation, elles sont aussi les détentrices du
savoilr a la transmission duquel le narrateur ne fait que préter
sa voix’.

Si I'on fait de ce processus de projection une analyse
narrative, on constate que les Muses apparaissent vis-a-vis du
je- -narrateur dans le réle du Destinateur, sorte de commettant
du Sujet et de son action qui coincide ici avec la récitation du
poeme concerné. L’acteur divin occupant la position du Desti-
nateur devient donc le garant de la compétence poétique du je,
lui-méme réduit au réle du Destinataire, narrataire et récipien-
daire du savoir détenu par les Muses; par I'intermédiaire de la
manipulation dont I’énoncé de I’énonciation se fait I’expression,
le Destinateur permet 1’accomplissement par le Sujet de la
performance que représente I’exécution pratique du poéme face
a son public. L’énonciation énoncée conduit donc forcément au
processus extra-discursif de la communication.

Toutefois, a partir d’Hésiode, on assiste a une sorte d’objec-
tivation du rapport du je énonciatif avec la ou les Muse(s). Dans
le long prologue de la Théogonie, les Muses apparaissent en effet
a la 3¢ personne; elles sont les simples protagonistes du récit que
fait en son nom propre le je-narrateur de la vision qu’il a eue de
ces filles de Mnémosyné, apparues sur 1’Hélicon. Tout en se
disant encore dépendant de I’'inspiration conférée par les Muses,
le poete semble acquérir, dans sa compétence, une certaine
autonomie. Cette institution d’un pouvoir autonome se marque
naturellement dans I’énoncé de I’énonciation; d’une part par
I’apparition dans les Travaux et les Jours, parallelement a la
traditionnelle invocation aux Muses, d’un véritable fu-narra-
taire, un fu qui renvoie a Persés, ’'homme auquel le poéme
didactique d’Hésiode est adressé ; d’autre part dans les premiéres
esquisses de sphragides (signatures): contrairement a Homeére
qui ne se nomme jamais, Hésiode et, a sa suite, Théognis
accompagné de quelques poetes lyriques indiquent leur nom
dans un énoncé a la 3° personne®. Apparltlon donc dans
I’énoncé de I’énonciation du processus méme de communica-
tion du poéme et signature par le poéte-artisan de I’objet qu’il a



30 ETUDES DE LETTRES

produit. Dans cette nouvelle conscience du role du poete comme
auteur de ses compositions, la Muse finit par ne plus remplir
qu’un role d’adjuvant ; ce sera notamment le cas dans les poémes
de Pindare. On peut légitimement se demander si I’utilisation
toujours plus large de I’écriture, au moins dans le moment de
composition du poéme, n’est pas étrangere a cette appréhension
du texte en tant que produit d’une pratique artisanale; on verra
cependant que les effets du phénoméne de I’alphabétisation
progressive de la culture grecque classique ont été largement
surévalués®.

Hérodote s’énonce

Mais qu’advient-il de I’énoncé de I’énonciation quand des
formes poétiques qui ont marqué la culture helléne des VIII®,
VII¢ et VI¢siécles, on passe, en plein siécle de Péricles, a ’'ceuvre
en prose d’un Hérodote?

Le prologue de 'enquéte

Comme I’lliade, comme 1’Odyssée, comme toute composi-
tion poétique de I’époque archaique, I’ccuvre d’Hérodote est
inaugurée par une phrase de prologue. Le narrateur y affirme
son intention d’empécher que ne s’efface, sous I’action du temps,
ce qui est advenu par I’effet des hommes (ta gendmena ton
anthropon). Et de préciser: il s’agit d’empécher que «la renom-
mee attachée aux faits remarquables soit du coté grec, soit du
cOté barbare ne disparaisse (akled)». Ce bref préambule semble
donc devoir s’inscrire dans la visée de ’aéde homérique dans sa
fonction de célébrer avec I’aide inspiratrice des Muses les kléa
andron, les hauts faits des héros; ou, plus précisément encore, il
semble reprendre la visée du poéte lyrique avec son intention
laudative a I’égard des grandes ceuvres accomplies par les
hommes du présent'?. Aux exploits des héros hellénes combat-
tant sous les murs de Troie, puis aux victoires des athlétes se
mesurant dans les jeux panhelléniques paraissent donc s’étre
simplement substitués les hauts faits des Grecs opposés aux
Perses a I’occasion des Guerres Médiques. Le conflit qui met aux
prises Grecs et Barbares au début du Ve siecle, tel est en effet le
sujet de I’ceuvre d’Hérodote.

Mais, a ce rapprochement pres, ce sont plutot les différences
qui frappent, situant le prologue d’Hérodote a une certaine
distance des poémes de la poésie épique ou lyrique:

— Le je du narrateur archaique, qui par le jeu syntaxique



HERODOTE SUJET DE SON DISCOURS 31

des cas mentionné assumait parfois le role du narrataire, a fait
place a un il.

— Contrairement au je €épique qui n’est jamais mis en
correspondance explicite avec un anthroponyme, mais que peut
assumer celui qui énonce le poéme dans le présent de chaque
énonciation, ce i/ est pourvu de I’identité que confére un nom
propre; il a donc pour nom Hérodote et pour lieu d’origine
Halicarnasse.

— D’invocation aux Muses, 1l n’est plus question; la sphra-
gis a remplacé 1’appel a I'instance inspiratrice, autrefois Desti-
nateur explicite de la performance littéraire.

— S’1l s’agit bien de soustraire a la progressive destruction
par le temps les hauts faits des hommes, il n’est plus question
dans ce préambule de se les remémorer comme c’était encore
souvent le cas dans les Hymnes homériques par exemple. Le
maintien en mémoire concerne désormais uniquement 1’apres
de I’ceuvre et non plus son avant. Dans le cadre d’une tradition
presque entiérement orale, la composition littéraire ne pouvait
étre en effet que reprise, remémoration d’une performance
précédente, sous la garantie divine accordée par les Muses et par
leur mére Mnémosyné, Mémoire!!; les choses, apparemment,
ont change.

— Enfin, au souci de soustraire a 1’action destructrice du
temps les actions héroiques des Grecs et des Perses s’ajoutent
I’enquéte et la recherche portant sur ’aitie, sur la «cause» du
différend qui les a opposés; une aitie a comprendre aussi bien
dans le sens d’une détermination causale que dans celui d’une
responsabilité morale engageant les protagonistes de ’action
narrée dans une suite d’actes fautifs et d’interventions visant a la
réparation et a la compensation du tort commis 2.

Mais si la nature du sujet (i/) qui assume les énoncés du
prologue semble attacher celui-ci au niveau de la narration du
récit hérodotéen, en revanche I’emploi du présent et celui du
déictique héde, en désignant I’ccuvre qui fait suite au prologue,
situent cette phrase introductive dans le moment méme ou le
texte est énoncé. Hérodote présente ainsi son ceuvre, dans
I’actualité de 1’énonciation désignée par le présent et I’adjectif
démonstratif, comme I’exposition (apddexis) de son enquéte
(historie)'3. Se manifeste ainsi une intention de communication
dans le présent de I’énonciation; mais le moyen de cette
communication — lecture ou récitation publique — n’est pas
nommeé. Pas non plus de tu; pas de mention, par conséquent, du



32 ETUDES DE LETTRES

narrataire de I’exposé. Et le je se retranche derriére le i/ distancé
d’un auteur se désignant a la 3° personne.

Interventions énonciatives

Le retrait partiel, a I’occasion du prologue, du je-narrateur
derriére un i/ n’empéche pas a vrai dire ce je d’intervenir a
plusieurs reprises au cours de 1’exposé de I’enquéte et des neuf
livres en lesquels elle a été répartie. Les différentes interventions
du narrateur, marquées linguistiquement par 1’utilisation du
pronom de la 1™ personne et par le présent, se laissent classer en
quatre catégories différentes:

— indications sur la nature du médium par lequel les
renseignements constitutifs de I’enquéte sont parvenus au narra-
teur (source visuelle, source auditive, autopsie);

— jugements véridictoires sur la valeur de « vérité» de ces
renseignements et sur le crédit qu’il convient de leur accor-
der;

— remarques (peu fréquentes) sur I’articulation de ’ceuvre
elle-méme (introduction d’une digression, reprise du fil narratif,
etc.);

— a de trés rares occasions, jugements de valeur sur le
contenu des récits ou des informations rapportées.

Puisqu’il y va ici de l'attitude du narrateur face a la
constitution de son discours, face a son acte d’énonciation, seuls
les deux premiers types d’interventions énonciatives mentionnés
ici vont retenir notre attention. Les remarques portant sur la
forme et sur le contenu du discours constitué n’ont a cet égard
qu’une valeur secondaire.

Dans la perspective de I’énoncé de 1’énonciation et de ses
marques, on parvient a distinguer chez Hérodote deux manieres
de se situer par rapport au récit énonce a travers son ceuvre ; deux
modes distincts, mais susceptibles de se combiner. Deés le début
de son enquéte, I’historien d’Halicarnasse rapporte, quant a la
recherche des causes du conflit entre Perses et Grecs, les logoi,
les discours des Barbares: « Voila donc ce que disent Perses et
Phéniciens (tatita mén nun Pérsai te kai Phoinikes légousi)». Cet
ancrage ou embrayage énonciatif concerne le plan temporel
(utilisation du présent) et le plan déictique (désignation de
I’énoncé), mais ni celui du sujet de I’énoncé (maintien du i/), ni
celui de I’espace (maintien par la citation des Perses et des
Phéniciens d’un espace distancé par rapport a celui du je); ce



HERODOTE SUJET DE SON DISCOURS 33

caractére partiel de I’ancrage/embrayage énonciatif permet de
construire la fiction d’une transmission/transcription fidéle des
propos de la source citée et utilisée par le narrateur. De méme
en va-t-il, par exemple, tout au long des fameux récits égyptiens,
en particulier dans le développement traitant de 1’histoire
d’Egypte: le narrateur se tient a bonne distance et semble ne
faire que transcrire ce que disent ou ont dit les prétres qu’il a
consultés. La subordination de I’énoncé au moment de cette
énonciation médiatisée par les prétres est méme si forte que le
récit est souvent rapporte a I'infinitif, dans une forme de discours
indirect 14,

Il convient d’ajouter que, dans cette forme d’embrayage
énonciatif partiel, le i/ assumant le récit du narrateur ne
correspond qu’exceptionnellement a un individu dénommé;
comme source individuelle, Hérodote ne reconnait guere
qu’Homeére, Hécatée et Aristée de Proconneése; et encore I’ceuvre
de ces deux derniers n’est-elle I’objet que d’une seule citation
dont I’historien s’empresse de réfuter le contenu'’. Ailleurs,
Hérodote se limite a identifier le i/ du narrateur dont il suit le
récit avec un groupe — pretres d’Egypte, prétresses de Dodone
ou gens de I’endroit (epichorioi) tels que les Athéniens, les
Samiens ou les Scythes —, quand il ne se contente pas d’une
formule anonyme correspondant a un «on dit que» (légetai,
légetai l6gos)'°. C’est donc a premiére vue le l6gos des autres —
l6gos impersonnel, a peine identifié, rarement individuel — qui
se dit a travers le ldogos d’Hérodote.

Toutefois le récit hérodotéen n’est pas pure transparence.
Aux récits qu’il a entendus et qui sont introduits dans un
embrayage énonciatif inachevé par le maintien de la 3¢ per-
sonne, Hérodote oppose fortement ce que sa propre vue lui a per-
mis de constater. Ces données de la perception visuelle, elles
apparaissent dans des énoncés assumés, dans un ancrage énon-
ciatif entier, par le je du narrateur. Si le il(s) est la personne du
témoignage auditif (ou aural), le je est celle du témoignage visuel.
Dans un passage célébre du livre II consacré a I’Egypte, le
narrateur opére un partage net entre, d’une part, les logoi fondés
sur le témoignage de sa propre vue (ma vue, emé dpsis) et sur
celui de sa propre enquete (historie) et, d’autre part, les discours
qui correspondent a ce qu’il a entendu (ekouon). Les premiers
peuvent d’ailleurs fort bien se montrer compatibles avec les
seconds. Le témoignage visuel peut donc compléter le témoi-



34 ETUDES DE LETTRES

gnage aural comme c’est le cas dans la description du Labyrinthe
construit par les « douze pharaons». Et cette procédure n’est pas
réservée a I’enquéte ethnographique; elle est aussi valable pour
I’histoire, telle I’histoire la plus récente de I’Egypte ou le
témoignage des prétres et celui des hommes qui tombent
d’accord avec les prétres peuvent étre complétés par celui de la
vue de I’enquéteur (¢2s emés dpsios)'’.

Ce je du témoignage visuel fait néanmoins preuve d’une
extréme discrétion et il renonce souvent a s’énoncer pour
s’effacer derriere le i/ de la description et du récit. On s’apergoit
en fait que, dans ces interventions énonciatives concernant ses
sources d’information, le je du narrateur n’apparait guére avec
un embrayage pronominal, temporel, spatial et déictique com-
plet qu’a une seule occasion: lorsqu’il s’agit pour le narrateur-je
de passer en quelque sorte le relais a un narrateur-i/ qui
assumera a son tour le récit. C’est le cas par exemple de
I’anecdote du repas offert aux Perses par les Thébains avant la
bataille de Platées, ce récit qu’Hérodote transcrit non sans avoir
indiqué qu’il le tient d’un certain Thersandre d’Orchoméne:
«Ce qui suit (tdde), je I’ai entendu (ekouon) de la bouche de
Thersandre...; Thersandre disait (éphe) qu’il avait été invite,
etc.»'8, I y a donc ici combinaison enchainée des deux
procédures d’embrayage — compléte et partielle — susceptibles
d’introduire le récit d’Hérodote.

Mais on a dit qu’il arrive également au narrateur d’exprimer
un jugement sur le crédit a accorder au récit rapporté. Son
attitude, quand elle s’exprime énonciativement, connait un large
éventail de réalisations. Elle peut prendre la forme du simple
refus d’accorder crédit au récit raconté: Hérodote estime que
quand les prétres chaldéens lui racontent que le dieu vient en
personne dans son temple pour coucher auprés d’une femme
¢lue, leurs paroles ne sont pas dignes de foi (emoi ou pista
légontes)'®. Mais souvent le narrateur ajoute une ou plusieurs
preuves a son refus de croire en la vérité de tel ou tel récit qu’il
a recueilli. Quant a ’accusation lancée contre les Alcméonides
apres la bataille de Marathon pour avoir invité par un signal
convenu les Perses et Hippias a prendre Athénes en contournant
le Cap Sounion, le narrateur s’insurge. Dans un embrayage
énonciatif complet, il prend nettement position: « Il s’agit pour
moi d’une chose surprenante et je n’accepte pas ce récit (thoma
dé moi kai ouk endékomai ton logon)». Ce refus de croire est



HERODOTE SUJET DE SON DISCOURS 35

appuyé sur deux arguments. L’un concerne la vraisemblance:
ennemis déclarés et reconnus des tyrans, il n’est pas possible que
les Alcméonides aient favorisé un retour d’Hippias a Athénes.
L’autre revient 4 un jugement d’ordre moral: accuser les
Alcméonides, c’est les calomnier. Conclusion: «Je ne m’avance
pas plus loin; la raison (ldgos) se refuse a accepter cet acte »2°. Il
appartient par conséquent au /dgos de prendre le relais d’un je
pour lui permettre en définitive de suspendre son jugement.
Rejet d’un récit sans aucune argumentation et refus aprés une
démonstration avec preuves a I’appui peuvent d’ailleurs se
combiner. C’est par exemple le cas au début du livre III, dans
I’exposition des causes attribuées a I’intervention de Cambyse
contre Amasis, le pharaon d’Egypte. La version perse est citée
sans aucune intervention énonciative du narrateur qui délégue
son pouvoir de narration aux Perses eux-mémes (houtomén nun
légousi Pérsai). La version égyptienne n’est pas exacte (légontes
tatita ouk orthos légousi): elle contient des allégations contraires
aux coutumes perses. Une troisi€éme version (légetai de kai hode
logos) enfin est simplement qualifiée de ou pithands: elle n’est
pas croyable?!.

Mais on peut affirmer que dans le cas le plus fréquemment
représenté, le narrateur refuse de garantir le bien-fondé du récit
qu’il rapporte vis-a-vis du narrataire-énonciataire (lui-méme
désigné par une forme impersonnelle); il s’abstient donc de
s’engager dans le contrat de véridiction qui caractérise d’habi-
tude toute narration??: au narrataire-énonciataire de le conclure
avec lui-méme s’il consent a accorder son croire au contenu du
récit rapporté. Le je du narrateur indique, dans un embrayage
énonciatif entier, que, quant a lui, 1l suspend son adhésion et se
limite a transcrire (grdpho) tel quel le l6gos concerné. On se
souvient sans doute du passage célebre ou le narrateur laisse au
narrataire « quel qu’il soit » le soin de faire confiance ou non aux
legomena, aux dits des Egyptiens. Cette trés rare adresse, par
I’intermédiaire d’un impératif a la 3¢ personne, au narrataire, le
narrateur 1’utilise pour mieux définir son role, par contraste:
quant a lui, il se borne a transcrire par écrit ce qu’il a entendu
dire aux uns et aux autres (14 legémena hup’ hekdstou akoéi
grdpho). Mais on connait moins le moment ou le méme
narrateur, a propos des différents récits circulant au sujet de
I’attitude adoptée par Argos face a Xerxes, s’affirme de maniére
inhabituelle dans un réle précis: « Quant a moi, je me dois de
rapporter ce que I’on raconte (/égein ta legdmena), mais y croire



36 ETUDES DE LETTRES

je n’y suis nullement tenu; que cette maxime s’applique a tout
mon récit!» 23 Si le narrateur intervient ici sous la forme je, c’est
pour affirmer sa fonction de simple transcripteur, son role de
simple intermédiaire entre des legomena, des dits qui se disent,
et le narrataire, destinataire de son travail de transcription, seule
instance habilitée a juger de la vraisemblance de ces récits
consignes par écrit.

Inutile de préciser que ces différentes interventions énoncia-
tives portant sur la véridiction se situent en régle générale apres
le récit concerné alors que les interventions portant sur la nature
de la source utilisée le précedent: celles-1a répondent a celles-ci
comme, dans le schéma canonique de la narration, la phase de
sanction répond a la phase de manipulation. Il faut ajouter que
cette suspension finale du croire du je-narrateur coincide en
général avec I'aveu d’une impossibilité dans la vérification
oculaire personnelle; a ’akoe, a I’aural, le vraisemblable; a
I’(aut)opsis, a ’examen oculaire (et personnel), le vrai.

On sait d’ailleurs que les termes historie et historéo utilisés
par Hérodote pour désigner de maniére spécifique son travail
d’enquéteur partagent avec le verbe oida, ‘je sais’, une étymolo-
gie commune. De méme que eidénai, c’est savoir pour avoir vu,
de méme hAistorein, c’est, étymologiquement au moins, enquéter
par le moyen de la vue. Oida aussi bien que historéo dérivent de
la racine *wid (latin: videre) qui rattache ces deux vocables a
I’activité de la vision. Et le résultat sémantique de I’analyse
étymologique est confirmé par I’utilisation homérique d’un
substantif tel que Aistor; ce terme juridique désigne en effet, dans
la formulation d’un jugement ou la conclusion d’un pari,
I’arbitre, un arbitre a qui I’on fait appel parce qu’il sera le témoin
oculaire de ’accomplissement de I’acte juridique?*. Contraire-
ment a ce que I’on pourrait attendre dans une culture encore
étroitement liée a une tradition orale, la vue suscite davantage de
confiance que I’ouie! Mais revenons a la manieére dont Hérodote
se dit et a I’attitude qu’il adopte face a ses propres dires.

L’héroisation par le discours d’autrui
Dans la ligne de la poésie archaique

En dépit des apparences, I’énoncé de 1’énonciation hérodo-
téen ne nous éloigne guére, dans sa structure générale, de la
procédure couramment utilisée dans la poésie épique ou lyrique.
Le narrateur installe hors de lui-méme, comme le poéte archai-



HERODOTE SUJET DE SON DISCOURS 37

que, I’'instance qui le fait parler: Muses d’un coté, raconteurs de
récits de I’autre, presque toujours au pluriel. Le poéte archaique
laisse les Muses chanter a travers sa bouche; I’historien transcrit
ce que lui ont dit les ldgioi dndres, les spécialistes du récit qu’il a
vus et écoutés avec attention. Cependant la manifestation
linguistique de cette instance dans 1I’énoncé de I’énonciation
montre que sa position sémantique s’est modifiée; ce change-
ment se marque surtout par le renoncement a I’emploi de la
2¢ personne et par I’abandon de I’adresse directe du sujet a une
entité divine qu’il ressentirait comme présente et active en
lui-méme. Les marques de I’énonciation, par le passage du fu au
il et par I’éventuelle substitution du passé au présent (élegon au
lieu de /égousi), ont donc tendance a s’effacer pour se confondre
avec personne et temps de I’énoncé narratif, du récit.

En dépit du recours a des moyens énonciatifs différents,
Hérodote-narrateur semble donc bien, dans un premier temps,
ne pas se démarquer fondamentalement du poéte archaique;
comme celui-ci, 1l se réclame d’une source d’information
extérieure, garantie du savoir véhiculé par le récit. En revanche
quand, au terme de ce récit, il s’agit éventuellement d’en
sanctionner la valeur de vérité, le je du narrateur reprend
souvent le réle du judicateur pour confirmer ou au contraire
infirmer sur le mode interprétatif le crédit provisoire attribué au
narrateur-ils au début du récit. Et quand le narrateur préfére ne
pas se prononcer, il attribue ce réle de judicateur au narrataire,
c’est-a-dire, en définitive, a I’auditeur ou au lecteur de son récit.
Le caractere partiel de ’embrayage ou ancrage €énonciatif qui
introduit le récit apparait ainsi comme un indice de cette espéce
de sursis dans lequel se trouve sa vraisemblance avant une
sanction assumée par le je dans une procédure d’embrayage
énonciatif complet, quand cette sanction n’est pas laissée, dans
le méme type de procédure, au narrataire-énonciataire.

Le je comme sujet de son propre récit a travers la projection
d’un ils et non plus d’un tu: effet du passage de I’oral a I’écrit? ou
de celui de la forme versifiée a I’emploi de la prose? Chez
Hérodote, certes, le graphein s’est en effet substitué a I’aeidein ;
I'inscription a remplacé le chant. Mais dans la Théogonie
d’Hésiode déja on constatait un renversement énonciatif analo-
gue a celui repéré chez Hérodote: non plus les Muses qui
chantent directement par la bouche du poéte, mais un je qui
décrit ces divinités, mises en scénes a la 3¢ personne, a bonne
distance spatiale et temporelle, lorsque sur les hauteurs de



38 ETUDES DE LETTRES

I’Hélicon, elles enseignerent au poéte son chant. Parmi les
mensonges et les vérités que savent conter les filles de Zeus, c’est
en définitive le poéte qui opte pour les discours vrais?°. Il ne faut
pas oublier qu’en plein V°¢ siécle, I’écriture n’apparait encore
que comme un moyen technique et mnémonique — devenu il
est vrai indispensable — pour donner un support matériel a un
l6gos dont la communication est essentiellement orale. L’ceuvre
d’Hérodote est a peine lue; elle est écrite pour étre dite dans des
«conférences» publiques a I’occasion des grands rassemble-
ments athéniens ou panhelléniques?®. Dans ces conditions,
I’étonnant développement de I’autonomie du je face a la source
(supposée) de la parole poétique est fort probablement assez
indépendant de I'utilisation progressive de 1’écriture.

L'assimilqtion des dits d’autrui

En revanche la substitution, entre la fin du VIII® siécle et le
Ve, au vous des Muses du ils/l6gos apparait comme beaucoup
plus significative: marque probable de la percée du document,
méme s’il n’est pas encore défini comme tel; percée d’un
discours assumé par un ils collectif en dépit des actes de sanction
dont 1l est parfois I’objet de la part du je. Ce je, tout en montrant
les signes de son autonomie, se constitue ainsi dans et par les
l6goi des autres; quitte a s’en distancer a I’occasion. Sans oublier
que la plupart de ces discours sont oraux, transmis de bouche a
oreille?’.

La permanence d’une instance extérieure et de la garantie
qu’elle représente permet ainsi a I’enquéte hérodotéenne de se
substituer a I’épopée tout en remplissant le méme objectif:
garder en mémoire les hauts faits des hommes. En revanche,
chez Hérodote, cette instance n’est plus définie sémantiquement
par une figure qui n’est que la projection du je dans un tu de
nature divine; elle regoit au contraire les traits de ce ils des
spécialistes du récit, un ils qu’on aurait tort d’assimiler a un eux
extérieur au je, prétendue incarnation de son altérité?®. Grace
aux procédures d’embrayage énonciatif partiel décrites, le ils
s’énonce a travers le je et 1l faut I'intervention explicite du
narrateur dans I’un de ses rares actes de sanction de la valeur de
vérité des ldgoi pour que ce ils soit rejeté du coté de I’autre.

Le je/tu (nous) de la poésie €épique, puis lyrique conférait aux
régles éthiques sous-tendant le récit une validité limitée a la
communauté a laquelle s’adressait le poéme. Le je/ils hérodo-



HERODOTE SUJET DE SON DISCOURS 39

téen élargit le champ d’application de cette validité pour lui
conférer une sorte d’universalité; Grecs et Barbares sont finale-
ment soumis, dans leurs actions, aux mémes déterminations:
limites imposées par le destin, revers de fortune, jalousie des
dieux, aveuglement portant a I’injustice. Le rejet dans I’altérité
ne concerne, dans la description ethnographique, que les popu-
lations occupant les marges de I'oikouméne, les extrémités du
monde habité. Pour se convaincre de cette assimilation presque
entiére de ’autre au méme, en ce qui concerne en tout cas les
motivations de l’action et le sens attribué a I’événementialité
historique, il suffit d’écouter Cyrus le Perse dans le discours
méme qui conclut ’ceuvre d’Hérodote: a terre rude, guerrier
valeureux ; I’aspiration aux richesses conduit tout droit a 1’escla-
vage?. Est-il possible pour un Barbare de mieux parler grec?

Hérodote historien et poéte

Ainsi au moment méme ou le cadre restreint de la cité
s’élargit dans '« empire» athénien, c’est probablement dans ce
passage énonciatif du je/tu/nous au ils, dans ce passage du
collectif limité, centré sur la source de 1’énonciation, au quasi
universel que se constitue I’histoire. Voila bien — semble t-11 —
le discours historique dans sa forme canonique, ce « discours a la
troisiéme personne » qui établit un échange entre les morts et les
vivants selon la définition formulée par M. de Certeau, ce
discours qui est « connaissance par documents » pour la complé-
ter par la formulation de P. Veyne?®: en limitant les interven-
tions du je, le discours historique gomme I’ancrage énonciatif
complet du narrateur pour se fixer sur la procédure partielle
d’embrayage que représente la citation du «document». Si la
narration de I’Enquéte reste fidéle a la visée épique en conti-
nuant a se donner une garantie extérieure, la forme linguistique
et le role énonciatif qu’assume désormais ce destinateur font
basculer le récit du coté du discours historique.

Il n’y a plus des lors a s’étonner que dans le prologue de
I’Enquéte, le narrateur apparaisse a la 3° personne, assumant
comme non-personne la non-personne de ses sources et fondant
par la méme les prétentions universalistes de I’histoire, indépen-
damment de celui qui la construit et qui 1’énonce. De la
probablement I’attitude attentiste qu’adopte Hérodote tout au
long de son ldgos quant au crédit que mérite ce récit: a son
récepteur, a son énonciataire de juger de la vraisemblance du



40 ETUDES DE LETTRES

récit ainsi formulé. Mais, en contre-partie, par 1’utilisation du
présent et du déictique hede (équivalent de voici), I’historien
d’Halicarnasse retire aux discours qu’il a entendus leur position
distancée dans 1’espace et dans le temps pour les situer dans le
logos-objet qu’il présente, ici et maintenant. Ces dits-la (taiita)
qu’ils lui racontaient (élegon ; imparfait) 1a-bas (en Egypte ou sur
les cotes du Pont-Euxin), le narrateur les expose (apddexis) sous
nos yeux, ou plutdt a nos oreilles. Et ce récit attribué par le
narrateur a Hérodote, c’est finalement « mon » récit d’auteur qui
parle et énonce dans la méme perspective « mémorialiste »
qu’Homere et ses collégues rhapsodes ou Pindare et les chantres
des exploits olympiques.

En somme, a partir de la poésie homérique et jusqu’a
Hérodote, on assiste dans 1’énoncé de I’énonciation de la
littérature grecque a un double mouvement. D’une part on voit
se définir une certaine autonomie du je en correspondance
probable avec I’auto-identification du narrateur qui commence
a se nommer dans une sphragis. Si le je de la poésie épique, dans
la mesure ou il ne regoit pas de nom propre, peut étre assumé par
tout aéde qui reprend et récite le poéme concerné, en revanche le
je de la poésie lyrique est centré sur un contexte de communi-
cation plus précis, un contexte qui a tendance a recevoir une
manifestation énonciative dans 1’énoncé poétique; le narrateur
se nomme dés lors volontiers dans les marges de ce processus, a
la 3¢ personne, laissant apparaitre le poéme, dans une exécution
a laquelle il ne participe pas forcément, comme produit artisanal
offert a un commettant et a un public précis. D’autre part, dans
le passage du tu-Muses au ils des ldgioi dndres, un Hérodote
renoue en quelque sorte avec la tradition plus universaliste de la
poésie épique: il y a donc élargissement, mais sur des bases
«documentaires » tout a fait nouvelles, de la portée énonciative
du discours littéraire; cet élargissement se traduit notamment
par un effacement relatif de la source d’énonciation dans
’énoncé?!.

De la les innombrables hésitations classificatoires dont
Hérodote et son ceuvre ont été I’objet chez les historiens de la
littérature. Hérodote est peut-étre le pére de I’histoire, mais il est
en tout cas également un poéte, au sens étymologique du terme,
un poietes32. Son ceuvre ne remplit-elle d’ailleurs pas, dans sa
partie « historique», le dessein épique de I’/liade et, dans ses
développements « ethnographiques», la visée exploratrice des
marges de I’oikouméne propre a ’Odyssée?



HERODOTE SUJET DE SON DISCOURS 41

Marathon, création littéraire

Et pourtant, en dépit des aspects poétiques que révele
I’énoncé de I’énonciation propre a I’Enquéte de I’historien
d’Halicarnasse, on n’a pas hésité a utiliser I’ceuvre d’Hérodote
comme source historique. Il est vrai que pour un épisode tel que
celui de la bataille de Marathon — pour la conception tradition-
nelle de I’histoire, I’événement « historique » par excellence —,
le récit du logographe d’Halicarnasse constitue notre document
le plus ancien, et finalement, si I’on excepte quelques épigra-
phes, notre source unique.

Par ailleurs, toutes les tentatives de reconstruire le déroule-
ment de la bataille selon les critéres de la description historique
moderne ont été régulierement condamnées a I’échec. Quel était
le nombre des soldats engagés de chaque c6té? Quel fut le role
joué par la cavalerie perse, pourtant mentionnée a plusieurs
reprises avant la description de la bataille? Ou se situaient a
I’époque classique les marais dans lesquels les Perses se seraient
embourbés? Comment les hoplites athéniens, lourdement
armés, ont-ils pu courir sur prés de deux kilomeétres avant
d’engager le corps-a-corps?3?® Autant de questions destinées a
I’aporie; et pour cause! Ce qu’Hérodote nous présente, ce n’est
pas la description d’un événement militaire, ni méme celle d’une
stratégie, mais c’est une mise en scéne savamment équilibrée.
L’armée athénienne est disposée selon ’ordre prescrit avec, a
chacune de ses ailes, deux points forts: le polémarque d’un coté,
le corps d’armée des Platéens de I’autre. Le front sur lequel elle
se déploie est exactement égal a celui de ’armée perse, pourtant
beaucoup plus nombreuse. Comme prévu, au moment du choc,
le centre du front grec céde, ce qui permet fort heureusement
aux deux ailes mises en place une manceuvre d’encerclement
de 'armée adverse. Mancuvre d’autant plus opportune que
le centre de I’armée barbare est précisément occupé par un
contingent de soldats perses. La folie (manie) dont les Perses
taxent les Athéniens quand ils les voient monter a I’assaut trouve
sa contre-partie dans le sentiment qui anime en fait ces derniers
a ce moment; il est I’exact contraire de celui dont les Grecs
étaient d’habitude saisis dés qu’on leur parlait des Barbares: pas
de phobos, pas de peur panique. C’est alors la fuite des Perses
jusqu’a leurs vaisseaux. Du coté grec n’ont péri que des agathol
et des onomastoi, des braves dont la mort sur le champ de



42 ETUDES DE LETTRES

bataille a parachevé le renom; «belles morts» qui répondent
aux « beaux» sacrifices qui ont inauguré ’engagement.

Indépendamment du processus d’idéalisation du haut fait de
Marathon et de son utilisation idéologique et politique déja dans
le courant du V° siecle, I’engagement des Grecs contre les
Barbares raconté par Hérodote devient, sur le mode épique, une
chorégraphie aux mouvements équilibrés, digne sans doute des
plus belles évolutions des cheeurs tragiques dans ’orchéstra du
théatre d’Athénes3*. Hérodote, metteur en scéne du passé récent
de la cité et de toute I’Hellade, est sans conteste un poéte
avisé.

L’historien comme processus de construction
symbolique

Mais — se demandera-t-on dés lors — si, aupreés de ceux qui
constituent pour nous ses témoins les plus proches, la réalité des
Guerres Médiques est aussi insaisissable, a quoi bon continuer a
entourer de notre sollicitude notre passé classique? A quoi bon
cette longue entreprise de récupération d’une culture antique
qui nous échappe dans les péripéties les plus fondamentales de
son histoire? C’est que de méme qu’on a longtemps et vainement
cherché dans les grands mythes grecs les traces d’une premicre
histoire de I’Hellade, une histoire tout a fait étrangére a leur
nature, de méme continue-t-on a poser aux textes littéraires que
- la tradition nous a livrés sous forme fragmentaire des questions
auxquelles, par essence, ils ne sont pas susceptibles de répondre.
Il est aussi vain de vouloir forcer la foisonnante production
textuelle des Grecs a entrer dans nos propres catégories généri-
ques que de prétendre se faire a travers les tragédies d’Euripide
une 1mage de la condition de la femme athénienne au V¢ siecle.
Hérodote n’est ni un historien de métier, ni un auteur moderne.
En soustrayant aux effets destructeurs du temps le passé glorieux
de la Gréce, il transpose les actes de I’homme pour les élever,
comme le fait Homeére, au rang de hauts faits dignes d’étre
remémorés. Ce travail d’héroisation, auquel les Perses sont
soumis aussi bien que les Grecs, correspond a une appropriation
idéologique que I’on retrouve dans la description « ethnographi-
que » des peuples qui, de prés ou de loin, ont pris part a I’action.
C’est, en dehors de toute projection anachronique, ce long
travail de reformulation et d’élaboration signifiante dans le sens
de la fiction imaginative et spéculative que I’historien de la
littérature classique peut risquer de mettre a jour. Comme



HERODOTE SUJET DE SON DISCOURS 43

I’anthropologue face aux manifestations mythiques ou rituelles,
celui-ci se trouve confronté a 'un des produits les plus com-
plexes du processus de construction symbolique et de son jeu
subtil d’écho, de réverbération et de renvoi métaphoriques. A lui
d’en déméler ’écheveau!??

Claude CALAME.

NOTES

' Voir par exemple, études prises au hasard dans la production récente,
pour Sappho: Guido Bonelli, « Saffo 2 Diehl =31 Lobel-Page», Ant. Class. 46,
1977, pp. 453-494 ou Wolf-Liider Liibermann, « Uberlegungen zu Sapphos
«Hochswert » », Ant. u. Abendl. 26, 1980, pp. 51-74, et pour Théocrite: Netta
Zagagi, «Self-Recognition in Theocritus’ Seventh Idyll», Hermes 112, 1984,
pp. 427-438 ou le chap. I, § 7 de I’étude de Ulrich Ott, Die Kunst des
Gegensatzes in Theokrits Hirtengedichten, Hildesheim — New York, Olms,
1969 (pp. 138-173).

2 Cf. Leif Bergson, « Herodot 1937-1960», Lustrum 11, 1966, pp. 71-138.

3Cic. Leg. 1,1, 5. Voir chez les contemporains le titre de I’ouvrage de John
Myres, Herodotus father of History, Oxford, Univ. Press, 1953 et le sous-titre
de I’ouvrage classique de Max Pohlenz, Herodot. Der erste Geschichtsschreiber
des Abendlandes, Leipzig, Teubner, 1937.

4 Sur Ctésias de Cnide, successeur et critique d’Hérodote, cf. Felix Jacoby,
«Ktesias», Realenc. Alt.-Wiss. X1. 2, Stuttgart, Metzler, 1922, coll. 2032-
2073 (col. 2050 ss.). Pour les Modernes, a partir de 1’Apologia pro Herodoto
publiée par H. Estienne en 1566, voir Arnaldo Momigliano, « The Place of
Herodot in the History of Historiography », History 43, 1958, pp. 1-13 (repris
dans La storiografia greca, Torino, Einaudi, 1982, pp. 138-155); récemment
on a cependant a nouveau €té sensible aux qualités d’historien d’'un Hérodote
dont ’ceuvre est malheureusement et anachroniquement mesurée a I’aune de
critéres valables pour I’écriture contemporaine de I’histoire: cf. 4 ce propos
Franz Hampl, « Herodot. Ein kritischer Forschungsbericht nach methodolo-
gischen Gesichtspunkten», Grazer Beitrdge 4, 1975, pp. 97-136.

> Aristote, Gen. An. 3, 756a 6: Hérodote est un pvdoArdyog, lui qui
rapporte (2, 93), a propos de la conception et de la reproduction chez les
poissons, un Adyog naif et répété par tous.

6 « Entre oralité et écriture: énonciation et énoncé dans la poésie archai-
que grecque », Semiotica 43, 1983, pp. 245-273 et « Enonciation: véracité ou
convention littéraire? L’inspiration des Muses dans la Théogonie», Actes
sémiotiques. Documents IV. 34, 1982 (repris dans Le récit en Gréce ancienne.
Enonciations et représentations de poéetes, Paris, Méridiens, a paraitre).

7Sur le réle des Muses comme détentrices de la mémoire littéraire et

comme inspiratrices des poétes dans une tradition a caractére essentiellement
oral, cf. en dernier lieu Michéle Simondon, La mémoire et I'oubli dans la



44 ETUDES DE LETTRES

pensée grecque jusqu’a la fin du V* s. av. J.-C., Paris, Belles-Lettres, 1982,
p. 103 ss.

8 Hes. Op. 10 et Theog. 25, Theogn. 19 ss., Alcm. fr. 39 Page =91 Calame,
Phocyl. fr. 1 ss. Gentili-Prato, etc.

9 Sur le passage progressif a 'utilisation de 1’écriture dans le processus de
composition du poéme et sur la valeur artisanale que les Grecs de I’époque
archaique finirent par conférer au produit littéraire, cf. notamment Jesper
Svenbro, La parole et le marbre. Aux origines de la poétique grecque, Lund,
Studentlitteratur, 1976, p. 186 ss. et Bruno Gentili, Poesia e pubblico nella
Grecia antica da Omero al V secolo, Roma — Bari, Laterza, 1984, p. 3 ss.

10 Voir par exemple Hom. Od. 8, 73 ou la Muse, inspirant Démodocos,
invite I’aéde phéacien a chanter les kAéa avép@®v qui correspondent dans ce cas
a la querelle opposant Achille a Ulysse; cf. aussi 11.9, 189 et Od. 1, 338. L’idée
du chant qui soustrait les hauts faits des hommes a 1’oubli pour en faire des
ceuvres monumentales a surtout été développée dans la poétique pindarique:
cf. par exemple Pind. Pyth. 3, 110 ss. et le commentaire de Henry R.
Immerwahr, « Ergon: History as a Monument in Herodotus and Thucydides »,
Amer. Journ. Philol. 81, 1960, pp. 261-290.

'"'"Pour les Hymnes homeériques, voir par exemple ’emploi du verbe
pyvnoxopar dans s Ap. 1 et h. Hom. 7, 2. Sur la fonction de Mémoire dans la
poésie archaique, cf. supra n. 7.

128i pour Felix Jacoby, « Herodotus», Realenc. Alt.-Wiss., Suppl. 11,
Stuttgart, Metzler, 1913, coll. 205-520 (col. 235), la recherche de la cause porte
uniquement sur le bref récit légendaire de la confrontation entre Grecs et
Perses qui suit immédiatement le prologue, en revanche Hans-Friedrich
Bornitz, Herodot-Studien. Beitrdge zum Verstindnis der Einheit des Ges-
chichtswerk, Berlin, de Gruyter, 1968, p. 139 ss., a bien montré la valeur de
responsabilité morale et juridique impliquée par I’emploi du terme aitin. Mais
il n’insiste pas suffisamment sur le fait que ce sens n’est nullement incompa-
tible avec celui de ‘cause’: on comparera a ce propos Pind. Ol 1,35 a Nem. 7,
11. Celui qui est I'initiateur du conflit en est aussi le responsable (erreur a ce
propos chez Michéle Giraudeau, Les notions juridiques et sociales chez
Hérodote, Paris, De Boccard, 1984, p. 93 ss., qui lie anachroniquement 1’idée
de responsabilité contenue dans aitin a celle de volonté de I'individu, sans voir
que chez Hérodote cette « volonté » est en général fortement conditionnée par
I’intervention de la divinité!).

13 Sur le sens de ces mots, voir I’analyse de Hartmut Erbse, « Der erste
Satz im Werke Herodots» in Festschrifi Bruno Snell, Miinchen, Beck, 1956,
pp. 209-222 (p. 211: «Der (im vorliegenden Buch realisierten) Darlegung der
Erkundung»).

4Hdt. 1,5, 1et3;2,99,2;2,107,1;2, 136, 1 et 2, etc.
15 Homére cité comme source: Hdt. 2, 116 et 4, 29; Hécatée: 6, 137;

Aristée: 4,13 et 16. On trouvera encore en 4, 32 s., 4 propos des Hyperboréens,
la citation d’une tradition attribuée a Hésiode et aux Epigones.

16 On verra par exemple Hdt. 2, 52; 5, 63, 1; 3,46, 16;4,2,20; 1, 96, 6,
etc.; on trouvera chez Jacoby, art. cit. n. 12, col. 395 ss., une liste exhaustive
des différents sujets — en général collectifs — qu’Hérodote attribue aux récits
qu’il dit rapporter. Sur la nature probablement fictive de ces indications
concernant ses propres sources, on verra les conclusions de I’étude de Detlev



HERODOTE SUJET DE SON DISCOURS 45

Fehling, Die Quellenangaben bei Herodot. Studien zur Erzdhlkunst Herodots,
Berlin — New York, de Gruyter, 1971, p. 179 ss.

17Hdt. 2,99, 1s.;cf. aussi 2,29, 1 ou I’autopsie est opposée a I’enquéte par
I’ouie: on constate donc que l’activité de I'iotopeiv recouvre aussi bien
I’enquéte par la vue que la recherche a travers I’oui-dire. Sur la compatibilité
de ces deux modes de I’'information, cf. 2, 147, 1 et 148, 1 ss. On verra a ce
propos le commentaire de Frangois Hartog, Le miroir d’Hérodote. Essai sur la
représentation de 'autre, Paris, Gallimard, 1980, p. 271 ss. et celui de Guido
Schepens, L ‘autopsie’ dans la méthode des historiens du V* siécle avant J.-C.,
Bruxelles, Palais der Akademien, 1980, p. 54 ss.

18 Hdt. 9, 16, 1;cf. 3, 55,2 et 4, 76, 6, passages ou Hérodote cite également
une source (orale) correspondant a un individu; I’historien I’identifie en le
désignant de son nom propre.

19 Hdt. 1, 182, 1. D’autres passages ou le récit rapporté est déclaré ov
mavdg sont cités par Hartog, op. cit. n. 17, p. 303 s.; Hartog a cependant tort
d’associer au terme grec pdvog le récit auquel Hérodote refuse d’accorder sa
confiance: c’est un anachronisme!

20 Hdt. 6, 121, 1, 123, 1 et 124, 2. Il faut aussi signaler a ce propos le
passage, unique en son genre, ou le narrateur, dans un embrayage énonciatif
complet, affirme une opinion (yvmun) personnelle sur certains événements en
dépit des inimitiés que cet avis pourralt lui attirer; ce jugement — ajoute le
narrateur — correspond pourtant a la vérité (a?\.nﬁsg) 7, 139, 1. Cette
affirmation si inhabituelle chez Hérodote n’est en fait pas l’objet d’un hasard:
elle prend place a la veille de I'intervention de Xerxeés en Grece continentale,
au moment ou il va s’agir de soumettre a I’épreuve des faits I’hypothese,
centrale chez Hérodote, que les Athéniens sont les sauveurs de la Greéce.
L’historien s’engage donc pour une fois personnellement pour soutenir une
thése précise, probablement face a un public déterminé.

21 Hdt. 3, 1, 5 ainsi que les chap. 2, 2 et 3, 1.

22 Sur la notion de contrat de véridiction narratif, cf. Algirdas J. Greimas et
Joseph Courtés, Sémiotique. Dictionnaire raisonné de la théorie du langage,
Paris, Hachette, 1979, p. 417 s.

A Hdt. 2,123, 1 et. 7, 152, 37 cf. anssi 4,16, 2: 4,195, 2:6, 53, 1, ete.

24 Sur cette analyse des termes ioTopeiv et 0ida, on verra Emile Benveniste,
Le vocabulaire des institutions indo-européennes 11, Paris, Minuit, 1969,
p. 173 s., Pierre Chantraine, Dictionnaire étymologique de la langue grecque
III, Paris, Klincksieck, 1974, p. 779 s. et Bruno Snell, Der Weg zum Denken
und zur Wahrheit. Studien zur friihgriechischen Sprache, Gottingen, Vanden-
hoeck u. Ruprecht, 1978, pp. 26 ss. et 36 ss., avec, pour Hérodote, les
remarques de Hartog, op. cit. n. 17, p. 272 ss. Cf. Hdt. 2,99, 1 ou I’activité de la
iotopin est explicitement liée a la Syng, et 2, 118, 1 ou le résultat des enquétes
faites par les Egyptiens aupreés des protagonistes mémes de I’histoire concernée
correspond a un savoir (gid&van).

Sens plus général de iotopéw en 1, 56, 1 (Crésus); 2, 19, 3; 2, 113, 1,
etc.

25 Hes. Theog. 22 ss.; cf. la deuxiéme étude citée n. 6.

26 Voir notamment les témoignages de Eus. Chron. Ol. 83, 4 (I, p. 106
Schéne), Luc. Hdt. 1, Sud. s. v. ©®ovkvdidng (© 413 Adler); sur les différents
modes de communication des premiers ouvrages grecs d’«histoire», cf.



46 ETUDES DE LETTRES

Armaldo Momigliano, « The historians of the classical world and their
audience », Ann. Scuola Norm. Sup. Pisa Ill. 8, 1978, pp. 59-75 (repris dans
Iop. cit. n. 4, pp. 106-124) et Bruno Gentili e Giovanni Cerri, Storia e biografia
nel pensiero antico, Roma — Bari, Laterza, 1983, p. 9 ss. (avec de nombreuses
références bibliographiques pour des études sur la diffusion du livre et de la
lecture a Athenes au V¢ siecle). Wolfgang Résler, « Alte und neue Miindlich-
keit. Uber kulturellen Wandel im antiken Griechenland und heute », Alt-
sprachl. Unterricht 28, 1985, pp. 4-28 (p. 20 ss) présuppose méme une
rédaction écrite qui ne serait intervenue qu’aprés les conférences orales de
I’historien. Ce rejet de I’utilisation de 1’écriture dans la phase ultime de
composition de ’ceuvre est toutefois en contradiction avec I’affirmation de
Rosler selon laquelle les prises de position critiques, qui sont assez nombreuses
chez Hérodote, constitueraient I'un des signes majeurs d’une production
littéraire €crite.

27 Sur la nature souvent orale des sources d’Hérodote, cf. James A.S.
Evans, Herodotus, Boston, Twayne, 1982, p. 145 ss., Kenneth H. Waters,
Herodotos the Historian. His Problems, Methods and Originality, London -
Sydney, Croom Helm, 1985, p. 76 ss. et Simondon, op. cit. n. 7, p. 260 ss.;
Simondon appuie sa démonstration notamment sur les passages ou le
narrateur fait référence a sa propre mémoire: Hdt. 6,55;7,96,1et99,1;8, 85,
3, etc.

280n ne peut donc pas affirmer qu’Hérodote est «le seul sujet de
I’énonciation » comme le prétend Hartog, op. cit. n. 17, pp. 368 et 372, ni qu’il
est « le traducteur de la différence» (ibid. p. 369).

2 Hdt. 9., 122, 3,

30 Michel De Certeau, L écriture de [’histoire, Paris, Gallimard, 1975,
p. 60 s. On notera que chez Hérodote, contrairement a la définition de I’histoire
traditionnelle donnée par De Certeau a la suite de Roland Barthes («Le
discours de I’histoire», Social Science Information V1. 4, 1967, pp. 65-75),
I’énoncé est assumé par un «sujet», mais un sujet-ils qui ne coincide pas
avec le narrateur: quelqu’un est tout de méme la « pour assumer I’énoncé »
(Barthes, art. cit., p. 71)!

Sur I’écriture d’une histoire érudite a partir de «documents», cf. De
Certeau, op. cit., p. 84 ss. et Paul Veyne, Comment on écrit I’histoire, Paris,
Seuil, 1971, p. 14 s.

31 C’est dans ce sens uniquement qu’il est possible d’apporter une réponse
a la question récemment posée par Wolfgang Rosler, « Persona reale o persona
poetica? L’interpretazione del ‘io’ nella lirica greca arcaica», Quad. Urb. Cult.
Class. 48, 1985, pp. 131-144. Le je ne peut donc pas étre considéré comme le
seul indice de I’éventuelle coincidence d’un auteur avec le narrateur qui
s’énonce.

32 Sur les aspects littéraires de la fiction narrative construite par Hérodote,
on lira les remarques de Waters, op. cit. n. 27, p. 61 ss., et sur quelques-unes des
grandes catégories fondant I’organisation de 1’édifice hérodotéen dans son
aspect autant historique qu’anthropologique, on verra les réflexions de James
Redfield, « Herodotus the Tourist», Class. Philol. 80, 1985, pp. 97-118.

L’illusion du discours historique prétendant confondre dans un «effet de
réel » le signifi€ avec le référent a déja été dénoncée par Barthes, art. cit. n. 30,
p. 72 ss.; voir aussi a ce propos les remarques préalables de Paul Ricceur,
Temps et récit 1, Paris, Seuil, 1983, p. 122 ss.



HERODOTE SUJET DE SON DISCOURS 47

33 Hdt. 6, 111-114. Sur les interprétations des historiens modernes, cf.
Reginald Macan, Herodotus. The Fourth, Fifth and Sixth Books 11, London,
Macmillan, 1895, p. 149 ss., Walter W. How and Josef Wells, 4 Commentary
on Herodotus 11, Oxford, Clarendon Press, 1912, p. 353 ss., et plus récemment
William K. Pritchett, « Marathon », Univ. of Calif. Publ. in Class. Archaeol. 4.
2, 1960, pp. 137-190 et « Marathon revisited » in Studies in Ancient Topogra-
phy 1, Berkeley — Los Angeles, Univ. of California Press, 1965, pp. 83-93, ainsi
que Nicholas G. L. Hammond, « The Campaign and the Battle of Marathon »,
Journ. Hell. Stud. 88, 1968, pp. 13-57 (repris dans Studies in Greek History,
Oxford, Univ. Press, 1973, pp. 170-250).

Sur les difficultés qu’en général ont éprouvées les critiques contemporains
a faire d’Hérodote un historien moderne, cf. I’article de Hampl cité n. 4.

34 Sur I’idéalisation progressive de la bataille de Marathon, on verra Pierre
Vidal-Naquet, «La tradition de I’hoplite athénien» in Jean-Pierre Vernant
(ed.), Problemes de la guerre en Gréce ancienne, Paris — La Haye, Mouton,
1968, pp. 161-181 (repris dans Le chasseur noir. Formes de pensée et formes de
société dans le monde grec, Paris, Maspero, 1980, pp. 125-149) et Nicole
Loraux, L’invention d’Athénes. Histoire de l'oraison funébre dans la cité
classique, Paris — La Haye, Mouton, 1981, p. 157 ss.; pour la difficulté de la
reconstruction factuelle de cette bataille, cf. Pierre Ducrey, Guerre et guerriers
dans la Gréce antique, Paris, Payot, 1985, p. 75 ss.

Pour I’art de la mise en scéne de type tragique chez Hérodote, on verra les
suggestions de Myres, op. cit. n. 3, p. 76 ss.

Une démonstration dans le sens proposé€ ici, portant précisément sur la
technique narrative, a été présentée par André Hurst a propos de «La prise
d’Erétrie chez Hérodote (6, 100-101)», Mus. Helv. 35, 1978, pp. 202-211.

Quant a I’aspect littéraire du discours historique en général, les éléves de
nos écoles ne s’y trompent pas qui, a I’occasion d’une enquéte récente conduite
dans quelques classes valaisannes et vaudoises, n’hésitent pas a rapprocher
I’histoire de la littérature plut6t que d’une science telle que la géographie ou la
biologie: cf. Des Routes de I'Histoire 2, 1985, p. 33.

35 Une partie de ces réflexions ont été présentées comme legon inaugurale
a la Faculté des Lettres le 23.10.85. Voici les considérations plus personnelles
qui la concluaient:
«Mais comment parler du passé et de notre relation au passé sans se
pencher sur son propre passé, un geste qui fait a vrai dire partie intégrante
de I’exercice d’apparat que représente la legon inaugurale ? Méme quand il
s’agit d’un passé vécu et surtout quand il s’agit du passé vécu par le
narrateur lui-méme, il est vain de vouloir gommer les effets de I’idéalisa-
tion et de la transposition métaphorique.

De I’enseignement de Frangois Lasserre, la mémoire recrée, en plus de
la sévérité destinée a domestiquer des Collégiens, I’exigence de rigueur et
d’exhaustivité destinée, dans une tradition trés romande, a dissimuler les
effets de 'ampleur de vue profondément humaniste: itinéraire qui nous
conduit des douze sens de &g et des treize formes/sens de 1 a la flanerie
prétouristique sur les sites les plus attachants de la Gréce et a la lecture
encyclopédique de la poésie épique. De celui d’André Rivier, la mémoire
retient le plaisir avide d’insérer 1’Orestie d’Eschyle ou les Bacchantes
d’Euripide dans un débat d’idées du plus haut niveau: la littérature
grecque devient maniere de concevoir et d’élaborer des formes de pensée



48

ETUDES DE LETTRES

fondamentalement originales. De celui de Bruno Gentili enfin, elle
représente, dans I’intérét pour les perspectives ouvertes par I’anthropo-
logie, I’engagement virulent pour la réalité de I’éros sapphique ou celle
d’'une métrique souple contre les conceptions desséchées et pseudo-
positivistes qu’affectionne une philologie technocrate et néanmoins fort
poussiéreuse.

Il faudrait aussi parler de ’ascése du travail d’analyse sémantique
requis par la collaboration au Lexique de la poésie épique grecque de
Hambourg. Il faudrait surtout citer les stimulations déterminantes regues
des différents enseignements dispensés dans le cadre de ce qui était encore
I’Ecole Pratique des Hautes Etudes: de I’histoire des catégories de la
pensée grecque aux arcanes de la sémiotique en passant par le foisonne-
ment d’idées et le renouvellement des méthodes favorisées par ’explosion
intellectuelle de Mai 68.

Mais nous voici revenus, dans une structure annulaire plagiant
malhabilement la poésie grecque archaique, a notre propos de départ: la
place que tient la méthode dans ’approche renouvelée d’un domaine de
recherche traditionnel. C’est donc le moment de conclure et de passer sans
embrayage a ’occasion sympotique de ce trop long exercice énonciatif. »

A



	Hérodote sujet de son discours : littérature ou histoire?

