
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1986)

Heft: 3

Artikel: Hérodote sujet de son discours : littérature ou histoire?

Autor: Calame, Claude

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870837

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870837
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


HÉRODOTE SUJET DE SON DISCOURS

Littérature ou histoire?

Quand on l'interroge dans une perspective énonciative, on s'aperçoit que
l'œuvre d'Hérodote, loin de fonder une histoire nouvelle, s'inscrit dans la visée
épique de rappeler les hauts faits des hommes du passé en leur conférant l'éclat
poétique qu'ils méritent. En revanche, du point de vue des garanties qu'il
donne à son discours, Hérodote est profondément novateur: au lieu de
demander comme les aèdes épiques l'inspiration aux Muses, le narrateur-/^
de l'Enquête se dissimule souvent derrière le ils de ses informateurs, ces
spécialistes du récit qu'il consulte tout au long de sa recherche. C'est ainsi que
l'on assiste, dans une tradition encore essentiellement orale, à la percée
énonciative de ce qui deviendra, dans l'histoire moderne, le sacro-saint
document. Sans être un romancier, Hérodote prépare la constitution de
l'histoire comme genre littéraire.

Questions de méthode

Le philologue classique contemporain est devenu, par la
force des choses, le spécialiste de la bribe et du fragmentaire.
Sans doute les années cinquante ont-elles encore été marquées
par la restitution, même sous forme lacunaire, de pans entiers et
essentiels du patrimoine littéraire des Grecs. Mais pour différentes

raisons, d'ordre notamment politique, l'ère des grandes
révélations papyrologiques dans le domaine de la poésie lyrique
archaïque ou de la comédie nouvelle semble révolue. L'antiqui-
sant risque donc d'être condamné, s'il tient à la recherche, au
simple afïinement des grandes interprétations dont Sophocle ou
Platon ont été l'objet depuis près de deux siècles. Ce n'est un

Leçon inaugurale donnée le 23 octobre 1985 à l'Université de Lausanne.



26 ÉTUDES DE LETTRES

secret pour personne : il est désormais possible d'écrire sur un
poème de Sappho ou de Théocrite une étude de vingt pages en se

bornant à citer en de longues notes les tentatives interprétatives
de ses prédécesseurs; l'essentiel de l'étude sera dès lors fait de
leur résumé, assorti de quelques corrections portant sur des
points mineurs1. Redites que ne peuvent justifier ni le respect
d'une tradition interprétative qui a par trop tendance à se
constituer en une norme, ni surtout le souci de s'assurer une
carrière académique.

Tout aussi infondée serait d'ailleurs l'aspiration à lancer une
«nouvelle» philologie; elle connaîtrait immanquablement le
destin passager réservé à ces modes superficielles qui n'ont pour
contenu fondateur que la publicité tapageuse destinée à les
promouvoir et les gains matériels qui en constituent l'ultime
raison.

Il est en revanche légitime d'attendre des méthodes développées

récemment dans le vastissime champ des sciences humaines

la stimulation propre à poursuivre le renouveau déjà engagé
depuis une quinzaine d'années. L'anthropologie est en effet
susceptible de fournir à notre compréhension de l'Antiquité les
termes de comparaison indispensables à des études visant à

cerner les caractères distinctifs et la spécificité d'une culture ; et
en retour les textes antiques, par l'extraordinaire vitalité et par
l'étonnante ouverture des processus de signification dont ils sont
la manifestation, peuvent offrir un terrain des plus féconds pour
éprouver certaines des approches proposées en littérature par la
linguistique, la socio-critique, l'enquête ethnographique ou la
sémiotique.

Hérodote, «père de l'histoire»?
L'œuvre d'Hérodote par exemple, dont l'édition moderne se

réduit à deux volumes, a fait l'objet entre 1937 et 1960 de plus
de cinq cents études!2 Cicéron déjà voyait dans l'enquêteur
d'Halicarnasse le père de l'histoire3; cette définition emblématique,

largement exploitée par les interprètes contemporains, n'a
nullement empêché par ailleurs l'appropriation d'Hérodote par
les historiens de la littérature. Stimulés par les critiques de
l'historien Ctésias, les Anciens furent essentiellement sensibles
au problème de la crédibilité d'Hérodote dans sa narration des
événements historiques. L'attention des Modernes fut au
contraire captée par la vraisemblance des descriptions ethnographiques

de contrées que peu à peu ils redécouvraient eux-mêmes4.



HÉRODOTE SUJET DE SON DISCOURS 27

Est-ce alors à partir du jugement d'Aristote qui fait d'Hérodote
un diseur de fables (mutholôgos)5 que l'auteur d'Halicarnasse est
devenu non seulement un historien et un ethnographe, mais
aussi un littérateur, un poiêtesl

En dépit de son apparence byzantine, la question n'a rien
d'académique. Tenter d'y répondre, c'est définir le statut de
l'œuvre d'Hérodote. Non pas comme genre littéraire : on sait que
la définition des genres littéraires est très relative, variant suivant
les critères de distinction que l'on adopte. Mais comme objet
textuel, pour saisir quelques traits fondamentaux de sa constitution

et pour savoir en conséquence comment l'utiliser. Il y va
en définitive du bon usage de l'œuvre d'Hérodote. Hérodote
historien ou littérateur? Question centrale pour le critique
autant que pour l'enseignant.

Jusqu'à Hérodote, la Muse inspiratrice
L'apparition de la problématique énonciative dans le champ

balayé par les projecteurs de la sémiotique est relativement
récente. Attentive à la manière dont se marque dans le discours
lui-même le moment de son énonciation, de sa réalisation, elle a
sans doute contribué à ouvrir la compréhension du processus de
signification des manifestations de la culture : elle l'a dirigée vers
leur «extériorité». Ouverture salutaire puisque, pendant
longtemps, on a voulu attribuer au développement des processus de
signification dont ces manifestations sont le résultat une
autonomie finalement devenue irrespirable. Par ailleurs, la position
opposée à cette attitude de repliement n'était pas moins
indéfendable ; elle consistait à projeter artificiellement sur ces mêmes
manifestations de la culture des «conditions de production»
extérieures et définies a priori. Expression d'une vision significative,

toute manifestation culturelle est en fait elle-même aussi
une pratique signifiante; il serait donc absurde de prétendre
mettre entre des parenthèses définitives l'impact que produit sur
sa propre constitution la dimension sociale du discours, par
exemple dans sa fonction de communication et d'efficacité dans
la communication.

A la suite notamment des remarques faites par Benveniste à

propos des manifestations langagières, l'attention du sémioti-
cien s'est focalisée sur les marques linguistiques qui représentent,

dans le discours lui-même, la trace du processus de son
énonciation. Il ne s'agit plus de plaquer sur une manifestation



28 ÉTUDES DE LETTRES

langagière les conditions extérieures — sociales et psychologiques

— de sa production, mais il convient de saisir dans le texte
lui-même l'expression de l'énonciation, parallèlement au
déroulement de l'énoncé et souvent en contrepoint avec lui. Ce sont
donc les marques concrètes de l'énoncé de l'énonciation qui
peuvent conduire à une extériorité de l'objet discursif, dans sa
manifestation comme pratique signifiante. Tout en restreignant
le champ de la recherche au domaine littéraire et à l'expression
énonciative de l'auteur en relation avec son public, on est
contraint à l'innovation terminologique qu'entraîne forcément
tout effort de redéfinition conceptuelle ; que les inconditionnels
d'une pureté immuable et intouchable de la langue française
veuillent bien me pardonner, mais dans les lignes qui suivent,
j'appellerai énonciateur celui qui produit (dans tous les sens du
mot, intellectuellement aussi bien que matériellement) effectivement

le texte et énonciataire celui qui en est le récepteur; en
revanche, au niveau langagier de l'énoncé de l'énonciation, celui
qui se manifeste dans la forme pronominale je sera le narrateur
et son éventuel interlocuteur, réalisé dans la forme tu, sera
appelé narrataire. Enfin, ultime barbarisme (d'autant plus
chaotique qu'il semble emprunté au domaine de l'automobile),
le passage, dans le discours, du plan du simple récit au plan où le
sujet s'énonce sera nommé, selon une suggestion de R. Jakobson,

embrayage ou ancrage.

Ces constatations sur le statut énonciatif du discours
langagier prennent pour la Grèce antique une pertinence toute
particulière. D'Homère à Hérodote en tout cas, chaque production

littéraire s'inscrit, comme pratique à caractère quasi rituel,
dans un contexte de communication précis. Dans deux études
précédentes consacrées successivement aux compositions
épiques, puis à la poésie lyrique de la période archaïque, j'ai tenté
de définir le statut du je narrateur vis-à-vis du tu narrataire qui,
loin de coïncider avec l'énonciataire du poème (c'est-à-dire avec
son public), s'incarne dans la figure des Muses6. Dans la poésie
homérique, les Muses, tu auquel s'adresse le je du narrateur-
poète, ont d'ailleurs tendance à occuper la position du narrateur,
et non plus celle du narrataire. Ce jeu de substitution est rendu
possible par un renversement de la fonction syntaxique assumée

par les pronoms dans l'énoncé linguistique de l'énonciation:
« Muse (au vocatif), dis-moi (au datif) l'homme aux mille tours
qui tant erra» invoque Homère au début de VOdyssée. Comme



HÉRODOTE SUJET DE SON DISCOURS 29

dans toute expérience religieuse, le je producteur du discours se
dédouble et projette hors de lui une instance (fictive) à laquelle il
accorde un statut et un pouvoir d'ordre supérieur. Dans une
tradition encore essentiellement marquée par la transmission
orale, les Muses, filles de Mémoire, représentent en effet
l'instance inspiratrice du poète. Dotées du pouvoir que leur confère
le je dans son invocation, elles sont aussi les détentrices du
savoir à la transmission duquel le narrateur ne fait que prêter
sa voix7.

Si l'on fait de ce processus de projection une analyse
narrative, on constate que les Muses apparaissent vis-à-vis du
y'e-narrateur dans le role du Destinateur, sorte de commettant
du Sujet et de son action qui coïncide ici avec la récitation du
poème concerné. L'acteur divin occupant la position du
Destinateur devient donc le garant de la compétence poétique du je,
lui-même réduit au rôle du Destinataire, narrataire et récipiendaire

du savoir détenu par les Muses; par l'intermédiaire de la
manipulation dont l'énoncé de l'énonciation se fait l'expression,
le Destinateur permet l'accomplissement par le Sujet de la
performance que représente l'exécution pratique du poème face
à son public. L'énonciation énoncée conduit donc forcément au
processus extra-discursif de la communication.

Toutefois, à partir d'Hésiode, on assiste à une sorte d'objec-
tivation du rapport du je énonciatif avec la ou les Muse(s). Dans
le long prologue de la Théogonie, les Muses apparaissent en effet
à la 3 e personne ; elles sont les simples protagonistes du récit que
fait en son nom propre le y'e-narrateur de la vision qu'il a eue de
ces filles de Mnémosyné, apparues sur l'Hélicon. Tout en se
disant encore dépendant de l'inspiration conférée par les Muses,
le poète semble acquérir, dans sa compétence, une certaine
autonomie. Cette institution d'un pouvoir autonome se marque
naturellement dans l'énoncé de l'énonciation; d'une part par
l'apparition dans les Travaux et les Jours, parallèlement à la
traditionnelle invocation aux Muses, d'un véritable tu-narra-
taire, un tu qui renvoie à Persès, l'homme auquel le poème
didactique d'Hésiode est adressé ; d'autre part dans les premières
esquisses de sphragldes (signatures): contrairement à Homère
qui ne se nomme jamais, Hésiode et, à sa suite, Théognis
accompagné de quelques poètes lyriques indiquent leur nom
dans un énoncé à la 3e personne8. Apparition donc dans
l'énoncé de l'énonciation du processus même de communication

du poème et signature par le poète-artisan de l'objet qu'il a



30 ÉTUDES DE LETTRES

produit. Dans cette nouvelle conscience du rôle du poète comme
auteur de ses compositions, la Muse finit par ne plus remplir
qu'un rôle d'adjuvant ; ce sera notamment le cas dans les poèmes
de Pindare. On peut légitimement se demander si l'utilisation
toujours plus large de l'écriture, au moins dans le moment de
composition du poème, n'est pas étrangère à cette appréhension
du texte en tant que produit d'une pratique artisanale ; on verra
cependant que les effets du phénomène de l'alphabétisation
progressive de la culture grecque classique ont été largement
surévalués9.

Hérodote s'énonce
Mais qu'advient-il de l'énoncé de l'énonciation quand des

formes poétiques qui ont marqué la culture hellène des VIIIe,
VIIe et VIe siècles, on passe, en plein siècle de Périclès, à l'œuvre
en prose d'un Hérodote?

Le prologue de l'enquête
Comme YIliade, comme YOdyssée, comme toute composition

poétique de l'époque archaïque, l'œuvre d'Hérodote est
inaugurée par une phrase de prologue. Le narrateur y affirme
son intention d'empêcher que ne s'efface, sous l'action du temp>s,
ce qui est advenu par l'effet des hommes (tà genômena ton
anthropôn). Et de préciser: il s'agit d'empêcher que «la renommée

attachée aux faits remarquables soit du côté grec, soit du
côté barbare ne disparaisse (akleâ)». Ce bref préambule semble
donc devoir s'inscrire dans la visée de l'aède homérique dans sa
fonction de célébrer avec l'aide inspiratrice des Muses les kléa
andron, les hauts faits des héros; ou, plus précisément encore, il
semble reprendre la visée du poète lyrique avec son intention
laudative à l'égard des grandes œuvres accomplies par les
hommes du présent10. Aux exploits des héros hellènes combattant

sous les murs de Troie, puis aux victoires des athlètes se
mesurant dans les jeux panhelléniques paraissent donc s'être
simplement substitués les hauts faits des Grecs opposés aux
Perses à l'occasion des Guerres Médiques. Le conflit qui met aux
prises Grecs et Barbares au début du Ve siècle, tel est en effet le
sujet de l'œuvre d'Hérodote.

Mais, à ce rapprochement près, ce sont plutôt les différences
qui frappent, situant le prologue d'Hérodote à une certaine
distance des poèmes de la poésie épique ou lyrique :

— Le je du narrateur archaïque, qui par le jeu syntaxique



HÉRODOTE SUJET DE SON DISCOURS 31

des cas mentionné assumait parfois le rôle du narrataire, a fait
place à un il.

— Contrairement au je épique qui n'est jamais mis en
correspondance explicite avec un anthroponyme, mais que peut
assumer celui qui énonce le poème dans le présent de chaque
énonciation, ce il est pourvu de l'identité que confère un nom
propre; il a donc pour nom Hérodote et pour lieu d'origine
Halicarnasse.

— D'invocation aux Muses, il n'est plus question ; la sphra-
gls a remplacé l'appel à l'instance inspiratrice, autrefois Desti-
nateur explicite de la performance littéraire.

— S'il s'agit bien de soustraire à la progressive destruction
par le temps les hauts faits des hommes, il n'est plus question
dans ce préambule de se les remémorer comme c'était encore
souvent le cas dans les Hymnes homériques par exemple. Le
maintien en mémoire concerne désormais uniquement l'après
de l'œuvre et non plus son avant. Dans le cadre d'une tradition
presque entièrement orale, la composition littéraire ne pouvait
être en effet que reprise, remémoration d'une performance
précédente, sous la garantie divine accordée par les Muses et par
leur mère Mnémosyné, Mémoire11; les choses, apparemment,
ont changé.

— Enfin, au souci de soustraire à l'action destructrice du
temps les actions héroïques des Grecs et des Perses s'ajoutent
l'enquête et la recherche portant sur Yaitlë, sur la «cause» du
différend qui les a opposés ; une aitlë à comprendre aussi bien
dans le sens d'une détermination causale que dans celui d'une
responsabilité morale engageant les protagonistes de l'action
narrée dans une suite d'actes fautifs et d'interventions visant à la
réparation et à la compensation du tort commis12.

Mais si la nature du sujet (il) qui assume les énoncés du
prologue semble attacher celui-ci au niveau de la narration du
récit hérodotéen, en revanche l'emploi du présent et celui du
déictique hede, en désignant l'œuvre qui fait suite au prologue,
situent cette phrase introductive dans le moment même où le
texte est énoncé. Hérodote présente ainsi son œuvre, dans
l'actualité de l'énonciation désignée par le présent et l'adjectif
démonstratif, comme l'exposition (apôdexis) de son enquête
(historié)13. Se manifeste ainsi une intention de communication
dans le présent de l'énonciation; mais le moyen de cette
communication — lecture ou récitation publique — n'est pas
nommé. Pas non plus de tu ; pas de mention, par conséquent, du



32 ÉTUDES DE LETTRES

narrataire de l'exposé. Et le je se retranche derrière le il distancé
d'un auteur se désignant à la 3 e personne.

Interventions énonciatives
Le retrait partiel, à l'occasion du prologue, du y'e-narrateur

derrière un il n'empêche pas à vrai dire ce je d'intervenir à
plusieurs reprises au cours de l'exposé de l'enquête et des neuf
livres en lesquels elle a été répartie. Les différentes interventions
du narrateur, marquées linguistiquement par l'utilisation du
pronom de la 1re personne et par le présent, se laissent classer en
quatre catégories différentes:

— indications sur la nature du médium par lequel les
renseignements constitutifs de l'enquête sont parvenus au narrateur

(source visuelle, source auditive, autopsie);
— jugements véridictoires sur la valeur de « vérité » de ces

renseignements et sur le crédit qu'il convient de leur accorder;

— remarques (peu fréquentes) sur l'articulation de l'œuvre
elle-même (introduction d'une digression, reprise du fil narratif,
etc.);

— à de très rares occasions, jugements de valeur sur le
contenu des récits ou des informations rapportées.

Puisqu'il y va ici de l'attitude du narrateur face à la
constitution de son discours, face à son acte d'énonciation, seuls
les deux premiers types d'interventions énonciatives mentionnés
ici vont retenir notre attention. Les remarques portant sur la
forme et sur le contenu du discours constitué n'ont à cet égard
qu'une valeur secondaire.

Dans la perspective de l'énoncé de l'énonciation et de ses

marques, on parvient à distinguer chez Hérodote deux manières
de se situer par rapport au récit énoncé à travers son œuvre ; deux
modes distincts, mais susceptibles de se combiner. Dès le début
de son enquête, l'historien d'Halicarnasse rapporte, quant à la
recherche des causes du conflit entre Perses et Grecs, les lôgoi,
les discours des Barbares: «Voilà donc ce que disent Perses et
Phéniciens (taûta mén nun Pérsai te kai Pholnikes légousi) ». Cet
ancrage ou embrayage énonciatif concerne le plan temporel
(utilisation du présent) et le plan déictique (désignation de
l'énoncé), mais ni celui du sujet de l'énoncé (maintien du il), ni
celui de l'espace (maintien par la citation des Perses et des
Phéniciens d'un espace distancé par rapport à celui du je)\ ce



HÉRODOTE SUJET DE SON DISCOURS 33

caractère partiel de l'ancrage/embrayage énonciatif permet de
construire la fiction d'une transmission/transcription fidèle des

propos de la source citée et utilisée par le narrateur. De même
en va-t-il, par exemple, tout au long des fameux récits égyptiens,
en particulier dans le développement traitant de l'histoire
d'Egypte: le narrateur se tient à bonne distance et semble ne
faire que transcrire ce que disent ou ont dit les prêtres qu'il a
consultés. La subordination de l'énoncé au moment de cette
énonciation médiatisée par les prêtres est même si forte que le
récit est souvent rapporté à l'infinitif, dans une forme de discours
indirect14.

Il convient d'ajouter que, dans cette forme d'embrayage
énonciatif partiel, le il assumant le récit du narrateur ne
correspond qu'exceptionnellement à un individu dénommé;
comme source individuelle, Hérodote ne reconnaît guère
qu'Homère, Hécatée et Aristée de Proconnèse ; et encore l'œuvre
de ces deux derniers n'est-elle l'objet que d'une seule citation
dont l'historien s'empresse de réfuter le contenu15. Ailleurs,
Hérodote se limite à identifier le il du narrateur dont il suit le
récit avec un groupe — prêtres d'Egypte, prêtresses de Dodone
ou gens de l'endroit (epichorioi) tels que les Athéniens, les
Samiens ou les Scythes —, quand il ne se contente pas d'une
formule anonyme correspondant à un «on dit que» (légetai,
légetai lôgos)16. C'est donc à première vue le lôgos des autres —
logos impersonnel, à peine identifié, rarement individuel — qui
se dit à travers le lôgos d'Hérodote.

Toutefois le récit hérodotéen n'est pas pure transparence.
Aux récits qu'il a entendus et qui sont introduits dans un
embrayage énonciatif inachevé par le maintien de la 3 e

personne, Hérodote oppose fortement ce que sa propre vue lui a permis

de constater. Ces données de la perception visuelle, elles
apparaissent dans des énoncés assumés, dans un ancrage énonciatif

entier, par le je du narrateur. Si le il(s) est la personne du
témoignage auditif (ou aurai), le je est celle du témoignage visuel.
Dans un passage célèbre du livre II consacré à l'Egypte, le
narrateur opère un partage net entre, d'une part, les lôgoi fondés
sur le témoignage de sa propre vue {ma vue, eme ôpsis) et sur
celui de sa propre enquête {historié) et, d'autre part, les discours
qui correspondent à ce qu'il a entendu (ekouon). Les premiers
peuvent d'ailleurs fort bien se montrer compatibles avec les
seconds. Le témoignage visuel peut donc compléter le témoi-



34 ÉTUDES DE LETTRES

gnage aurai comme c'est le cas dans la description du Labyrinthe
construit par les « douze pharaons ». Et cette procédure n'est pas
réservée à l'enquête ethnographique ; elle est aussi valable pour
l'histoire, telle l'histoire la plus récente de l'Egypte où le
témoignage des prêtres et celui des hommes qui tombent
d'accord avec les prêtres peuvent être complétés par celui de la
vue de l'enquêteur (tes emes ôpsios)xl.

Ce je du témoignage visuel fait néanmoins preuve d'une
extrême discrétion et il renonce souvent à s'énoncer pour
s'effacer derrière le il de la description et du récit. On s'aperçoit
en fait que, dans ces interventions énonciatives concernant ses
sources d'information, le je du narrateur n'apparaît guère avec
un embrayage pronominal, temporel, spatial et déictique complet

qu'à une seule occasion : lorsqu'il s'agit pour le narrateur-y'e
de passer en quelque sorte le relais à un narrateur-// qui
assumera à son tour le récit. C'est le cas par exemple de
l'anecdote du repas offert aux Perses par les Thébains avant la
bataille de Platées, ce récit qu'Hérodote transcrit non sans avoir
indiqué qu'il le tient d'un certain Thersandre d'Orchomène:
«Ce qui suit (tâde), je l'ai entendu (ekouon) de la bouche de
Thersandre...; Thersandre disait (éphë) qu'il avait été invité,
etc.»18. Il y a donc ici combinaison enchaînée des deux
procédures d'embrayage — complète et partielle — susceptibles
d'introduire le récit d'Hérodote.

Mais on a dit qu'il arrive également au narrateur d'exprimer
un jugement sur le crédit à accorder au récit rapporté. Son
attitude, quand elle s'exprime énonciativement, connaît un large
éventail de réalisations. Elle peut prendre la forme du simple
refus d'accorder crédit au récit raconté: Hérodote estime que
quand les prêtres chaldéens lui racontent que le dieu vient en
personne dans son temple pour coucher auprès d'une femme
élue, leurs paroles ne sont pas dignes de foi (emoi ou pistà
légontes)19. Mais souvent le narrateur ajoute une ou plusieurs
preuves à son refus de croire en la vérité de tel ou tel récit qu'il
a recueilli. Quant à l'accusation lancée contre les Alcméonides
après la bataille de Marathon pour avoir invité par un signal
convenu les Perses et Hippias à prendre Athènes en contournant
le Cap Sounion, le narrateur s'insurge. Dans un embrayage
énonciatif complet, il prend nettement position: «Il s'agit pour
moi d'une chose surprenante et je n'accepte pas ce récit (thoma
dé moi kai ouk endékomai ton logon) ». Ce refus de croire est



HÉRODOTE SUJET DE SON DISCOURS 35

appuyé sur deux arguments. L'un concerne la vraisemblance :

ennemis déclarés et reconnus des tyrans, il n'est pas possible que
les Alcméonides aient favorisé un retour d'Hippias à Athènes.
L'autre revient à un jugement d'ordre moral: accuser les
Alcméonides, c'est les calomnier. Conclusion: «Je ne m'avance
pas plus loin ; la raison {lôgos) se refuse à accepter cet acte »20. Il
appartient par conséquent au lôgos de prendre le relais d'un je
pour lui permettre en définitive de suspendre son jugement.
Rejet d'un récit sans aucune argumentation et refus après une
démonstration avec preuves à l'appui peuvent d'ailleurs se
combiner. C'est par exemple le cas au début du livre III, dans
l'exposition des causes attribuées à l'intervention de Cambyse
contre Amasis, le pharaon d'Egypte. La version perse est citée
sans aucune intervention énonciative du narrateur qui délègue
son pouvoir de narration aux Perses eux-mêmes {hoûtômén nun
légousi Pérsaï). La version égyptienne n'est pas exacte {légontes
taûta ouk orthos légousi): elle contient des allégations contraires
aux coutumes perses. Une troisième version {légetai dè kai hôde
lôgos) enfin est simplement qualifiée de ou pithanôs : elle n'est
pas croyable21.

Mais on peut affirmer que dans le cas le plus fréquemment
représenté, le narrateur refuse de garantir le bien-fondé du récit
qu'il rapporte vis-à-vis du narrataire-énonciataire (lui-même
désigné par une forme impersonnelle); il s'abstient donc de
s'engager dans le contrat de véridiction qui caractérise d'habitude

toute narration22: au narrataire-énonciataire de le conclure
avec lui-même s'il consent à accorder son croire au contenu du
récit rapporté. Le je du narrateur indique, dans un embrayage
énonciatif entier, que, quant à lui, il suspend son adhésion et se
limite à transcrire (grâphô) tel quel le lôgos concerné. On se
souvient sans doute du passage célèbre où le narrateur laisse au
narrataire « quel qu'il soit » le soin de faire confiance ou non aux
legômena, aux dits des Egyptiens. Cette très rare adresse, par
l'intermédiaire d'un impératif à la 3 e personne, au narrataire, le
narrateur l'utilise pour mieux définir son rôle, par contraste:
quant à lui, il se borne à transcrire par écrit ce qu'il a entendu
dire aux uns et aux autres {tà legômena hup' hekästou akoei
grâphô). Mais on connaît moins le moment où le même
narrateur, à propos des différents récits circulant au sujet de
l'attitude adoptée par Argos face à Xerxès, s'affirme de manière
inhabituelle dans un rôle précis: «Quant à moi, je me dois de
rapporter ce que l'on raconte {légein tà legômena), mais y croire



36 ÉTUDES DE LETTRES

je n'y suis nullement tenu ; que cette maxime s'applique à tout
mon récit!»23 Si le narrateur intervient ici sous la forme je, c'est
pour affirmer sa fonction de simple transcripteur, son rôle de
simple intermédiaire entre des legômena, des dits qui se disent,
et le narrataire, destinataire de son travail de transcription, seule
instance habilitée à juger de la vraisemblance de ces récits
consignés par écrit.

Inutile de préciser que ces différentes interventions énoncia-
tives portant sur la véridiction se situent en règle générale après
le récit concerné alors que les interventions portant sur la nature
de la source utilisée le précèdent: celles-là répondent à celles-ci
comme, dans le schéma canonique de la narration, la phase de
sanction répond à la phase de manipulation. Il faut ajouter que
cette suspension finale du croire du ;'e-narrateur coïncide en
général avec l'aveu d'une impossibilité dans la vérification
oculaire personnelle; à Yakoe, à l'aurai, le vraisemblable; à

Y(aüt)opsis, à l'examen oculaire (et personnel), le vrai.
On sait d'ailleurs que les termes historié et historéô utilisés

par Hérodote pour désigner de manière spécifique son travail
d'enquêteur partagent avec le verbe oîda, 'je sais', une étymolo-
gie commune. De même que eidénai, c'est savoir pour avoir vu,
de même historeîn, c'est, étymologiquement au moins, enquêter
par le moyen de la vue. Oîda aussi bien que historéô dérivent de
la racine *wid (latin: videre) qui rattache ces deux vocables à
l'activité de la vision. Et le résultat sémantique de l'analyse
étymologique est confirmé par l'utilisation homérique d'un
substantif tel que histôr\ ce terme juridique désigne en effet, dans
la formulation d'un jugement ou la conclusion d'un pari,
l'arbitre, un arbitre à qui l'on fait appel parce qu'il sera le témoin
oculaire de l'accomplissement de l'acte juridique24. Contrairement

à ce que l'on pourrait attendre dans une culture encore
étroitement liée à une tradition orale, la vue suscite davantage de
confiance que l'ouïe! Mais revenons à la manière dont Hérodote
se dit et à l'attitude qu'il adopte face à ses propres dires.

L'héroïsation par le discours d'autrui
Dans la ligne de la poésie archaïque

En dépit des apparences, l'énoncé de l'énonciation hérodo-
téen ne nous éloigne guère, dans sa structure générale, de la
procédure couramment utilisée dans la poésie épique ou lyrique.
Le narrateur installe hors de lui-même, comme le poète archaï-



HÉRODOTE SUJET DE SON DISCOURS 37

que, l'instance qui le fait parler: Muses d'un côté, raconteurs de
récits de l'autre, presque toujours au pluriel. Le poète archaïque
laisse les Muses chanter à travers sa bouche ; l'historien transcrit
ce que lui ont dit les lôgioi ândres, les spécialistes du récit qu'il a
vus et écoutés avec attention. Cependant la manifestation
linguistique de cette instance dans l'énoncé de l'énonciation
montre que sa position sémantique s'est modifiée; ce changement

se marque surtout par le renoncement à l'emploi de la
2e personne et par l'abandon de l'adresse directe du sujet à une
entité divine qu'il ressentirait comme présente et active en
lui-même. Les marques de l'énonciation, par le passage du tu au
il et par l'éventuelle substitution du passé au présent (élegon au
lieu de légousi), ont donc tendance à s'effacer pour se confondre
avec personne et temps de l'énoncé narratif, du récit.

En dépit du recours à des moyens énonciatifs différents,
Hérodote-narrateur semble donc bien, dans un premier temps,
ne pas se démarquer fondamentalement du poète archaïque;
comme celui-ci, il se réclame d'une source d'information
extérieure, garantie du savoir véhiculé par le récit. En revanche
quand, au terme de ce récit, il s'agit éventuellement d'en
sanctionner la valeur de vérité, le je du narrateur reprend
souvent le rôle du judicateur pour confirmer ou au contraire
infirmer sur le mode interprétatif le crédit provisoire attribué au
narrateur-//^ au début du récit. Et quand le narrateur préfère ne
pas se prononcer, il attribue ce rôle de judicateur au narrataire,
c'est-à-dire, en définitive, à l'auditeur ou au lecteur de son récit.
Le caractère partiel de l'embrayage ou ancrage énonciatif qui
introduit le récit apparaît ainsi comme un indice de cette espèce
de sursis dans lequel se trouve sa vraisemblance avant une
sanction assumée par le je dans une procédure d'embrayage
énonciatif complet, quand cette sanction n'est pas laissée, dans
le même type de procédure, au narrataire-énonciataire.

Le je comme sujet de son propre récit à travers la projection
d'un ils et non plus d'un tu : effet du passage de l'oral à l'écrit? ou
de celui de la forme versifiée à l'emploi de la prose? Chez
Hérodote, certes, le grâphein s'est en effet substitué à Yaeldein ;

l'inscription a remplacé le chant. Mais dans la Théogonie
d'Hésiode déjà on constatait un renversement énonciatif analogue

à celui repéré chez Hérodote: non plus les Muses qui
chantent directement par la bouche du poète, mais un je qui
décrit ces divinités, mises en scènes à la 3e personne, à bonne
distance spatiale et temporelle, lorsque sur les hauteurs de



\

38 ÉTUDES DE LETTRES

l'Hélicon, elles enseignèrent au poète son chant. Parmi les

mensonges et les vérités que savent conter les filles de Zeus, c'est
en définitive le poète qui opte pour les discours vrais25. Il ne faut
pas oublier qu'en plein Ve siècle, l'écriture n'apparaît encore
que comme un moyen technique et mnémonique — devenu il
est vrai indispensable — pour donner un support matériel à un
logos dont la communication est essentiellement orale. L'œuvre
d'Hérodote est à peine lue ; elle est écrite pour être dite dans des
«conférences» publiques à l'occasion des grands rassemblements

athéniens ou panhelléniques26. Dans ces conditions,
l'étonnant développement de l'autonomie du je face à la source
(supposée) de la parole poétique est fort probablement assez
indépendant de l'utilisation progressive de l'écriture.

L'assimilation des dits d'autrui
En revanche la substitution, entre la fin du VIIIe siècle et le

Ve, au vous des Muses du ils/lôgos apparaît comme beaucoup
plus significative : marque probable de la percée du document,
même s'il n'est pas encore défini comme tel; percée d'un
discours assumé par un ils collectifen dépit des actes de sanction
dont il est parfois l'objet de la part du je. Ce je, tout en montrant
les signes de son autonomie, se constitue ainsi dans et par les
lôgoi des autres ; quitte à s'en distancer à l'occasion. Sans oublier
que la plupart de ces discours sont oraux, transmis de bouche à
oreille27.

La permanence d'une instance extérieure et de la garantie
qu'elle représente permet ainsi à l'enquête hérodotéenne de se
substituer à l'épopée tout en remplissant le même objectif:
garder en mémoire les hauts faits des hommes. En revanche,
chez Hérodote, cette instance n'est plus définie sémantiquement
par une figure qui n'est que la projection du je dans un tu de
nature divine; elle reçoit au contraire les traits de ce ils des
spécialistes du récit, un ils qu'on aurait tort d'assimiler à un eux
extérieur au je, prétendue incarnation de son altérité28. Grâce
aux procédures d'embrayage énonciatif partiel décrites, le ils
s'énonce à travers le je et il faut l'intervention explicite du
narrateur dans l'un de ses rares actes de sanction de la valeur de
vérité des lôgoi pour que ce ils soit rejeté du côté de l'autre.

Le je/tu (nous) de la poésie épique, puis lyrique conférait aux
règles éthiques sous-tendant le récit une validité limitée à la
communauté à laquelle s'adressait le poème. Le je/ils hérodo-



HÉRODOTE SUJET DE SON DISCOURS 39

téen élargit le champ d'application de cette validité pour lui
conférer une sorte d'universalité ; Grecs et Barbares sont finalement

soumis, dans leurs actions, aux mêmes déterminations:
limites imposées par le destin, revers de fortune, jalousie des
dieux, aveuglement portant à l'injustice. Le rejet dans l'altérité
ne concerne, dans la description ethnographique, que les
populations occupant les marges de Yoikouménë, les extrémités du
monde habité. Pour se convaincre de cette assimilation presque
entière de l'autre au même, en ce qui concerne en tout cas les
motivations de l'action et le sens attribué à l'événementialité
historique, il suffit d'écouter Cyrus le Perse dans le discours
même qui conclut l'œuvre d'Hérodote: à terre rude, guerrier
valeureux; l'aspiration aux richesses conduit tout droit à l'esclavage29.

Est-il possible pour un Barbare de mieux parler grec?

Hérodote historien et poète
Ainsi au moment même où le cadre restreint de la cité

s'élargit dans 1'«empire» athénien, c'est probablement dans ce
passage énonciatif du je/tu/nous au ils, dans ce passage du
collectif limité, centré sur la source de l'énonciation, au quasi
universel que se constitue l'histoire. Voilà bien — semble-t-il —
le discours historique dans sa forme canonique, ce « discours à la
troisième personne » qui établit un échange entre les morts et les
vivants selon la définition formulée par M. de Certeau, ce
discours qui est « connaissance par documents » pour la compléter

par la formulation de P. Veyne30: en limitant les interventions

du je, le discours historique gomme l'ancrage énonciatif
complet du narrateur pour se fixer sur la procédure partielle
d'embrayage que représente la citation du «document». Si la
narration de YEnquête reste fidèle à la visée épique en
continuant à se donner une garantie extérieure, la forme linguistique
et le rôle énonciatif qu'assume désormais ce destinateur font
basculer le récit du côté du discours historique.

Il n'y a plus dès lors à s'étonner que dans le prologue de
YEnquête, le narrateur apparaisse à la 3e personne, assumant
comme non-personne la non-personne de ses sources et fondant
par là même les prétentions universalistes de l'histoire,
indépendamment de celui qui la construit et qui l'énonce. De là
probablement l'attitude attentiste qu'adopte Hérodote tout au
long de son lôgos quant au crédit que mérite ce récit: à son
récepteur, à son énonciataire de juger de la vraisemblance du



40 ÉTUDES DE LETTRES

récit ainsi formulé. Mais, en contre-partie, par l'utilisation du
présent et du déictique hede (équivalent de voici), l'historien
d'Halicarnasse retire aux discours qu'il a entendus leur position
distancée dans l'espace et dans le temps pour les situer dans le
/ogos-objet qu'il présente, ici et maintenant. Ces dits-là (taûta)
qu'ils lui racontaient (élegon ; imparfait) là-bas (en Egypte ou sur
les côtes du Pont-Euxin), le narrateur les expose (apôdexis) sous
nos yeux, ou plutôt à nos oreilles. Et ce récit attribué par le
narrateur à Hérodote, c'est finalement « mon » récit d'auteur qui
parle et énonce dans la même perspective «mémorialiste»
qu'Homère et ses collègues rhapsodes ou Pindare et les chantres
des exploits olympiques.

En somme, à partir de la poésie homérique et jusqu'à
Hérodote, on assiste dans l'énoncé de l'énonciation de la
littérature grecque à un double mouvement. D'une part on voit
se définir une certaine autonomie du je en correspondance
probable avec l'auto-identification du narrateur qui commence
à se nommer dans une sphragis. Si le je de la poésie épique, dans
la mesure où il ne reçoit pas de nom propre, peut être assumé par
tout aède qui reprend et récite le poème concerné, en revanche le
je de la poésie lyrique est centré sur un contexte de communication

plus précis, un contexte qui a tendance à recevoir une
manifestation énonciative dans l'énoncé poétique ; le narrateur
se nomme dès lors volontiers dans les marges de ce processus, à
la 3e personne, laissant apparaître le poème, dans une exécution
à laquelle il ne participe pas forcément, comme produit artisanal
offert à un commettant et à un public précis. D'autre part, dans
le passage du tw-Muses au ils des lôgioi andres, un Hérodote
renoue en quelque sorte avec la tradition plus universaliste de la
poésie épique: il y a donc élargissement, mais sur des bases
« documentaires » tout à fait nouvelles, de la portée énonciative
du discours littéraire; cet élargissement se traduit notamment
par un effacement relatif de la source d'énonciation dans
l'énoncé31.

De là les innombrables hésitations classificatoires dont
Hérodote et son œuvre ont été l'objet chez les historiens de la
littérature. Hérodote est peut-être le père de l'histoire, mais il est
en tout cas également un poète, au sens étymologique du terme,
un poiëtes32. Son œuvre ne remplit-elle d'ailleurs pas, dans sa
partie «historique», le dessein épique de VIliade et, dans ses
développements «ethnographiques», la visée exploratrice des

marges de Yoikouménë propre à VOdyssée!



HÉRODOTE SUJET DE SON DISCOURS 41

Marathon, création littéraire
Et pourtant, en dépit des aspects poétiques que révèle

l'énoncé de l'énonciation propre à l'Enquête de l'historien
d'Halicarnasse, on n'a pas hésité à utiliser l'œuvre d'Hérodote
comme source historique. Il est vrai que pour un épisode tel que
celui de la bataille de Marathon — pour la conception traditionnelle

de l'histoire, l'événement « historique » par excellence —,
le récit du logographe d'Halicarnasse constitue notre document
le plus ancien, et finalement, si l'on excepte quelques épigraphes,

notre source unique.
Par ailleurs, toutes les tentatives de reconstruire le déroulement

de la bataille selon les critères de la description historique
moderne ont été régulièrement condamnées à l'échec. Quel était
le nombre des soldats engagés de chaque côté? Quel fut le rôle
joué par la cavalerie perse, pourtant mentionnée à plusieurs
reprises avant la description de la bataille? Où se situaient à

l'époque classique les marais dans lesquels les Perses se seraient
embourbés? Comment les hoplites athéniens, lourdement
armés, ont-ils pu courir sur près de deux kilomètres avant
d'engager le corps-à-corps?33 Autant de questions destinées à

l'aporie; et pour cause! Ce qu'Hérodote nous présente, ce n'est
pas la description d'un événement militaire, ni même celle d'une
stratégie, mais c'est une mise en scène savamment équilibrée.
L'armée athénienne est disposée selon l'ordre prescrit avec, à
chacune de ses ailes, deux points forts: le polémarque d'un côté,
le corps d'armée des Platéens de l'autre. Le front sur lequel elle
se déploie est exactement égal à celui de l'armée perse, pourtant
beaucoup plus nombreuse. Comme prévu, au moment du choc,
le centre du front grec cède, ce qui permet fort heureusement
aux deux ailes mises en place une manœuvre d'encerclement
de l'armée adverse. Manœuvre d'autant plus opportune que
le centre de l'armée barbare est précisément occupé par un
contingent de soldats perses. La folie {manie) dont les Perses
taxent les Athéniens quand ils les voient monter à l'assaut trouve
sa contre-partie dans le sentiment qui anime en fait ces derniers
à ce moment; il est l'exact contraire de celui dont les Grecs
étaient d'habitude saisis dès qu'on leur parlait des Barbares : pas
de phôbos, pas de peur panique. C'est alors la fuite des Perses
jusqu'à leurs vaisseaux. Du côté grec n'ont péri que des agathoi
et des onomastoi, des braves dont la mort sur le champ de



42 ÉTUDES DE LETTRES

bataille a parachevé le renom; «belles morts» qui répondent
aux «beaux» sacrifices qui ont inauguré l'engagement.

Indépendamment du processus d'idéalisation du haut fait de
Marathon et de son utilisation idéologique et politique déjà dans
le courant du Ve siècle, l'engagement des Grecs contre les
Barbares raconté par Hérodote devient, sur le mode épique, une
chorégraphie aux mouvements équilibrés, digne sans doute des
plus belles évolutions des chœurs tragiques dans Yorchestra du
théâtre d'Athènes34. Hérodote, metteur en scène du passé récent
de la cité et de toute l'Hellade, est sans conteste un poète
avisé.

L'historien comme processus de construction
symbolique

Mais — se demandera-t-on dès lors — si, auprès de ceux qui
constituent pour nous ses témoins les plus proches, la réalité des
Guerres Médiques est aussi insaisissable, à quoi bon continuer à
entourer de notre sollicitude notre passé classique? A quoi bon
cette longue entreprise de récupération d'une culture antique
qui nous échappe dans les péripéties les plus fondamentales de
son histoire? C'est que de même qu'on a longtemps et vainement
cherché dans les grands mythes grecs les traces d'une première
histoire de l'Hellade, une histoire tout à fait étrangère à leur
nature, de même continue-t-on à poser aux textes littéraires que
la tradition nous a livrés sous forme fragmentaire des questions
auxquelles, par essence, ils ne sont pas susceptibles de répondre.
Il est aussi vain de vouloir forcer la foisonnante production
textuelle des Grecs à entrer dans nos propres catégories génériques

que de prétendre se faire à travers les tragédies d'Euripide
une image de la condition de la femme athénienne au Ve siècle.
Hérodote n'est ni un historien de métier, ni un auteur moderne.
En soustrayant aux effets destructeurs du temps le passé glorieux
de la Grèce, il transpose les actes de l'homme pour les élever,
comme le fait Homère, au rang de hauts faits dignes d'être
remémorés. Ce travail d'héroïsation, auquel les Perses sont
soumis aussi bien que les Grecs, correspond à une appropriation
idéologique que l'on retrouve dans la description « ethnographique

» des peuples qui, de près ou de loin, ont pris part à l'action.
C'est, en dehors de toute projection anachronique, ce long
travail de reformulation et d'élaboration signifiante dans le sens
de la fiction imaginative et spéculative que l'historien de la
littérature classique peut risquer de mettre à jour. Comme



HÉRODOTE SUJET DE SON DISCOURS 43

l'anthropologue face aux manifestations mythiques ou rituelles,
celui-ci se trouve confronté à l'un des produits les plus
complexes du processus de construction symbolique et de son jeu
subtil d'écho, de réverbération et de renvoi métaphoriques. A lui
d'en démêler l'écheveau!35

Claude CALAME.

NOTES

1 Voir par exemple, études prises au hasard dans la production récente,
pour Sappho: Guido Bonelli, « Saffo 2 Diehl 31 Lobel-Page», Ant. Class. 46,
1977, pp. 453-494 ou Wolf-Lüder Lübermann, «Überlegungen zu Sapphos
«Höchswert»», Ant. u. Abendl. 26,1980, pp. 51-74, et pour Théocrite: Netta
Zagagi, « Self-Recognition in Theocritus' Seventh Idyll», Hermes 112, 1984,
pp. 427-438 ou le chap. I, § 7 de l'étude de Ulrich Ott, Die Kunst des
Gegensatzes in Theokrits Hirtengedichten, Hildesheim - New York, Olms,
1969 (pp. 138-173).

2Cf. LeifBergson,«Herodot 1937-1960»,Lustrum 11,1966,pp. 71-138.
3 Cic. Leg. 1,1,5. Voir chez les contemporains le titre de l'ouvrage de John

Myres, Herodotus father ofHistory, Oxford, Univ. Press, 1953 et le sous-titre
de l'ouvrage classique de Max Pohlenz, Herodot. Der erste Geschichtsschreiber
des Abendlandes, Leipzig, Teubner, 1937.

4 Sur Ctésias de Cnide, successeur et critique d'Hérodote, cf. Felix Jacoby,
«Ktesias», Realenc. Alt.-Wiss. XI. 2, Stuttgart, Metzler, 1922, coll. 2032-
2073 (col. 2050 ss.). Pour les Modernes, à partir de VApologia pro Herodoto
publiée par H. Estienne en 1566, voir Arnaldo Momigliano, «The Place of
Herodot in the History of Historiography », History 43, 1958, pp. 1-13 (repris
dans La storiografia greca, Torino, Einaudi, 1982, pp. 138-155); récemment
on a cependant à nouveau été sensible aux qualités d'historien d'un Hérodote
dont l'œuvre est malheureusement et anachroniquement mesurée à l'aune de
critères valables pour l'écriture contemporaine de l'histoire: cf. à ce propos
Franz Hampl, «Herodot. Ein kritischer Forschungsbericht nach methodologischen

Gesichtspunkten», Grazer Beiträge 4, 1975, pp. 97-136.
5Aristote, Gen. An. 3, 756a 6: Hérodote est un puûoXôyoç, lui qui

rapporte (2, 93), à propos de la conception et de la reproduction chez les
poissons, un Xôyoç naïf et répété par tous.

6 « Entre oralité et écriture : énonciation et énoncé dans la poésie archaïque

grecque», Semiotica 43, 1983, pp. 245-273 et «Enonciation: véracité ou
convention littéraire? L'inspiration des Muses dans la Théogonie», Actes
sémiotiques. Documents IV. 34, 1982 (repris dans Le récit en Grèce ancienne.
Enonciations et représentations de poètes, Paris, Méridiens, à paraître).

7 Sur le rôle des Muses comme détentrices de la mémoire littéraire et
comme inspiratrices des poètes dans une tradition à caractère essentiellement
oral, cf. en dernier lieu Michèle Simondon, La mémoire et l'oubli dans la



44 ÉTUDES DE LETTRES

pensée grecque jusqu'à la fin du Ve s. av. J.-C., Paris, Belles-Lettres, 1982,
p. 103 ss.

8 Hes. Op. 10 et Theog. 25, Theogn. 19 ss., Alcm. fr. 39 Page 91 Calame,
Phocyl. fr. 1 ss. Gentili-Prato, etc.

9 Sur le passage progressif à l'utilisation de l'écriture dans le processus de
composition du poème et sur la valeur artisanale que les Grecs de l'époque
archaïque finirent par conférer au produit littéraire, cf. notamment Jesper
Svenbro, La parole et le marbre. Aux origines de la poétique grecque, Lund,
Studentlitteratur, 1976, p. 186 ss. et Bruno Gentiii, Poesia e pubblico nella
Grecia antica da Omero al V secolo, Roma - Bari, Laterza, 1984, p. 3 ss.

10 Voir par exemple Horn. Od. 8, 73 où la Muse, inspirant Démodocos,
invite l'aède phéacien à chanter les k7.8<x àvôpwv qui correspondent dans ce cas
à la querelle opposant Achille à Ulysse ; cf. aussi II. 9,189 et Od. 1,338. L'idée
du chant qui soustrait les hauts faits des hommes à l'oubli pour en faire des

œuvres monumentales a surtout été développée dans la poétique pindarique:
cf. par exemple Pind. Pyth. 3, 110 ss. et le commentaire de Henry R.
Immerwahr, « Ergon : History as a Monument in Herodotus and Thucydides »,
Amer. Journ. Philol. 81, 1960, pp. 261-290.

l} Pour les Hymnes homériques, voir par exemple l'emploi du verbe
pipvflOKopcu dans h. Ap. 1 et h. Horn. 7,2. Sur la fonction de Mémoire dans la
poésie archaïque, cf. supra n. 7.

12 Si pour Felix Jacoby, « Herodotus», Realenc. Alt.-Wiss., Suppl. II,
Stuttgart, Metzler, 1913, coll. 205-520 (col. 235), la recherche de la cause porte
uniquement sur le bref récit légendaire de la confrontation entre Grecs et
Perses qui suit immédiatement le prologue, en revanche Hans-Friedrich
Bornitz, Herodot-Studien. Beiträge zum Verständnis der Einheit des
Geschichtswerk, Berlin, de Gruyter, 1968, p. 139 ss., a bien montré la valeur de
responsabilité morale et juridique impliquée par l'emploi du terme amr|. Mais
il n'insiste pas suffisamment sur le fait que ce sens n'est nullement incompatible

avec celui de 'cause' : on comparera à ce propos Pind. Ol. 1,35 à Nem. 7,
11. Celui qui est l'initiateur du conflit en est aussi le responsable (erreur à ce
propos chez Michèle Giraudeau, Les notions juridiques et sociales chez
Hérodote, Paris, De Boccard, 1984, p. 93 ss., qui lie anachroniquement l'idée
de responsabilité contenue dans anirj à celle de volonté de l'individu, sans voir
que chez Hérodote cette « volonté » est en général fortement conditionnée par
l'intervention de la divinité!).

13 Sur le sens de ces mots, voir l'analyse de Hartmut Erbse, «Der erste
Satz im Werke Herodots» in Festschrift Bruno Snell, München, Beck, 1956,
pp. 209-222 (p. 211 : «Der (im vorliegenden Buch realisierten) Darlegung der
Erkundung»),

14Hdt. 1, 5, 1 et 3; 2, 99, 2; 2, 107, 1 ; 2, 136, 1 et 2, etc.
15Homère cité comme source: Hdt. 2, 116 et 4, 29; Hécatée: 6, 137;

Aristée : 4,13 et 16. On trouvera encore en 4,32 s., à propos des Hyperboréens,
la citation d'une tradition attribuée à Hésiode et aux Epigones.

16 On verra par exemple Hdt. 2, 52; 5, 63, 1 ; 3, 46, 16; 4, 2,20; 1, 96, 6,
etc.; on trouvera chez Jacoby, art. cit. n. 12, col. 395 ss., une liste exhaustive
des différents sujets — en général collectifs — qu'Hérodote attribue aux récits
qu'il dit rapporter. Sur la nature probablement fictive de ces indications
concernant ses propres sources, on verra les conclusions de l'étude de Detlev



HÉRODOTE SUJET DE SON DISCOURS 45

Fehling, Die Quellenangaben bei Herodot. Studien zur Erzählkunst Herodots,
Berlin - New York, de Gruyter, 1971, p. 179 ss.

17 Hdt. 2,99,1 s. ; cf. aussi 2,29,1 où l'autopsie est opposée à l'enquête par
l'ouïe: on constate donc que l'activité de l'icrtopEÏv recouvre aussi bien
l'enquête par la vue que la recherche à travers l'ouï-dire. Sur la compatibilité
de ces deux modes de l'information, cf. 2, 147, 1 et 148, 1 ss. On verra à ce

propos le commentaire de François Hartog, Le miroir d'Hérodote. Essai sur la
représentation de l'autre, Paris, Gallimard, 1980, p. 271 ss. et celui de Guido
Schepens,L"autopsie'dans la méthode des historiens du Ve siècle avant J.-C.,
Bruxelles, Palais der Akademien, 1980, p. 54 ss.

18 Hdt. 9,16,1 ; cf. 3,55,2 et 4,76,6, passages où Hérodote cite également
une source (orale) correspondant à un individu; l'historien l'identifie en le
désignant de son nom propre.

19 Hdt. 1, 182, 1. D'autres passages où le récit rapporté est déclaré où
ntûavôç sont cités par Hartog, op. cit. n. 17, p. 303 s. ; Hartog a cependant tort
d'associer au terme grec pùûoç le récit auquel Hérodote refuse d'accorder sa
confiance: c'est un anachronisme!

20 Hdt. 6, 121, 1, 123, 1 et 124, 2. Il faut aussi signaler à ce propos le
passage, unique en son genre, où le narrateur, dans un embrayage énonciatif
complet, affirme une opinion (yvmpri) personnelle sur certains événements en
dépit des inimitiés que cet avis pourrait lui attirer; ce jugement — ajoute le
narrateur — correspond pourtant à la vérité (àir|ûéç): 7, 139, 1. Cette
affirmation si inhabituelle chez Hérodote n'est en fait pas l'objet d'un hasard:
elle prend place à la veille de l'intervention de Xerxès en Grèce continentale,
au moment où il va s'agir de soumettre à l'épreuve des faits l'hypothèse,
centrale chez Hérodote, que les Athéniens sont les sauveurs de la Grèce.
L'historien s'engage donc pour une fois personnellement pour soutenir une
thèse précise, probablement face à un public déterminé.

21 Hdt. 3, 1, 5 ainsi que les chap. 2, 2 et 3, 1.
22 Sur la notion de contrat de véridiction narratif, cf. Algirdas J. Greimas et

Joseph Courtés, Sémiotique. Dictionnaire raisonné de la théorie du langage,
Paris, Hachette, 1979, p. 417 s.

23 Hdt. 2, 123, 1 et 7, 152, 3; cf. aussi 4, 16, 2; 4, 195, 2; 6, 53, 1, etc.
24 Sur cette analyse des termes icrtopeïv et oiôa, on verra Emile Benveniste,

Le vocabulaire des institutions indo-européennes II, Paris, Minuit, 1969,
p. 173 s., Pierre Chantraine, Dictionnaire étymologique de la langue grecque
III, Paris, Klincksieck, 1974, p. 779 s. et Bruno Snell, Der Weg zum Denken
und zur Wahrheit. Studien zur frühgriechischen Sprache, Göttingen, Vanden-
hoeck u. Ruprecht, 1978, pp. 26 ss. et 36 ss., avec, pour Hérodote, les

remarques de Hartog, op. cit. n. 17, p. 272 ss. Cf. Hdt. 2,99,1 où l'activité de la
iaxopiq est explicitement liée à la ovyiç, et 2, 118, 1 où le résultat des enquêtes
faites par les Egyptiens auprès des protagonistes mêmes de l'histoire concernée
correspond à un savoir (eiôévai).

Sens plus général de kuopéco en 1, 56, 1 (Crésus); 2, 19, 3; 2, 113, 1,
etc.

25 Hes. Theog. 22 ss.; cf. la deuxième étude citée n. 6.
26 Voir notamment les témoignages de Eus. Chron. Ol. 83, 4 (I, p. 106

Schöne), Luc. Hdt. 1, Sud. s. v. ©oukuôîôtiç (0 413 Adler); sur les différents
modes de communication des premiers ouvrages grecs d'« histoire », cf.



46 ÉTUDES DE LETTRES

Arnaldo Momigliano, «The historians of the classical world and their
audience», Ann. Scuola Norm. Sup. Pisa III. 8, 1978, pp. 59-75 (repris dans
Yop. cit. n. 4, pp. 106-124) et Bruno Gentiii e Giovanni Cerri, Storia e biografia
nelpensiero antico, Roma - Bari, Laterza, 1983, p. 9 ss. (avec de nombreuses
références bibliographiques pour des études sur la diffusion du livre et de la
lecture à Athènes au Ve siècle). Wolfgang Rosier, «Alte und neue Mündlichkeit.

Über kulturellen Wandel im antiken Griechenland und heute», Alt-
sprachl. Unterricht 28, 1985, pp. 4-28 (p. 20 ss.), présuppose même une
rédaction écrite qui ne serait intervenue qu'après les conférences orales de
l'historien. Ce rejet de l'utilisation de l'écriture dans la phase ultime de
composition de l'œuvre est toutefois en contradiction avec l'affirmation de
Rosier selon laquelle les prises de position critiques, qui sont assez nombreuses
chez Hérodote, constitueraient l'un des signes majeurs d'une production
littéraire écrite.

27 Sur la nature souvent orale des sources d'Hérodote, cf. James A.S.
Evans, Herodotus, Boston, Twayne, 1982, p. 145 ss., Kenneth H. Waters,
Herodotos the Historian. His Problems, Methods and Originality, London -
Sydney, Croom Helm, 1985, p. 76 ss. et Simondon, op. cit. n. 7, p. 260 ss.;
Simondon appuie sa démonstration notamment sur les passages où le
narrateur fait référence à sa propre mémoire : Hdt. 6, 55 ; 7,96,1 et 99,1 ; 8,85,
3, etc.

28 On ne peut donc pas affirmer qu'Hérodote est « le seul sujet de
l'énonciation » comme le prétend Hartog, op. cit. n. 17, pp. 368 et 372, ni qu'il
est «le traducteur de la différence» (ibid. p. 369).

29 Hdt. 9, 122, 3.

30Michel De Certeau, L'écriture de l'histoire, Paris, Gallimard, 1975,
p. 60 s. On notera que chez Hérodote, contrairement à la définition de l'histoire
traditionnelle donnée par De Certeau à la suite de Roland Barthes («Le
discours de l'histoire», Social Science Information VI. 4, 1967, pp. 65-75),
l'énoncé est assumé par un «sujet», mais un sujet-f/s qui ne coïncide pas
avec le narrateur: quelqu'un est tout de même là «pour assumer l'énoncé»
(Barthes, art. cit., p. 71)!

Sur l'écriture d'une histoire érudite à partir de «documents», cf. De
Certeau, op. cit., p. 84 ss. et Paul Veyne, Comment on écrit l'histoire, Paris,
Seuil, 1971, p. 14 s.

31 C'est dans ce sens uniquement qu'il est possible d'apporter une réponse
à la question récemment posée par Wolfgang Rosier, « Persona reale o persona
poetica? L'interpretazione del 'io' nella lirica grecaarcaica», Quad. Urb. Cult.
Class. 48, 1985, pp. 131-144. Le je ne peut donc pas être considéré comme le
seul indice de l'éventuelle coïncidence d'un auteur avec le narrateur qui
s'énonce.

32 Sur les aspects littéraires de la fiction narrative construite par Hérodote,
on lira les remarques de Waters, op. cit. n. 27, p. 61 ss., et sur quelques-unes des
grandes catégories fondant l'organisation de l'édifice hérodotéen dans son
aspect autant historique qu'anthropologique, on verra les réflexions de James
Redfield, «Herodotus the Tourist», Class. Philol. 80, 1985, pp. 97-118.

L'illusion du discours historique prétendant confondre dans un « effet de
réel» le signifié avec le réfèrent a déjà été dénoncée par Barthes, art. cit. n. 30,
p. 72 ss. ; voir aussi à ce propos les remarques préalables de Paul Ricœur,
Temps et récit I, Paris, Seuil, 1983, p. 122 ss.



HÉRODOTE SUJET DE SON DISCOURS 47

33Hdt. 6, 111-114. Sur les interprétations des historiens modernes, cf.
Reginald Macan, Herodotus. The Fourth, Fifth and Sixth Books II, London,
Macmillan, 1895, p. 149 ss., Walter W. How and Josef Wells, A Commentary
on Herodotus II, Oxford, Clarendon Press, 1912, p. 353 ss., et plus récemment
William K. Pritchett, « Marathon », Univ. ofCalif. Publ. in Class. Archaeol. 4.
2, 1960, pp. 137-190 et «Marathon revisited» in Studies in Ancient Topography

I, Berkeley - Los Angeles, Univ. ofCalifornia Press, 1965, pp. 83-93, ainsi
que Nicholas G. L. Hammond, « The Campaign and the Battle of Marathon »,
Journ. Hell. Stud. 88, 1968, pp. 13-57 (repris dans Studies in Greek History,
Oxford, Univ. Press, 1973, pp. 170-250).

Sur les difficultés qu'en général ont éprouvées les critiques contemporains
à faire d'Hérodote un historien moderne, cf. l'article de Hampl cité n. 4.

34 Sur l'idéalisation progressive de la bataille de Marathon, on verra Pierre
Vidal-Naquet, «La tradition de l'hoplite athénien» in Jean-Pierre Vernant
(ed.), Problèmes de la guerre en Grèce ancienne, Paris - La Haye, Mouton,
1968, pp.161-181 (repris dans Le chasseur noir. Formes depensée etformes de
société dans le monde grec, Paris, Maspero, 1980, pp. 125-149) et Nicole
Loraux, L'invention d'Athènes. Histoire de l'oraison funèbre dans la cité
classique, Paris - La Haye, Mouton, 1981, p. 157 ss. ; pour la difficulté de la
reconstruction factuelle de cette bataille, cf. Pierre Ducrey, Guerre et guerriers
dans la Grèce antique, Paris, Payot, 1985, p. 75 ss.

Pour l'art de la mise en scène de type tragique chez Hérodote, on verra les
suggestions de Myres, op. cit. n. 3, p. 76 ss.

Une démonstration dans le sens proposé ici, portant précisément sur la
technique narrative, a été présentée par André Hurst à propos de « La prise
d'Erétrie chez Hérodote (6, 100-101)», Mus. Helv. 35, 1978, pp. 202-211.

Quant à l'aspect littéraire du discours historique en général, les élèves de
nos écoles ne s'y trompent pas qui, à l'occasion d'une enquête récente conduite
dans quelques classes valaisannes et vaudoises, n'hésitent pas à rapprocher
l'histoire de la littérature plutôt que d'une science telle que la géographie ou la
biologie: cf. Des Routes de l'Histoire 2, 1985, p. 33.

35 Une partie de ces réflexions ont été présentées comme leçon inaugurale
à la Faculté des Lettres le 23.10.85. Voici les considérations plus personnelles
qui la concluaient:

«Mais comment parler du passé et de notre relation au passé sans se
pencher sur son propre passé, un geste qui fait à vrai dire partie intégrante
de l'exercice d'apparat que représente la leçon inaugurale? Même quand il
s'agit d'un passé vécu et surtout quand il s'agit du passé vécu par le
narrateur lui-même, il est vain de vouloir gommer les effets de l'idéalisation

et de la transposition métaphorique.
De l'enseignement de François Lasserre, la mémoire recrée, en plus de

la sévérité destinée à domestiquer des Collégiens, l'exigence de rigueur et
d'exhaustivité destinée, dans une tradition très romande, à dissimuler les
effets de l'ampleur de vue profondément humaniste : itinéraire qui nous
conduit des douze sens de cbç et des treize formes/sens de r| à la flânerie
prétouristique sur les sites les plus attachants de la Grèce et à la lecture
encyclopédique de la poésie épique. De celui d'André Rivier, la mémoire
retient le plaisir avide d'insérer VOrestie d'Eschyle ou les Bacchantes
d'Euripide dans un débat d'idées du plus haut niveau: la littérature
grecque devient manière de concevoir et d'élaborer des formes de pensée



48 ÉTUDES DE LETTRES

fondamentalement originales. De celui de Bruno Gentili enfin, elle
représente, dans l'intérêt pour les perspectives ouvertes par l'anthropologie,

l'engagement virulent pour la réalité de l'éros sapphique ou celle
d'une métrique souple contre les conceptions desséchées et
pseudopositivistes qu'affectionne une philologie technocrate et néanmoins fort
poussiéreuse.

Il faudrait aussi parler de l'ascèse du travail d'analyse sémantique
requis par la collaboration au Lexique de la poésie épique grecque de
Hambourg. Il faudrait surtout citer les stimulations déterminantes reçues
des différents enseignements dispensés dans le cadre de ce qui était encore
l'Ecole Pratique des Hautes Etudes: de l'histoire des catégories de la
pensée grecque aux arcanes de la sémiotique en passant par le foisonnement

d'idées et le renouvellement des méthodes favorisées par l'explosion
intellectuelle de Mai 68.

Mais nous voici revenus, dans une structure annulaire plagiant
malhabilement la poésie grecque archaïque, à notre propos de départ: la
place que tient la méthode dans l'approche renouvelée d'un domaine de
recherche traditionnel. C'est donc le moment de conclure et de passer sans
embrayage à l'occasion sympotique de ce trop long exercice énonciatif. »

C. C.


	Hérodote sujet de son discours : littérature ou histoire?

