Zeitschrift: Etudes de Lettres : revue de la Faculté des lettres de I'Université de

Lausanne
Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres
Band: - (1986)
Heft: 2
Artikel: ¢, Bartolomé de las casas discipulo de Raimundi Lulio?
Autor: Sugranyes De Franch, Ramon
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870831

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-870831
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

{ BARTOLOME DE LAS CASAS
DISCIPULO DE RAIMUNDO LULIO?

Raimundo Lulio, «procurador de los infieles» del siglo XIII y Bartolomé de
Las Casas, «procurador de los indios» del siglo XVI, fueron dos espiritus de
filiacion filoso6fica y teol6gica diferente pero hermanados en su apasionado
intento de conjugar evangelizacion y dignidad humana.

éSe inspir6 el P. Las Casas en la obra del misionero catalan a través de un
conocimiento directo de la misma? El presente articulo no s6lo demuestra que
existen varias y evidentes analogias textuales sino que, ademas, aduce razones de
orden histérico que permiten conjeturar «con muchos visos de probabilidad»
que el joven clérigo Bartolomé de Las Casas leyera la obra de Lulio en 1516,
durante su larga estancia en la corte con motivo de su entrevista con el Regente
Cardenal Cisneros.

1. Durante muchos afios he ensefiado en mi catedra, al hablar
de los historiadores de Indias, que el mayor honor para Espafia en
su empresa colonizadora de Ameérica fue la gallardia con que Bar-
tolomé de Las Casas se atrevi6 a juzgar tan duramente a los con-
quistadores. Y que en la corona imperial de Carlos V brilla con un
claro fulgor la decision que tomo el 16 de abril de 1550, hacién-
dole caso al «Procurador de los indios», de convocar en Vallado-
lid una junta de te6logos y letrados para que deliberasen «bajo
qué condiciones los pueblos del Nuevo Mundo podran seguir
siendo subditos de Su Majestad, sin que su Real conciencia sufra
de ello»!.

Tales consideraciones vienen especialmente al caso ahora que,
a siete afios del quinto centenario de la llegada de Cristobal Colon
a las Islas Lucayas (12 de octubre de 1492), resurge con mayor
vigor la polémica alrededor de la significacion historica de tan
magno acontecimiento. Una polémica que los prejuicios ideologi-



4 ETUDES DE LETTRES

cos y las pasiones nacionalistas pueden llevar hasta la estéril discu-
sion acerca de si el descubrimiento y la conquista de las Indias
fueron barbaro genocidio o epopeya civilizadora. Por fortuna,
voces de razon intervienen en la disputa. Cito, al azar de mis lec-
turas, un excelente articulo de Augusto Roa Bastos en E/ Pais del
16 de noviembre ultimo. En é€l, el eminente escritor paraguayo
propone que, renunciando definitivamente a la vision de los ven-
cidos — aceptacion no resignada de una situacion secular de
hecho — ya la vision de los vencedores — rechazada autocritica-
mente por la conciencia historica —, demos al Vo Centenario el
sentido realista de un nuevo descubrimiento: el de la comunidad
iberoamericana, en la plural amalgama de razas, de culturas, de
motivaciones e intereses que han venido a constituir hoy dia la
realidad de América — y de Espaiia, afiado yo. Al hacer su pro-
puesta, Roa Bastos estd en buena compaiiia: Luis Yafiez Bar-
nuevo, presidente de la comision espaiiola del centenario, expresa
las mismas ideas y el propio Fey de Espafia, Don Juan Carlos,
anuncia la solemne efeméride como «una catapulta en clave de
futuro».

Pero lo que mas me interesa ahora del articulo de Roa Bastos
es que en él, para abonar esa vision de futuro liberada de renco-
res, ratifica precisamente mi vieja afirmacion, con la que he enca-
bezado estas lineas. Asi dice, citando al cubano Roberto Fernan-
dez Retamar: «Los crimenes existieron, si, y fueron monstruosos
[en la colonizacion espafiola]. Pero [...] las conquistas realizadas
por tantos otros paises en todos los continentes tampoco carecie-
ron de asesinatos ni de destrucciones; de lo que si carecieron fue
de hombres como Las Casas». Y afiade el testimonio de Laurette
Séjourné, arqueodloga y humanista, para quien «Espafia se singu-
lariza por un rasgo de importancia capital: hasta nuestros dias ha
sido el anico pais de cuyo seno se hayan elevado voces poderosas
contra la guerra de conquista».

2. Esto es lo que tuvo la osadia de hacer Bartolomé de Las
Casas. La famosa bula Inter caetera, que el papa Alejandro VI
expidio6 el 2 de mayo de 1493, autorizaba la toma de posesion por
el rey de Castilla de las tierras que estan por descubrir hacia el
oeste. Pero, considera Las Casas, sOlo la penetracion pacifica,
con miras a la evangelizacion, no las expediciones privadas y trai-
cioneras, con miras a la explotacion (como fueron las mas de las
conquistas). Asi se lo echa en cara al canénigo de Cérdoba Juan
Ginés de Sepulveda, gran apologista de los conquistadores,



BARTOLOME DE LAS CASAS ]

durante la Junta de Valladolid, en agosto de 1550. Y Fray Barto-
lomé estima que, al final de la Junta, los consultores, convencidos
por él, iudicaverunt expeditiones quas vulgo conquistas dicimus
iniquas esse, illicitas et iniustas atque adeo in postremum omnino
prohibendas?.

¢(Las Casas, pues, enemigo de la colonizacion? Si ésta no es
mas que la descarada explotacion de los hombres y de las tierras,
si, sin duda alguna. Pero el utépico Fray Bartolomé es demasiado
realista para no tener en cuenta los hechos consumados y la justi-
ficacion canoénica de la soberania castellana que diera el Papa. No
olvidemos que el joven Las Casas habia sido él mismo colono y
ain «encomendero», que su conversion fue el resultado de su
propia experiencia y su escandalizada reaccién a la rapacidad, al
menosprecio de la justicia y, en suma, a la fria inhumanidad no
solo de los colonos, sino de los gobernadores y atn de ciertos pre-
lados. De sus esfuerzos para hermanar el interés legitimo de los
castellanos con el bien de los indios y su evangelizacion, Fray Bar-
tolomé conservo siempre una mentalidad de «colono honrado».
Y como ademas estuvo permanentemente dispuesto a predicar
con el ejemplo, elabor6é miltiples planes para ocupar y poner en
cultivo las inmensas tierras baldias del continente, poblandolas
con buenos labriegos castellanos, mas duchos en manejar los ape-
ros agricolas que las armas destructoras.

Planes utdpicos con todo, porque por un lado exigian capita-
les considerables de que Las Casas no disponia y por otro estaban
concebidos sin contar con la debilidad humana de los propios
campesinos trasladados al clima del Caribe y que, una vez alla,
preferian seguir abusando de los indios a doblar el espinazo y
ponerse ellos mismos al duro trabajo de la tierra. Pero esos planes
revelan claramente el espiritu que animaba a Fray Bartolomé en.
lo relativo a la colonizacion.

3. Esta, pues, claro que lo que despertd la vocacion del
Defensor de los indios fue la dolorosa vivencia de su real «des-
truccion» 3 por mano de los espafioles. Pero a fuer de buen Domi-
nico, de formacion escolastica, nuestro hombre no deja nunca de
fundamentar doctrinalmente sus opiniones, elevando siempre la
comprobacion experimental de los hechos a categoria filosofica.

Cuatro principios fundamentales presiden a toda la ideologia
lascasiana. El primero es el de la legitimidad de la presencia espa-
fiola en las Indias. Sobre eso, ninguna duda en el &nimo del Domi-
nico. El titulo juridico se lo dan la bula del papa Alejandro VI, de



6 ETUDES DE LETTRES

1493, y el tratado de Tordesillas entre Castilla y Portugal, de
1494, que establecio la linea divisoria entre ambas coronas a 450
millas al oeste de las Islas de Cabo Verde — con lo cual el Brasil
correspondié a Portugal y el resto de las Indias a los castellanos.
i Atencion, sin embargo! La bula de 1493 concede un titulo juri-
dico de soberania a los reyes ibéricos, pero no les da ningin dere-
cho de dominacién sobre los naturales; al contrario, les impone el
deber de evangelizarles y de procurar su bien comin. La sobera-
nia eminente del rey de Castilla debe redundar en favor de los
indios. Y si los abusos de los conquistadores en vez de favorecer el
progreso del cristianismo, hacen que la religibn catoélica sea
odiosa a los ojos de los indios maltratados, la legitimidad misma
de la colonizacion se pone en entredicho#. El titulo del rey de Cas-
tilla es, pues, un titulo condicional, subordinado a un fin, la evan-
gelizacion. Y para el tomista ferviente que llegd a ser Fray Barto-
lomé, la nocidn de fin es prioritaria en el orden moral.

El segundo principio — el primero, en realidad, tanto por la
época temprana en que el autor lo formulé como por su alto
alcance religioso — es que para la evangelizacién sélo son vilidas
las «armas espirituales». Cuando se trata de vivir el cristianismo y
aun mas si se trata de presentarlo a los infieles, el inico modelo es
Jesucristo y la Ginica regla de conducta la que El sefial6 a sus ap06s-
toles y a sus sucesores: usar s6lo las armas de la paz, de la dul-
zura, de la humildad, hasta el sacrificio de si mismo. Es, pues,
urgente que se detenga la maquina arrolladora de la conquista
guerrera y que en adelante los misioneros se adentren solos en
tierra de indios, portadores de paz y mensajeros de la Buena
Nueva’,

Entonces los indios podran dar su adhesion a la fe por un acto
personal de libertad y su conversion sera sincera. Este es el tercer
principio: nunca se puede imponer la fe ni forzar al bautismo:
«porque entre todas las naturas tiene Dios singularisima provi-
dencia y cuidado singular de los hombres, formados a su imagen y
semejanza, y los hizo tan libres y sefiores de sus actos e de si mis-
mos, dotandolos del libre albedrio y de una libérrima voluntad
que por ninguna fuerza ni via puede ser forzada, y el creer es acto
de la voluntad»6.

Lo cual trae como consecuencia — cuarto principio — que
para incitar a un hombre a que preste su asentimiento a las verda-
des de la fe y de la religion cristiana, es necesario proponer a su
inteligencia razones capaces de persuadirle’. Puesto que, al fin y
al cabo, la fe es una virtud de la inteligencia.



BARTOLOME DE LAS CASAS 7

4. A lo largo de toda su vida, Fray Bartolomé tuvo que com-
probar la inmensa distancia que mediaba entre esos principios —
para €l indiscutibles — y la tragica, la feroz realidad de la con-
quista y de la colonizacidén, que tantos se esforzaban por disimu-
lar cuando no por justificar, a base de sofismas. Los escritos polé-
micos de Las Casas se apoyan todos, con rigor silogistico, en
argumentos doctrinales. Pero desembocan fatalmente en la
denuncia airada de las situaciones injustas que los provocaron.
De donde el tono apasionado y — quizas — exagerado de su pro-
testa, sobre todo en lo que al nimero de indigenas muertos de
resultas de la colonizacion se refiere (aunque la historiografia
positiva de nuestro siglo, con sus métodos de calculo demogra-
fico, tiende a darle la razon)3.

Pero quedémonos en los principios. Al leer los tratados doctri-
nales de Las Casas®, me parece oir claras resonancias de otro
autor que tengo bastante frecuentado, Raimundo Lulio!0, el
escritor, fil6sofo, te6logo y ante todo misionero catalan del siglo
XIII. La condena explicita de las guerras de conquista bajo pre-
textos religiosos, el elogio de las armas espirituales, la clara afir-
macién de que la conversion s6lo puede consistir en un acto de
libertad, la confianza en las «razones necesarias» para persuadir
de la verdad cristiana a todos los hombres de buena voluntad,
todo eso son ideas lulianas, repetidisimas veces expuestas en sus
libros!l. Y tales ideas no eran tan corrientes en los ultimos siglos
de la edad media como para que no me lleven a establecer una
posible relacién directa, textual, entre estas dos grandes figuras
del apostolado misionero.

He aqui algunos ejemplos. En su novela de anticipacion Blan-
querna — compuesta en Montpellier, entre 1283 y 1285, — Lulio,
bajo la ficcion novelesca, expone sus ideales de reforma eclesias-
tica y politica del mundo «para que Dios sea por todas partes
conocido y amado». En uno de los multiples episodios, un men-
sajero del Sultan de Babilonia presenta al Papa y a sus cardenales
una carta en la que su sefior

se extrafiaba de que el propio papa y los reyes y los principes
cristianos, cuando se trataba de conquistar la Tierra Santa de
Ultramar, adoptasen la manera de su profeta Mahoma, que
tomo por la fuerza de las armas todas las tierras de que se apo-
der6, en vez de atenerse a la manera de Jesucristo y de los
Apostoles, que por la predicacion y el martirio habian conver-
tido el mundo. Y porque el Apostoélico y los cristianos ya no
aplicaban la manera de sus predecesores para ganar tierras,



8 ETUDES DE LETTRES

Dios no habia querido dejarles la posesion de la Tierra Santa
de Ultramar. 12

En clave ir6nica, Lulio hace aqui una critica acerba de la guerra
de religion como instrumento de poder y concretamente de lo que
técnicamente se llaman las cruzadas. Cuando Bartolomé de Las
Casas ataca a su vez las conquistas brutales, aunque se cubran de
finalidades religiosas, también él echa la culpa a Mahoma y a su
guerra santa (djihad) del mal ejemplo que luego siguieron los
cristianos!3. Dado que Las Casas nada tuvo que ver en su vida con
los musulmanes, yo creo ver en esa alusion un recuerdo de la
argumentacion luliana.

Pero vamos mas a fondo. El primer tratado del Padre Las
Casas, que (segin él mismo dice) compuso en sus afios de estudio
(1523-1527), lleva un titulo que no habria rechazado Raimundo
Lulio: De unico vocationis modo omnium gentium ad veram reli-
gionem. Este no es un libro de polémica ni de denuncia, sino un
tratado doctrinal. Fray Bartolomé acababa de entrar en la Orden
de Predicadores cuando lo redact6 y no estaba muy versado toda-
via en los rigores filosoficos del pensamiento tomista. Y sin
embargo en €l se desarrollan los principios fundamentales de la
teologia de la evangelizacion, segun los criterios antes indicados
todos ellos de raigambre luliana. A mi modo de ver, éste es el
libro de Las Casas mas cercano a Raimundo Lulio. Y la fecha
temprana del tratado me confirma en ello, segiin diré mas ade-
lante.

En toda su obra, Raimundo Lulio reconoce al Papa el derecho
— y aun el deber — de repartir el mundo en sectores, para mejor
organizar la predicacion de la fe. Como un eco de tales ensefian-
zas, leemos en el Tratado comprobatorio del imperio soberano y
principado universal que los reyes de Castilla y Leon tienen sobre
las Indias, de Las Casas, que la Santa Sede puede «repartir» el
mundo entre los principes cristianos con miras a la evangelizacion
de los paganos. E inmediatamente se precisa:

Resta luego que no se funda ni estriba la donacién de los reinos
de los tales infieles que la Sede Apostolica hizo y hace o hiciere
a los cristianos principes, sino sobre la promulgacion del Evan-
gelio e dilatacion de la fe y conversion y salud de los mismos
infieles, e para bien temporal e espiritual dellos... Y para esto
no son menester violencias ni guerras, sino paz y amor, manse-
dumbre, vida cristiana y caridad; la entrada pacifica que
convide a nos creer y a recibirnos con paz; la gobernacion tem-



BARTOLOME DE LAS CASAS 9

poral que en ellos se asentare... sin perjuicio ni dafio de sus per-
sonas, bienes y libertad, toda ordenada... para su provecho y
utilidad. 14

«Para eso no son menester violencias ni guerras», dice Fr. Barto-
lomé. Lulio, por su parte, sostiene que si los infieles se niegan a
recibir a los misioneros, los reyes cristianos deberan proceder
militarmente para hacerles aceptar. Pero ni siquiera en este caso
sera licito apoderarse de las tierras y de las personas de los paga-
nos, para explotarlas. Y en mitad de su Tractatus de modo con-
vertendi infideles, donde abiertamente propone una de esas cru-
zadas de predicacion, Lulio exclama

{No vale mas triunfar de los infieles en la discusion, conven-
ciéndoles gracias a los atributos divinos y a las razones necesa-
rias, en vez de hacerles la guerra, atravesandoles con nuestras
espadas y despojadoles de sus tierras? iConvirtamosles y dejé-
mosles lo que poseen; seamos artifices de concordia y de
amor! !5

Mas riguroso aun, Bartolomé de Las Casas no se limita a
exhortar a los cristianos a la generosidad: como buen tomista,
recurre al derecho natural para recordar que a los principes infie-
les no se les puede desposeer de sus estados:

De lo dicho se sigue a los infieles pertenecelles de derecho natu-
ral todos los estados e dignidades e jurisdicciones reales en sus
reinos e provincias de derecho y ley natural, como a los cristia-
nos, y cerca desto ninguna diferencia se puede asignar. La
prueba desto es porque, sin diferencia, infieles o fieles son ani-
males racionales, y por consiguiente competelles... tener ayun-
tamientos, reinos, lugares y ciudades y... tener gobernadores y
reyes. 16

Asi llegamos a un punto fundamental de la antropologia las-
casiana: los indios que habitan las tierras del Nuevo Mundo no
son bestias, ni esclavos por naturaleza, ni criaturas infantiles de
entendimiento limitado o estatico, sino hombres capaces de con-
vertirse al cristianismo!’. Lulio no tuvo que recurrir a tales argu-
mentos porque a nadie en su tiempo se le ocurria negar a los
infieles su calidad de persona humana: i a tanto habian llegado,
en pleno Renacimiento, los que pretendian justificar asi la esclavi-
tud de los indios!

Es deber de los principes cristianos y de las 6rdenes religiosas
— Lulio lo repetira a la saciedad en sus innumerables Pefitiones a



10 ETUDES DE LETTRES

papas y a reyes e incluso al Concilio general de Vienne, de 1311,
— mandar hacia los paganos a misioneros llenos de ardor, de vida
ejemplar, bien formados para el didlogo apologético con la otra
religion. Y estas mismas son las demandas que formula incansa-
blemente Fray Bartolomé. Una sola cita, sacada de la conclusion
de su Apologia, punto final irénico de una obra altamente polé-
mica:
Sean enviados a los indios pregoneros integros, cuyas costum-
bres sean espejo de Jesucristo y cuyas almas sean reflejo de las
de Pedro y Pablo. Si esto se hace asi, estoy convencido de que
ellos abrazaran la doctrina evangélica, pues no son necios ni
barbaros, sino de innata sinceridad, sencillos, modestos, man-
sos y, finalmente, tales que estoy seguro de que no existe otra
gente mas dispuesta que ellos a abrazar el Evangelio. 18

En este pasage se echa de ver que el Obispo de Chiapas com-
parte también con Raimundo Lulio el optimismo inquebrantable
de los profetas — incluso cuando luengos afios de labores y polé-
micas han abrevado al uno y al otro con todas las amarguras de la
incomprension.

5. Qué duda cabe de que existe un verdadero parentesco espi-
tirual y ain temperamental entre nuestros dos hombres. Ambos
son intelectuales, raciocinadores cabria decir, pero con una apa-
sionada capacidad de accibn. Ambos se empecinaron en su tarea
vocacional con una tenacidad rayana en la obsesion. El titulo
mismo de procurador de los indios que Bartolomé de Las Casas,
joven clérigo venido de las Indias a defender la causa de los natu-
rales esclavizados, recibié del Cardenal Cisneros en 151619, es
analogo al de procurador de los infieles que Raimundo Lulio gus-
taba de aplicarse a si mismo. La inflexible rectitud moral del Car-
denal regente de Castilla le hacia sentirse responsable de los millo-
nes de almas que el descubrimiento de América habia puesto bajo
el poder de la Corona. Y en su espiritu, el titulo otorgado al clé-
rigo Las Casas correspondia a un cargo efectivo de consiliario
espiritual de las autoridades espafiolas, con objeto de proteger a
los indigenas. El otro titulo con que se le designa, defensor de los
indios, no le fue conferido; se lo gan6 él mismo con sus cuarenta
afios de actividad incansable, por la palabra y por la pluma, al
servicio de la humanidad que sufria en las Indias occidentales —
tantos afios como los que Lulio habia consagrado a la conversion
de los musulmanes.



BARTOLOME DE LAS CASAS 11

Insisto en esas afinidades, tanto de caracter como de doctrina,
porque nadie hasta ahora las ha puesto de relieve. Pero no por
ello ignoro las diferencias, de formacion cultural, de medio de
vida, de contexto historico, que les separan.

Quizas la mayor de esas diferencias, tratandose de dos espiri-
tus doctrinarios, radique en su filiacion filosofica y teologica.
Raimundo Lulio es un adepto del llamado augustinismo
medieval2? y su concepcion de las relaciones entre la Iglesia y la
sociedad politica esta presidida por un principio de unidad, en vir-
tud del cual la sociedad humana se confunde con la sociedad
sobrenatural que es la Iglesia y el orden temporal queda absor-
bido en el orden espiritual. Lo temporal, segin Lulio, no tiene
autonomia propia, ni en el orden de la causalidad ni en el de la
finalidad: la Iglesia posee por ende un poder total, de derecho y
de hecho. La autoridad universal del Papa es un poder eminente,
que se ejerce asimismo en lo politico. Lo cual permite a R. Lulio
pedirle al Papa que organice una «cruzada», — aunque ésta no
tuviese por objeto conquistar las tierras de los infieles, sino sim-
plemente obligarles a acoger a los misioneros y a autorizarles a
predicat. No en vano el catalan era un hombre del siglo XIII,
cuando todavia papas y reyes soflaban en proyectos de cruzada y
en sacar la espada ad nutum Ecclesiae.

Bartolomé de Las Casas, en cambio, es un dominico del siglo
XVI, nutrido de las doctrinas de Santo Tomas de Aquino, sobre
todo a través del comentario del Cardenal Cayetano, que se aca-
baba de publicar cuando Fray Bartolomé, ya de 40 afios de edad,
entrd en la Orden de Predicadores (1523). Para entonces sin duda
Fray Domingo de Mendoza, amigo personal de Cayetano, habia
ya llevado el libro a La Espafiola (Santo Domingo), donde estaba
el primer convento dominico de las Indias2!. Ahora bien, para los
escolasticos, partiendo de la famosa distincidn entre lo natural y
lo sobrenatural (en la 77¢ II°, quaest. 10), la naturaleza tiene una
existencia en si, una consistencia ontica autbnoma, distinta de lo
sobrenatural y que no se confunde con ello. Ya San Ramoén de
Penyafort, en funcion de esa intuicioén primordial de la filosofia
del ser, distinguia en todo caso la esfera eclesiastica de la esfera
civil?22, A su vez Cayetano afirma la existencia de un derecho natu-
ral, derivado de la raz6n humana. Y en virtud de ese derecho los
principes paganos son legitimos posesores de sus estados y los
cristianos no tienen derecho a hacer guerra a los infieles y a qui-
tarles las tierras so pretexto de que son paganos — que es lo que
pretendian los legistas, para justificar la conquista y la coloniza-



12 ETUDES DE LETTRES

cion de América. Asi pues, para el Defensor de los indios la base
de todos sus razonamientos es que el poder que Cristo confiri a
Pedro y a sus sucesores es de orden espiritual y tiene por fin el
reino de los Cielos. Por consiguiente, por la famosa bula de Ale-
jandro VI los reyes de Castilla «no alcanzan mas poder ni autori-
dad sobre aquel orbe de las Indias que la misma Sede
Apostolica», es decir que no se extienda mas que al deber de
«convidarlos e inducirlos por la predicacion a que quieran recebir
nuestra sancta fee»?23,

Pese a esos planteamientos filos6ficos distintos, nuestros dos
apostoles tienen en comun el mismo amor a los infieles y llegan a
las mismas consecuencias practicas. Tanto son sus amigos, que les
desean ardientemente lo que para ellos es el supremo bien: la
aceptacion de la fe cristiana y con ello la salvacion eterna. So6lo
que los infieles en quienes piensa Lulio son hombres libres, sabdi-
tos de reyes extranjeros, con los cuales se trata de mantener un
dialogo abierto; el Padre Las Casas por su parte defendia a unos
pobres seres reducidos a la esclavitud y amenazados de extermina-
ciébn, a quienes se niega incluso el valor de ser personas humanas.
Por eso si el primero puede limitarse a reclamar que a los infieles
convertidos se les acoja con benevolencia y se les procuren medios
de vida honrados, como conviene a hermanos en Cristo, Fray
Bartolomé se ve obligado a escribir un Tratado sobre los indios
que se han hecho esclavos y a exigir de los espafioles que devuel-
van a los indios los bienes que les han quitado, bajo pena de
pecado mortal?* y de los religiosos que dejen de aplicar severisi-
mas penas corporales a los propios «conversos» por las minimas
faltas que cometian?3.

6. Estos son los hechos. Y estas son las analogias que, sal-
vando todo lo que hay que salvar, existen realmente entre ambos
apasionados propagandistas de la fe. { Es posible sacar de ello la
conclusion de que existe una influencia directa de Raimundo
Lulio sobre Las Casas y de que este ultimo haya leido algunas
obras del catalan?

Seria preciso para ello proseguir mas de cerca una investiga-
cion textual, que ahora me limito a apuntar. Pero existen razones
historicas que permiten hipotetizar, con muchos visos de probabi-
lidad, una lectura de Lulio por el joven clérigo Bartolomé de Las
Casas. La clave reside en las grandes simpatias lulianas del Carde-
nal de Espafla, Fray Francisco Jiménez de Cisneros, hoy clara-
mente establecidas26. En los primeros afios del siglo XVI reinaba



BARTOLOME DE LAS CASAS 13

en Europa una verdadera fiebre luliana, que tuvo como grandes
exponentes al Cardenal Nicolas de Cusa, a Pico de la Mirandola y
al humanista francés Jean Lefévre d’Etaples, entre otros muchos.
Cisneros, tan atento a las novedades intelectuales de su tiempo,
no podia dejar de interesarse por la corriente lulista. Y de hecho
sabemos que acogid en su palacio arzobispal de Toledo a lulistas
eminentes, como Charles Bouvelles, discipulo de Lefévre d’Eta-
ples, autor de una biografia del maestro; que tenia en su biblio-
teca particular hasta un centenar de obras de Lulio, y que al fun-
dar la Universidad de Alcala de Henares — destinada precisa-
mente a implantar en Castilla las nuevas ideas y los estudios
humanisticos — cre6 en ella una catedra de filosofia luliana que
confié a Nicolas de Pax, caballero mallorquin muy versado en
estos estudios. Cisneros sentia una verdadera amistad por Nicolas
de Pax, quien le hacia la lectura de obras de Lulio, tanto en su
palacio, durante las horas que dedicaba al estudio, como durante
sus viajes. Seguramente fue el mismo Pax quien organiz6 al Car-
denal su biblioteca luliana (el catalogo de la misma, conservado
en la Biblioteca Vaticana, parece haber sido escrito de pufio y
letra del mallorquin) y quien introdujo cerca de Cisneros al
bachiller Alonso de Proaza.

Este humanista asturiano, bien conocido como editor de la
Tragicomedia de Calisto y Melibea, es otra pieza importante en
nuestra historia. En Valencia, donde profesaba la retorica en el
Estudio General, se habia aficionado a Lulio y a lo largo de una
década (de 1505 a 1515) dio a la estampa cuatro volimenes con
textos latinos suyos mas algunos que tradujo ¢l mismo del cata-
lan. Y en el Gltimo de esos volimenes se insertaba un Index libro-
rum Raimundi Lulli, también de Proaza, que es el primer cata-
logo luliano compilado en Espafia y ofrece la particularidad de
dar de cada obra no soélo el titulo sino también el incipit, demos-
trando asi que tenia de ellas un conocimiento de primera mano.
Este, pues, Proaza actu6 también de secretario de Cisneros, por
lo menos en los ultimos afios de éste y para asuntos lulianos??.

Mas no puedo decir, ni sé siquiera si Nicolas de Pax o Proaza
se fueron con Cisneros a Madrid, donde residio el Cardenal al ser
nombrado regente — aunque no es nada improbable, dada la
proximidad de Alcala a la improvisada corte de Cisneros. Y aqui
es donde se inserta mi hipétesis: en 1515, Bartolomé de Las
Casas, en la edad de sus 30 afios, harto de tener que ser testigo
impotente de las exacciones que cometen los «encomenderos» en
Cuba y en Santo Domingo, regresa a la Peninsula dispuesto a pre-



14 ETUDES DE LETTRES

sentar a la Corte la verdad de los hechos. Poco después (23 de
enero de 1516) fallece en Sevilla el viejo rey Don Fernando el
Catolico y Cisneros se hace cargo de la regencia. Inmediatamente,
Las Casas se traslada a Madrid con objeto de presentar al Regente
un extenso memorandum. Cisneros, en el poder, sigue siendo el
promotor de una renovacion cristiana (que tanto le acerca a los
Reformadores). Por ello escucha con benevolencia las quejas del
clérigo indiano, convoca una comision de la que forma parte Las
Casas para estudiar una reforma del gobierno de las Indias y,
finalmente, nombra a Don Bartolomé «procurador de los indios»
en cédula del 17 de septiembre de 1516. Nuestro hombre regresa
satisfecho a Sevilla. Ha estado, pues, en Madrid en la corte del
Regente por lo menos siete u ocho meses.

¢ Es demasiado atrevimiento suponer que, en ese medio culto,
humanista y decididamente luliano que rodea a Cisneros, nuestro
clérigo Don Bartolomé haya tenido ocasion de conocer la obra de
Raimundo Lulio? Seguro que no. En Madrid o en Alcali habra
conocido muy probablemente a Pax o a Proaza. Sabiendo éstos el
asunto que traia Las Casas entre manos, es facil de imaginar qué
género de conversaciones sostuvieron con él y qué tipo de lecturas
llenaron las largas semanas que Las Casas hubo de pasar en las
antecamaras del Regente hasta obtener su repetido nombra-
miento.

Afiado un ultimo dato: la primera obra doctrinal de Fray Bar-
tolomé de Las Casas, ya profeso en la Orden de Predicadores des-
pués de regresar a Santo Domingo (1523-1526), es su libro en latin
De unico vocationis modo omnium gentium ad veram religionem,
un verdadero tratado de misionologia, del cual esta casi del todo
ausente el tipo de argumentacion escolastica que sera la suya en
obras posteriores. Este es, como dije antes, el mas «luliano» de
los tratados de Las Casas. { No seri precisamente porque para
aquél entonces no se habia familiarizado lo bastante con Caye-
tano y la doctrina tomista y porque su bagaje cultural estaba
constituido todavia por las lecturas de Lulio hechas en Espafia?

7. De verse confirmada por ulteriores investigaciones esa
suposicién mia, no s6lo aparecerian ligadas por enlace directo dos
figuras egregias, que despiertan hoy dia una creciente simpatia
entre los defensores de los derechos del hombre. Se verificaria
ademas un hecho importante y que se ha tenido muy poco en
cuenta en la historiografia moderna: la Espafia castellana del
Renacimiento era mucho méas permeable a los influjos venidos de



BARTOLOME DE LAS CASAS 13

la parte catalana de la Peninsula de lo que lo fue, sesenta afios
mas tarde, la Espafia barroca del Siglo de oro. La difusion del
lulismo, el conocimiento de la poesia de Ausias March, de la
caballeresca realista de Tirant lo Blanc y tantos otros ejemplos
son buena muestra de ello.

Pero éste es otro tema, de historia cultural y, concretamente,
literaria. Volviendo al de la politica indiana, es importante recor-
dar que Bartolomé de Las Casas no estuvo solo en su incesante
combate en pro de la justicia en el Nuevo Mundo. Siempre hubo,
incluso en la Corte, un partido de «indi6filos», preocupados del
bien de los indigenas. Y la Corona, por lo menos en teoria,
intent6 hacer reinar la justicia y la paz. Desde las leyes de Burgos,
de 1511, al plan de Cisneros, de 1516, a las «leyes nuevas» edicta-
das por Carlos V en Barcelona en 1542, a la interminable serie de
ordenanzas reales destinadas a corregir las torpezas de un sistema
y hasta la codificacion que hiciera Juan de Ovando, fiel discipulo
de Las Casas, en 1571, es todo un cuerpo legislativo que en defini-
tiva tiene a los religiosos dominicos v a Fray Bartolomé sobre
todo como inspiradores. Pero los hombres de estado siempre se
dejan vencer a la postre por el «realismo politico» de los intereses
en juego. Después de todo, el rey necesitaba el oro de los galeones
para sus multiples empresas europeas y los que explotaban a los
indios eran sus proveedores...

Utopico y totalmente puro de intencidén, Fray Bartolomé de
Las Casas fue siempre el mas radical de los evangelizadores. Para
€él, mas aun que la hacienda y la vida de los hombres, lo que
cuenta es el bien de las almas:

la voluntad con que soy movido... no es otra, como Dios
(quien conoce la profundidad del corazén humano) me es tes-
tigo, sino ver la fe de Jesucristo tan vituperada y afrentada e
corrida en este Nuevo Mundo, y la perdicion de tan infinito
namero de animas, cada dia mas e mas, asi de los nuestros cris-
tianos, como de estotras gentes, llamadas por Cristo a la hora
ya undécima de la tarde para salvarlas eternamente.

Esas lineas, que copio de una inflamada epistola que el procura-
dor de los indios dirigi6 al Consejo de Indias el 20 de enero de
153128, hubiesen podido figurar literalmente en una de las multi-
ples Petitiones que Raimundo Lulio escribia a los papas y a los
reyes de su tiempo.

Ramoé6n SUGRANYES DE FRANCH.



16 ETUDES DE LETTRES

NOTAS

I Comentando ese hecho excepcional, y la suspension de las conquistas que
siguio6 a la convocatoria, escribe Lewis Hanke: « Probablemente, ni antes ni des-
pués un poderoso emperador — y en 1550 Carlos V era el gobernante mas fuerte
de Europa —, en todo el apogeo de su poder, ordend que cesaran sus conquistas
hasta que se decidiera si eran o no justas». Cf. L. Hanke, La lucha espariola por
la justicia en la conquista de América, trad. esp. por Luis Rodriguez Aranda,
Madrid, Aguilar, 1959, p. 202.

2 Cf. Juan Pérez de Tudela, Estudio critico preliminar a las Obras escogi-
das de Fray Bartolomé de Las Casas, en la «Biblioteca de Autores Espanoles»,
tomo 95, pp. CLXXIV s.

3 El mas conocido — y el mas virulento — de los escritos lascasianos es un
breve pamfleto que lleva precisamente por titulo Brevisima relacién de la des-
truicion de las Indias, impresa en Sevilla en 1542, Véase el texto en Obras escogi-
das de la BAE, tomo 110, pp. 134-177.

4 Las Casas desarrolla ampliamente su argumentacion en el Tratado com-
probatorio del imperio soberano y principado universal que los Reyes de Castilla
y Ledn tienen sobre las Indias, publicado en Obras escogidas de B. de Las Casas,
BAE, tomo 110, pp. 350-424. Las limitaciones més rigurosas al ejercicio de la
soberania de los reyes de Castilla en América se encuentran en la Carta al Maes-
tro Fray Bartolomé Carranza de Miranda, que es uno de los textos mas anima-
dos, literariamente, y mas vigorosos de Fr. Bartolomé — publicado en Obras
escogidas, op. cit., pp. 430-450.

5 Cf. De unico vocationis modo omnium gentium ad veram religionem, ed.
y trad. cast. por Agustin Millares Carlo, Méjico, 1942, ch. V, § 36. En una zona
por lo menos, B. de Las Casas habia obtenido del Emperador, en 1539, que se
prohibiese la entrada a los colonos y se reservase el territorio para una experien-
cia de mision pacifica, confiada a los Dominicos; esta zona, llamada antes
«tierra de guerra» por lo belicosos que eran los naturales, pas6 a llamarse «la
Vera Paz» y Fr. Bartolomé, en 1545, pudo hacer levantar acta notarial de la
«obra mas divina que humana» llevada a cabo por sus hermanos de religion. Cf.
Lewis Hanke y Manuel Giménez Fernandez, Bartolomé de Las Casas (1474-
1566). Bibliografia critica y cuerpo de materiales para el estudio de su vida, escri-
tos, actuacion y polémicas que suscitaron durante cuatro siglos, Santiago de
Chile, 1954, n° 236.

¢ Tratado comprobatorio, cit. p. 357. Cf. De unico vocationis modo, cit.
ch. V, §§ 1-4.

7 De unico vocationis modo, loc. cit.

8 Woodrow Borah - Sherburne F. Cook, The Aboriginal population of
Central Mexico on the eve of the Spanish conquest, Berkeley-Los Angeles, 1963.

9 A parte sus tratados doctrinales e innumerables escritos polémicos, Las
Casas es autor de una gran Hisforia de las Indias y de una Apologética historia,

inmensa acumulaciéon de datos antropolégicos. Ambas publicadas en Obras
escogidas, BAE, tomos 95, 96, 105 et 106.



BARTOLOME DE LAS CASAS 17

10 Mi amigo Don Miguel Cruz Hernandez me perdonara si yo sigo llamando
a nuestro parsonaje por su nombre castellano Raimundo Lulio. Si para marcar
su catalaniad, Cruz Hernandez le llama siempre Ramon Llull (cf. su libro E/
pensamiento de Ramon Llull, Madrid, 1977), yo adopto la forma castellanizada
para marcar su universalidad, lo mismo que se le llama Raymond Lulle en fran-
cés, Lullo en italiano o Lullus en aleman.

11 Sobre las ideas misionarias lulianas, véase mi libro Raymond Lulle, doc-
teur des missions, Schoeneck/Beckenried, 1954.

12 Llibre de Blanquerna, ed. de Salvador Galmés i Miquel Ferra, en Obres de
R. L., Mallorca, 1914, ch. 80.

13 Cf. Apologia, trad. cast. por Angel Losada, Madrid, 1975, pp. 342y 393.

14 Tratado comprobatorio, op. cit., p. 379.

I5 Véase la trad. al francés de este Tractatus, en mi libro Raymond Lulle,
docteur des missions, op. cit., p. 140.

16 Tratado comprobatorio, op. cit., p. 385. El respeto de Fray Bartolomé
por el derecho natural de los infieles a sus propios estados, le lleva a denegar que
«se pueda utilizar la guerra como medio para preparar las almas de los infieles»,
cosa que Lulio admitia (cf. Apologla, op. cit., p. 342).

17.Cf. Lewis Hanke: La lucha espariola por la justicia en la conquista de
América, trad. por Luis Rodriguez Aranda, Madrid 1959, p. 225.

18 4pologia, op. cit., p. 393.

19 Hanke y Giménez Fernandez, Bibliografia critica, op. cit., n° 11.

20 Cf. mi articulo «Les projets de croisade dans la doctrine missionnaire de
Raymond Lulle», dans Nova et vetera, Fribourg, 37 (1962), pp. 92-107.

21 Hipotesis de Marianne Mahn-Lot, Bartolomé de las Casas et le droit des
indiens, Paris, 1982, p. 76.

22 Raimundi de Pennaforte, Summa de iure canonico, ed. Xaverius Ochoa
et Aloisius Diez, Romae, 1975, 1, 5.

23 Tratado comprobatorio, op. cit., p. 402.

24 El Tratado sobre los indios que se han hecho esclavos esta publicado en
Obras escogidas BAE, tomo 110, pp. 257-290. Véanse asimismo los Avisos y
reglas para los confesores que oyeren confesiones de los espanoles que son o han
sido en cargo de los indios..., ibid., pp. 235-249.

25 De unico vocationis modo, op. cit. ch. VIII, 6.

26 Joaquin y Tomas Carreras Artau: Historia de la filosofia espariola, tomo
II, Madrid, 1943, pp. 250-256.

27 Asi lo afirma el propio Cisneros, en carta escrita desde Alacala a los jura-
dos de Mallorca el 8 de octubre de 1513. Texto de la carta en Opera Beati R.
Lulli, ed. Ivo Salzinger, Moguntiae, tom. I, 1721, p. 21.

28 Carta al Consejo de Indias (20.1.1531), en Obras escogidas BAE, tomo

110, p. 43.
R. S.






	¿Bartolomé de las casas discípulo de Raimundi Lulio?

