
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1985)

Heft: 4

Artikel: Sibilla Agripa

Autor: Settis, Salvatore

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870587

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870587
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SIBILLA AGRIPA

Un médaillon du Museo Civico de Turin (vers 1520-1530), représentant
Sibilla Agripa, et qui semble dériver partiellement d'un portrait antique, pose le
problème de l'origine de la Sibylle dite «Agrippa» (dont sont identifiées ici les

apparitions les plus anciennes, du début du XVe siècle) et du processus de formation

du canon des douze Sibylles, tel qu'il se répand vers la fin du XVe siècle. On
aboutit à l'hypothèse que la Sibilla Agripa de Turin pourrait bien être liée à la
figure d'Agrippa de Nettesheim.

Un médaillon (émail sur cuivre, diam. 0,204) du Musée civique

de Turin (fig. 1) présente une image énigmatique et
insuffisamment expliquée: un visage mâle et vigoureux, encadré d'une
ample chevelure contenue par des rubans blancs et un voile marron

qui descend jusque sous le menton, est désigné par une
inscription en capitales à l'antique comme Sibilla Agripa. Une peau
de zibeline tombe sur l'épaule droite, un nœud (une épingle?)
retient la robe sur la poitrine. L'histoire de la pièce ne peut être
reconstituée qu'à partir de 1941, lorsque P. Accorsi l'acquit pour
le musée turinois: la mince bibliographie ne comprend que la
notice d'acquisition et une fiche de catalogue1. Dans les deux cas,
l'œuvre est caractérisée comme étant probablement d'origine
vénitienne (et en tout cas d'Italie septentrionale) et datée de 1520-
1530 environ2; aire de production et chronologie attendent d'être
vérifiées et précisées bien au-delà de ces indications génériques.

La désignation de Sibilla Agripa inciterait, à elle seule, à
considérer le médaillon turinois comme représentation de l'une des
douze Sibylles selon le «canon» en usage dès la seconde moitié du
XVe siècle: c'est-à-dire celle qu'on appelle, avec une légère
variante de graphie qui reflète probablement une différence de



90 ÉTUDES DE LETTRES

prononciation, Agripa ou Agrippa. Le médaillon pourrait donc
être ou le seul survivant d'une série de douze Sibylles (ou d'une
série «réduite», par exemple à huit ou à six, dont on ne manque
pas d'attestations) ou une représentation isolée d'une Sibylle
choisie parmi les douze, mais pensée en fonction de son appartenance

à cette série canonique, très largement répandue en Italie et
ailleurs3. Toutefois, le caractère de portrait du visage, déjà remarqué

par les premiers commentateurs4, suffit à isoler cette figure de
toute série, en fait un unicum absolu du point de vue iconographique

et la détache de façon très nette des représentations habituelles
où cette même Sibylle est montrée sous la forme stéréotypée

d'une jeune femme au visage non caractérisé (fig. 2 et fig. 3),
semblable en tout aux autres de la série, hormis les attributs, le nom et
l'inscription qui souvent l'accompagne, sur un livre ou un parchemin.

Ce sont ces trois éléments (et non certes les traits du visage)
dont l'iconographie coutumière a constamment usé pour distinguer

les Sibylles entre elles. Il n'est d'ailleurs pas possible de penser

que le visage de la Sibylle turinoise soit conçu pour en montrer
la vieillesse: la tradition qui distingue les Sibylles en jeunes et vieilles,

en vertu de l'interprétation erronée d'une phrase (non una
aetate Sibyllaè) qui en réalité se référait à leur distribution dans les
divers «âges du monde», ne donne jamais à la Sibylle Agrippa
plus de trente ans5.

Que le visage de la Sibylle de Turin soit masculin, ce peut être
une impression personnelle que tous ne partageraient pas. Mais
que ses traits fortement marqués (du menton aux rides de part et
d'autre de la bouche et de l'œil droit au front plissé avec les sourcils

tendus et arqués) veuillent suggérer bien plus qu'une quelconque

Sibylle, voilà qui est moins discutable. Le fait que, parmi toutes

les Sibylles dont j'ai pu retrouver images ou descriptions, celle-
ci soit la seule à travers qui on ait cherché à présenter un véritable
portrait, donne une première confirmation de cette impression.
Une deuxième, plus importante, pourrait venir de la confrontation

avec un portrait romain connu en plusieurs copies; celle des
Offices (fig. 4), qu'on peut choisir comme représentative, suffit à

montrer un nez semblablement prononcé, avec une petite bosse et
la même cambrure; la coupe mince, ample et marquée de la bouche,

avec de brèves rides aux côtés et le même pli profond qui
parcourt la joue; les oreilles grandes et décollées; le menton rond et
charnu, avec la gorge un peu renflée et un pli marqué au cou. Des
détails minimes — comme une fossette identique entre le nez et la
bouche, la forme semblable du menton, les rides à la racine du nez



SIBILLA AGRIPA 91

— accentuent cette impression de ressemblance. Même si le
froncement des sourcils, qui creuse dans la tête florentine de profondes

orbites, paraît se traduire sous une autre forme en peinture,
où ressortent, vivants et fixes, des yeux que le marbre ne peut
colorer, la force expressive d'une intense concentration intérieure
reste la même. Enfin, si différentes que puissent être les coiffures,
nous pouvons nous essayer à reconnaître dans le médaillon de
Turin la même disposition des cheveux sur le front, avec une
mèche centrale plus longue, ample et régulière, et une boucle qui
descend, pareillement sinueuse, près de l'oreille.

Comme le sait tout archéologue, le portrait des Offices est l'un
de ceux (pas très nombreux) que l'on a conservés de Marcus Vip-
sanius Agrippa (64-12 av. J.-C.), général romain et gendre de
l'empereur Auguste6: c'est donc à lui que peut remonter cette
«expression de force pensive» (Faedo) qui semble avoir atteint
(mais pourquoi?) l'émail de Turin.

Il est déjà singulier qu'une représentation de la Sibylle
Agrippa soit un portrait. Cela l'est plus encore si vraiment on
peut y reconnaître, en définitive, un portrait d'homme. Mais
même si l'on essaie de lui restituer un nom, et de surcroît celui du
plus célèbre Agrippa de l'Antiquité (et probablement de tous les

temps), cela n'apporte pas une solution, mais pose plutôt de
nouvelles questions. Quel sens peut avoir le fait de travestir en Sibylle
le gendre d'Auguste? L'identité du nom Agrippa peut fournir un
lien, non une explication. Elle requiert, avant tout, une vérification:

le portrait de M. Vipsanius Agrippa était-il connu — et
reconnu comme tel — à l'époque de la production de l'émail turi-
nois? La référence, qui vient en premier à l'esprit, aux pièces de
monnaie à son effigie (dont l'identité est attestée par l'inscription)
est, me semble-t-il, à exclure: la représentation du visage sur le
médaillon de Turin réclame, du fait de la pose de trois quarts et de
la plasticité accentuée par les hachures (sur le cou et au-dessus de
l'œil gauche), un modèle sculptural.

Du portrait sculpté d'Agrippa on connaît de nombreuses
répliques qui remontent à l'origine à un prototype unique, un
portrait officiel certainement commandé ou «contrôlé» par
Agrippa lui-même (peut-être en 37-36 av. J.-C.) et modelé selon
les formules en usage pour les portraits dynastiques de la période
hellénistique moyenne et tardive. Celui des Offices n'est donc
qu'une pièce d'une série, qui dans la littérature archéologique tire
son nom d'une copie plus «fraîche», et plus connue que le même
original et provenant de Gabii dans le Latium (Louvre MA 1208)7.



92 ÉTUDES DE LETTRES

Suivant une coutume en vigueur à cette époque déjà (et plus
encore par la suite), le portrait officiel des empereurs et des membres

les plus en vue de la famille impériale était reproduit en de
nombreux exemplaires et diffusé dans tout l'orbis romain8: si

aujourd'hui nous n'avons en tout qu'une vingtaine de portraits
sûrs d'Agrippa, ce n'est là qu'une infime partie de ceux qui
étaient visibles dans l'Antiquité. Il est donc possible, en principe,
de s'en tenir là: l'existence d'une série de portraits d'Agrippa dont
la typologie est relativement cohérente, permet d'imaginer que
l'un d'eux (peu importe lequel) est à l'origine de l'iconographie de
la Sibylle turinoise. Outre la simple existence d'un portrait sculpté
auquel faire remonter ce visage, il resterait toutefois à démontrer
la conscience aussi de ce que ce portrait était celui d'Agrippa et
non d'un autre Romain; là aussi, nous pourrions nous limiter à

l'hypothèse selon laquelle l'identification a pu avoir lieu,
probablement par une méthode très employée déjà au XVe siècle (et du
reste jusqu'à aujourd'hui), la confrontation avec les pièces de
monnaie.

Toute tentative de repérer une dérivation de l'antique oscille
— même si le problème se trouve très rarement posé et discuté en
ces termes — entre deux possibilités bien distinctes et presque
opposées: la dérivation émanant d'une série, ou la déduction
ponctuelle d'après une pièce unique bien déterminée. La première
voie, qui a en soi l'indubitable avantage de miser sur le caractère
sériel de la production ancienne, est choisie très souvent pour des
raisons bien différentes, parce qu'elle permet, éludant des
vérifications plus soignées, de ne pas se poser la question fondamentale:

«Cette dérivation est-elle possible? D'où le peintre du XVe
siècle, le sculpteur du XVIe, a-t-il tiré le motif ancien?» C'est
ainsi que, par exemple, des reliefs de l'Ara Pacis découverts au
XVIe siècle ont pu être désignés comme sources de Mantegna9; et
d'autres, découverts en 1938, comme des modèles de sculptures
médiévales10. Dans ces cas (très nombreux!) il semble que l'option
pour la «série» ne repose ni sur la connaissance ni sur la vraisemblance

historique. Car au moins l'existence de la série (de cette
série) en tant que telle devrait être à chaque fois ponctuellement
établie, en retraçant sa diffusion, pour accroître les probabilités
statistiques de contact entre un artiste postantique et un modèle
antique indéterminable peut-être, mais du moins plausible. Au
contraire, la référence générique et indifférenciée ainsi que
l'absence de vérification philologique d'une possibilité de rencontre

(de l'artiste X ou Y, en l'an X ou Y) avec la sculpture ancienne



SIBILLA AGRIPA 93

indiquée comme «modèle» ou «source», finit par se traduire par
une image floue et peu intéressante du rapport à l'Antiquité,
d'autant plus privée de sens et de force historique si l'on pense à

l'étude assidue et très précise de l'Antiquité (j'entends: d'œuvres
précises et concrètes) de la part des artistes11.

La question: «Le portrait d'Agrippa était-il connu comme tel
au début du XVIe siècle?» ne peut donc être éludée. L'origine
présumée vénitienne du médaillon met en cause d'abord le colossal

Agrippa du Musée archéologique de Venise, qu'une insistante
tradition érudite voulait identifier à «quel simulacro appunto che
lo stesso Agrippa aveva fatto porre sul Panteon [s/c] di Roma,
poichè da lui eretto o ristorato, come ancor oggi si vede» (Cava-
ceppi)12. Mais l'origine de la statue n'est pas connue: la plus
ancienne mention à Venise (au Palazzo Grimani à S. Maria
Formosa) est de Montfaucon13, et la provenance de Rome est on ne
peut moins sûre; la possibilité qu'elle vienne d'une ville grecque,
peut-être Rhodes, a aussi été suggérée, et la date de son arrivée à
Venise reste de toute façon à préciser14. Le buste de Gabii,
aujourd'hui au Louvre, fut trouvé en 1792 et la plupart des autres
portraits ont certainement été découverts encore plus tard. La
seule trace d'une connaissance du portrait sculpté d'Agrippa au
tout début de la Renaissance réside dans un des Ricordi de Laurent

le Magnifique:
Di settembre 1471 fui eletto ambasciatore a Roma per l'incoro-
nazione di papa Sisto [IV], dove fui molto onorato, e di quindi
portai le due teste di marmo antiche delle immagini di Augusto
e Agrippa, le quali mi donô detto papa Sisto [...].15

La signification du couple Auguste/Agrippa, dans la tradition
littéraire ancienne, est liée à la fondation de l'Empire romain: et de
ce fait le don de Sixte IV à Laurent peut être lu comme une allusion

à ses ambitions et projets dynastiques, et chargé de significations

politiques. Mais, pour la même raison, et le don et la note de
Laurent peuvent paraître suspects. Comme le dit la phrase sobre
mais fulgurante de Pline l'Ancien (TV. H. XXXV, 9), pariunt desi-
deria non traditos vultus. Ainsi, l'une de ces deux têtes peut bien
avoir été appelée «d'Agrippa» sans aucune base réelle. En vérité
Dütschke avait proposé il y a plus d'un siècle d'identifier les deux
têtes données par Sixte IV à deux portraits (d'«Octavien» et
d'Agrippa) qui se trouvent maintenant aux Offices16. Mansuelli
lui a objecté que ces portraits n'apparaissent dans les inventaires
qu'à partir de 1704 et que les deux têtes (antiques) sont insérées



94 ÉTUDES DE LETTRES

dans des bustes modernes, certainement bien postérieurs à 147117.
Ce n'est que récemment que ce problème a trouvé une solution
claire et définitive, dans la brillante étude de Luigi Beschi sur le
collectionneur d'antiquités qu'était Laurent le Magnifique18: un
médaillon de l'atelier des Deila Robbia en terre cuite vernissée,
provenant du Palazzo Guadagni à Florence (actuellement au
Victoria and Albert Museum), datable de 1520 environ, montre côte
à côte les deux portraits d'«Octavien» et d'Agrippa, évidemment
dérivés de ceux des Offices (fig. 5). Le buste de femme au-dessus
d'eux représente probablement, comme l'a supposé Beschi, «Giu-
lia figlia di Augusto e moglie di Agrippa, che con la prole garan-
tisce l'ereditarietà al trono». Le médaillon semble ainsi signifier
«l'affermazione del potere dinastico e imperatorio». Que ce
visage ne soit pas du tout celui de la Julie antique, mais qu'il imite
au contraire une formule courante à Florence aux environs de
1520, est certainement dû au fait que le sculpteur ne disposait pas
d'un modèle ancien sûr. Et cela nous fournit a contrario la preuve
que les deux autres portraits furent repris ponctuellement de
modèles anciens conservés à Florence avant 1520: l'identification
des deux portraits des Offices (celui d'Agrippa est notre figure 3)
avec ceux qui furent donnés à Laurent le Magnifique par Sixte IV
peut à ce point être considérée comme acquise.

L'identification correcte du portrait sculpté d'Agrippa peut
ainsi être située en 1471, dans la Rome de Sixte IV19: les monnaies
servirent probablement de point de comparaison, pratique alors
courante et qui se poursuivra (l'identification de l'Agrippa de
Venise proposée par Montfaucon fut aussi faite sur cette base). Le
médaillon du Palazzo Guadagni, grâce à la force démonstrative
du rapprochement proposé par Beschi, permet donc d'affirmer
que, du moins entre Rome et Florence, le portrait sculpté
d'Agrippa était connu comme tel en tout cas dès 1471, c'est-à-dire
bien avant l'existence de l'émail de Turin. Nous avons ainsi établi
la possibilité que le nom de Sibylle Agrippa ait incité quelqu'un (le
commanditaire ou le peintre) à chercher le portrait de M. Vipsa-
nius Agrippa et à prêter son visage à la Sibylle. Mais tout reste à
éclaircir quant au pourquoi de cette très singulière contaminatio
iconographique.

Certes, Auguste était constamment lié dans la tradition médiévale

à la Sibylle Tiburtine par une légende qui a son origine dans
le De natale Domini attribué à saint Augustin et se diffuse à
travers le Speculum humanae salvationis, le théâtre sacré et les
représentations artistiques20: mais Agrippa, à ma connaissance, n'y



SIBILLA AGRIPA 95

paraît jamais, comme il ne paraît pas dans les diverses versions du
Roman d'Octavian21, ni dans le Mistére de Octavien et de Sibille
Tiburtine22 ou dans la Festa di Otaviano imperadore d'un manuscrit

florentin (Magliab. 488, f° 3) daté de 146523. Le nom
d'Agrippa apparaît bien sûr dans des textes anciens qui étaient
connus du Moyen Age et des humanistes, mais il manque (par
exemple) dans les Gesta Romanorum et n'apparaît que fugace-
ment dans d'autres textes (Li Fet des Romains, le Roman de
Dolopathos)2A et sans aucune relation avec la légende de la
Sibylle, ni aucun rôle un tant soit peu «prophétique». En somme,
il n'y a pas à ma connaissance d'Agrippa médiéval qui, comme
l'Auguste médiéval, ait une quelconque relation avec une Sibylle.
La question reste donc ouverte: pourquoi la Sibylle Agrippa
a-t-elle pris le visage de M. Vipsanius Agrippa? Mais, tout
d'abord, pourquoi donc la Sibylle Agrippa s'appelle-t-elle ainsi?

Le canon antique des Sibylles, que le Moyen Age connut à
travers Isidore (Etym. VII, 7) et Lactance (Inst. Div. I, 6) — qui se

réfère à son tour à Vauctoritas de Varron — n'en comptait que
dix: Cimmérienne, Cumane, Delphique, Erythrée, Hellespon-
tique, Libyque, Persique (parfois Saba ou Sabbe), Phrygienne,
Samienne et Tiburtine (ou Albunea). A cette tradition, où les

Sibylles prophétisent la venue du Christ, en parallèle avec des
philosophes païens, se rattachent Raban Maur et toute une foule
d'auteurs moyenâgeux, de Bède à Vincent de Beauvais25. Ce n'est
qu'à la fin du XVe siècle que nous trouvons désormais fixé le
«nouveau» canon de douze Sibylles: Europe et — précisément —
Agrippa (ou Agripa, Agrip(p)ina, etc.) sont venues s'ajouter aux
dix premières. Selon E. Mâle, qui étudia le problème dès sa thèse
parisienne de 189926, le nom Agrippa se trouverait pour la
première fois dans les Discordantiae nonnullae inter sanctum Hie-
ronymum et Augustinum du dominicain Filippo Barbieri
(1426-1487), imprimé en 1481, et il s'agirait simplement d'une
erreur d'impression: Agrippa pour Aegyptia. Pour preuve, Mâle
cite un manuscrit parisien (Ars. 78, f° 67), où on lit précisément
Aegyptia au lieu d'Agrippa.

Si telle était vraiment l'origine de ce nom, il resterait à expliquer

comment il se peut qu'une erreur mécanique de transcription
ait fini par s'imposer aussi largement. Et, bien que l'opinion de
Mâle soit en général répétée et acceptée27, on peut démontrer
qu'elle est tout à fait erronée: avant tout parce que la dénomination

Agrippa figure aussi dans les manuscrits de l'opuscule de



96 ÉTUDES DE LETTRES

Barbieri (avant 1481) et dans une édition napolitaine probablement

de 147928. La Sibylle Agrippa porte ce nom également dans
la célèbre xylographie florentine datant probablement de 1460-
7029 et dans un album xylographique français (1465 env.), dont
l'unique copie connue est à Saint-Gall30. Mais le témoignage le
plus important, qui permet de remonter à une date sûrement
antérieure à 1434, est la description du cycle de douze Sibylles dans le
palais du cardinal Giordano Orsini à Rome: dans ce texte (nous
aurons sous peu à y revenir), «notre» Sibylle s'appelle déjà
Agrippa31. C'est donc bien la forme Aegyptia, qui revient aussi
d'autres fois32, qui est à désigner comme une transformation
(sans être nécessairement une corruption) de la leçon Agrippa
originelle et qui a entraîné quelquefois (comme le rappelle Mâle) la
représentation de cette Sibylle en négresse.

Mâle avait peut-être raison, en revanche, quand il indiquait
dans la symétrie avec la série des douze Prophètes, dans la
pratique du théâtre sacré et de l'iconographie, la raison finale du
«nouveau» canon des douze Sibylles, ou du moins de son très
large succès33. De fait dans les exemples les plus anciens (même si
le canon varronien des dix Sibylles était largement connu et cité
dans les textes littéraires) ce n'est qu'une seule Sibylle à la fois qui
est représentée: spécialement la Tiburtine (précisément parce que
la légende voulait qu'elle ait prédit à Auguste l'avènement du
Messie) et avant encore l'Erythrée qui, selon saint Augustin (C/v.
Dei XVIII, 23), avait prophétisé la fin du monde. Déjà dans le
sermon pseudo-agostinien Contra Iudaeos, Paganos et Arianos24,
qui eut tant d'influence sur le théâtre médiéval, l'Erythrée défile
(seule des Sibylles) derrière les Prophètes. Au XIVe siècle, la
tendance à représenter les Sibylles non plus isolées, mais en série, est
bien affirmée dans l'iconographie religieuse: Giovanni Pisano en
plaça six dans sa chaire à Pistoia, et huit (ou dix?) dans celle de la
cathédrale de Pise35. La série (mutilée) de Cortina d'Ampezzo, en
dépit de l'hypothèse giottesque de la première publication36, est
sans doute déjà du XVe siècle.

Comme l'a remarqué il y a longtemps W. L. Schreiber, la
tendance à accroître le canon varronien des Sibylles est décelable déjà
au XIIIe siècle: une onzième Sibylle sans nom apparaît dans quelques

textes (comme Gervais de Tilbury, 1211 env.37). Wilhelm
Vöge est probablement le seul à avoir indiqué une autre tradition:
un texte byzantin du VIIe siècle, le Chronicon Paschale, donne
déjà le nombre de douze Sibylles et en énumère les noms qui ne
coïncident qu'en partie avec ceux de Lactance et de la tradition



SIBILLA AGRIPA 97

occidentale38. Selon Vöge, la «croissance» du nombre des Sibylles
serait due précisément à la connaissance du Chronicon : mais dans
ce cas, on ne s'explique pas pourquoi les noms des deux Sibylles
supplémentaires sont, dans toute la tradition occidentale, si
différentes du texte byzantin. Il est plus probable que le Chronicon
(s'il était connu au XVe siècle, comme cela reste à prouver) n'ait
fait qu'influencer une tendance (indépendante) à augmenter le
nombre des Sibylles, très probablement pour favoriser le parallélisme

avec les Prophètes: au prophétisme judaïque, on ajoutait
ainsi celui des païens, et l'humanité entière était appelée à annoncer

l'avènement du Sauveur et la Nouvelle Alliance39. Mais les

noms des deux nouvelles Sibylles qui, au XVe siècle, se diffusent
en Italie, en France, en Allemagne (et ailleurs), Europa et
Agrippa, restent encore à expliquer et à rattacher à quelque milieu
précis qui puisse les avoir introduits, les rendant canoniques dans
la tradition occidentale.

Il est évident que l'énumération «occidentale» de Lactance
tout comme l'«orientale» du Chronicon Paschale sont construites
sur une ratio toute géographique: la distribution des Sibylles
auprès des divers peuples de la Terre tendait à suggérer qu'«en
tout lieu» la venue du Messie avait été prédite. Nous avons ainsi
deux Sibylles «grecques» (Delphique et Samienne), deux
«italiennes» (Cumane et Tiburtine) et six «barbares» (Cimmérienne,
Erythrée — souvent placée en Egypte — Hellespontique, Liby-
que, Persique et Phrygienne). S'y ajoutent dans le Chronicon la
Rhodienne et l'Hébraïque40. La distribution reflète évidemment
un point de vue tout à fait «antique»: aucune Sibylle n'a de patrie
en Occident, à l'exception bien sûr de l'Italie. Des deux
«nouvelles» Sibylles du XVe siècle, l'une, par son nom d'Europa,
répète et prolonge la ratio géographique du canon antique et semble

vouloir remédier à cette absence, «couvrant» avec la nouvelle
prophétesse une autre partie de la carte du monde. Selon Hélin41,
ce nom serait une corruption de Herophila qui apparaît dans
Isidore (VIII, 8) comme variante du nom de la Sibylle Erythrée.
Même s'il en était ainsi, il reste — me semble-t-il — très probable
que la fortune du nom soit liée au désir de créer une Sibylle tout
occidentale et donc que son origine soit à chercher dans un milieu
non seulement «européen», mais spécialement non italien, étant
donné que l'Italie était amplement représentée par les Sibylles
Tiburtine et Cumane. Le nom d'Herophila, privé de toute connotation

géographique, se prêtait mal à entrer dans la liste des Sibylles.

Et même s'il fallait en faire dériver le nom de la Sibylle



98 ÉTUDES DE LETTRES

Europa, nous y voyons une déformation intentionnelle et non une
altération mécanique.

Et Agrippai Apparemment, c'est la seule Sibylle dont le nom
ne contienne aucune ratio géographique. De ce fait la forme
Aegyptia, que Mâle considérait comme originelle, on l'a dit,
témoignerait plutôt d'une «hypercorrection» que d'une corruption:

elle manifeste une forme de résistance érudite à ce nom
incompréhensible qu'on cherche à normaliser en lui donnant une
couleur géographique, processus favorisé sans doute par le fait
qu'une autre Sibylle, l'Erythrée, se voit fréquemment placée en
Egypte. La conjecture de Mâle relève elle aussi d'une semblable
optique que nous dirions analogique. Nous devons pourtant tenir
compte du fait indéniable que la Sibylle Agrippa s'appelle ainsi
non seulement dans la plupart de ses apparitions (textes et
images), mais dès le début. L'origine du nom doit — comme
toujours — être clairement distinguée de sa fortune. Mais en somme
le nom d'Agrippa reste (et justement parce que non
géographique) entièrement à expliquer.

En décembre 1454, Sagramore Sagramori, chancelier de Sigis-
mondo Pandolfo Malatesta, fut victime d'une mésaventure. Il
revenait de Rimini au camp de son seigneur près de Sorano, dans
la région de Sienne, quand il fut capturé par les soldats siennois
(contre lesquels combattait Malatesta), et les papiers qu'il emportait

furent séquestrés. C'est pour cette raison que le mémorial (de
la main de Sagramori lui-même), avec tout le détail des missions
dont Malatesta l'avait chargé à Rimini, a abouti aux archives de
Sienne, où il fut redécouvert en 1928 par Massera. Dans un
passage de ce mémorial, il est écrit:

Item del lavorero dele Capelle nove etc. parlare con messere Roberto
et Piero di Genari et m0 Agostino per modo che intendano, et dir-
glie che lo acciavatare non me piace etc. sopra el fatto dele
Sybille etc.42

Comme Massera l'a bien vu, «maître Agostino» est Agostino di
Duccio, «Piero di Genari» est le surintendant de la construction
du Tempio Malatestiano, «messire Roberto» est Roberto Valtu-
rio, concerné lui aussi par «l'affaire des Sibylles» en qualité de
conseiller expert en thèmes et iconographie «à l'antique». Nous
savons que Valturio s'était à son tour adressé à Poggio Braccio-
lini, pour avoir des renseignements quant à l'iconographie des



SIBILLA AGRIPA 99

Sibylles. Le lettre de Valturio n'est pas connue, mais en revanche
la réponse de Poggio est conservée, datable aussi de 145443:

De Sybillis quod petis, non est mihi nunc otium talia exqui-
rendi; sed quod re nequeo, consilio adjuvabo. Bonae memoriae

Cardinalis de Ursinis in aula palatii sui, quae paramenti
camera appellatur, Sybillas omnes summa cum diligentia pingi
fecit cum inscriptione eorum, quae suis temporibus, quaeque
de Christo praedixit. Quare scribas Romam licet, ut et formam
picturae, et nomina Sybillarum, et epigrammata notentur ab
homine erudito, tibique mittantur. Nam nullo loco reperies
quod quaeris exquisitius, et simul effugies molestum laborem.
Non enim parva cura haec res est aut nunc confici posset, aut
tunc confecta est summa cum doctissimorum virorum diligentia.

Nullo loco reperies quod quaeris exquisitius, et non parva cura
haec res est : les mots de Poggio mettent en évidence de la façon la
plus claire la difficulté, encore réelle en 1454, d'énumérer correctement

Sybillas omnes (avec leurs forma, nomina et epigrammata);

ils montrent par ailleurs l'actualité et la valeur exemplaire
du cycle de Palazzo Orsini jusqu'à cette date. C'est ici qu'apparaît

déjà pleinement formé (et évidemment confectum summa
cum doctissimorum virorum diligentia) le nouveau canon des
douze Sibylles, qui comprend et Europa et Agrippa), tandis que
persiste tout au long du siècle l'usage du «vieux» canon de Varron
et de Lactance: ainsi dans le Dôme de Sienne et dans celui
d'Ulm44, comme aussi à Rimini où, malgré le sévère avertissement
de Malatesta et les conseils de Poggio, le programme ne fut
(semble-t-il) jamais complété et où la décoration telle que nous la
voyons aujourd'hui comprend dix Sibylles et deux Prophètes45.

Le palais du cardinal Giordano Orsini (1365-1438 env.), qui
correspond (et a donné son nom) à l'actuel Monte Giordano46, est
celui-là même qui abritait la célèbre sala theatri et son très vaste
cycle de Uomini famosi, dont il manque encore aujourd'hui une
reconstitution adéquate47; mais la série des Sibylles est bien
distincte et se trouvait dans une autre pièce que Poggio appelle
paramenti camera. Le programme décoratif doit être daté non seulement

d'avant la mort du cardinal Orsini (1438), mais aussi
d'avant sa fuite de Rome à la suite d'Eugène IV (1434); par la
suite, le palais sera presque entièrement détruit par les Colonna
entre 1482 et 148548. Nous ne savons pas si Valturio envoya
vraiment un quelconque homo eruditus copier les epigrammata des



100 ÉTUDES DE LETTRES

Sibylles de Monte Giordano ou en relever les noms et la forma
picturae. Il est certain en tout cas que la renommée et l'actualité
du cycle romain durent inciter plus d'un humaniste à en tirer de
minutieuses descriptions, dont cinq au moins sont connues, sinon
six, qui ont été étudiées et publiées en partie seulement. Dans
l'attente d'un travail comparatif ponctuel (qui me semble nécessaire),

j'en donne pour l'heure une simple liste49:

1. Liège, Grand Séminaire, ms. 6 F1, f° 245v-248v
2. Tongerloo, Abbaye, ms. H 116, f° 117r-120r (1450 env.)
3. Olmiitz (Olomouc), Bibliothèque de la Ville, ms. IIV 8.
4. Bruxelles, Bibl. Royale, ms. 3553-3567, f° 265v-267r

(1440-1470 env.)
5. München, Bayerische Staatsbibliothek, elm. 19859,

f° 87v-88v (écrit en 1478 à Tegernsee en Bavière)
6 Stuttgart, Württembergische Landesbibl., Cod. Theol.

et Philol. 4°, 171, f° 63v-64r (écrit à Salzburg en 1463).

Seule une édition critique pourrait établir si ces textes sont
tous descripti à partir d'une seule rédaction originaire, ou s'il s'y
rencontre des particularités telles qu'il faille faire de l'un d'eux un
apographe plus direct du cycle de Rome. En tout cas, la diffusion
de cette description au nord des Alpes témoigne de l'autorité du
modèle romain et indique quelques voies (pas toutes) par lesquelles

il a pu s'imposer graduellement; tandis que la lettre de Poggio
à Valturio est un témoignage nouveau de la fortune du modèle
«Orsini» (par un mécanisme de diffusion analogue) en Italie.

Le palais de Giordano Orsini était un rendez-vous célèbre
d'humanistes dans la Rome de Martin V: Lorenzo Valla, se référant

à une situation antérieure à 1431, y situe sa rencontre avec
Antonio Loschi, Poggio, Melchiorre Scrivani, Leonardo Bruni, le
Panormita et d'autres encore:

Neque vero hic mons [Iordanus] est unus e septem, multo ille
quidem pressior et angustior, sed hoc tamen tempore septem
montibus magis et honestus et frequens. Sed cum tam notus et
celeber, quid ilium conor describere? Notior est mons Iordanus
quam «nobile Pallanteum aut Capitoli immobile saxum».50

Chacun des humanistes qui fréquentaient la maison et la camera
paramenti ornée de Sibylles peut avoir contribué (comme Poggio)
à sa notoriété: Giordano Orsini lui-même, qui voyagea comme
envoyé de Martin V en France, eh Allemagne, en Bohême et en
Hongrie, et passa en exil (à Florence et en Italie septentrionale) les



SIBILLA AGRIPA 101

quatre dernières années de sa vie, peut naturellement en avoir
parlé. Toutefois, le lien précis entre la fortune du cycle de Monte
Giordano en Italie et les quelques descriptions d'outre-Alpes (toutes

postérieures d'environ dix ans à la mort du cardinal) nous
échappe jusqu'ici.

La Sibylle Europa/Europhila et YAgrippa sont les deux
dernières de la liste dans les deux manuscrits de l'édition Hélin:

Duodecima Sibilla et ultima, annorum triginta, depingitur
matura et gravis, romano more induta, colobium habens de
veluto rubeo et tenet scriptum: Sibilla Agripa sic ait de
Christo: «Invisibile verbum palpabitur et germinabit ut radix,
et siccabitur ut folium [...]».51

Mais, dans ces deux manuscrits et dans un troisième au moins,
celui de Bruxelles52, apparaît, au début, une indication
supplémentaire; le texte des prophéties du Palazzo Orsini a été intégré:

[...] certis aliis bonis additionibus de eisdem quae non sunt in
dicta camera, sed sicut scriptae sunt iuxta sex earundem Sibillis
sub brevibus retro chorum ecclesie Coloniensis, et hic ponun-
tur ad longum pro meliori.53

Malheureusement, il est impossible de saisir dans les textes (du
moins de la façon dont ils sont publiés) le passage des inscriptions
«romaines» à celles de Cologne; et je n'ai pas réussi à trouver
trace de cet ancien cycle de Cologne ni même à localiser l'église où
il se trouvait. En tout cas, les références concordantes à cette
ecclesia Coloniensis (serait-ce la cathédrale?), bien que s'expri-
mant par des formules et des textes à chaque fois différents,
induisent provisoirement à grouper au moins ces trois manuscrits
en une branche unique de la tradition de ce texte. Dans celui-ci,
un humaniste qui devait fréquenter (au moins par des intermédiaires

ou par écrit) tant Rome que Cologne, s'efforce manifestement
de composer un canon à proposer en exemple à partir de ces deux
séries de Sibylles (douze à Rome, six à Cologne) qu'il considérait
pour quelque raison comme les plus «à jour», afin que le nombre
et les noms des Sibylles, leur aspect et les textes des prophéties
s'imposent à l'attention de tous, et spécialement de ceux qui
auraient voulu les faire représenter en image. Et en effet, dès le
début, on déclare que la première Sibylle «sedet in throno, ac
etiam subséquentes, diversimode tandem, quod fieri debet secundum

voluntatem pictoris»54; on trace donc la frontière entre la
norme iconographique (couleur des robes, attributs, textes des



102 ÉTUDES DE LETTRES

prophéties) et la marge laissée au choix du peintre, qui est limité
aux diverses attitudes des Sibylles sur leur trône55.

Dans la série de Cologne (que nous devons, jusqu'à preuve du
contraire, considérer comme perdue), les Sibylles, à ce qu'il semble,

n'étaient que six. L'exemplarité de ce cycle, s'il méritait
d'être rapproché de celui bien plus ample et prestigieux de Giordano

Orsini, devait résider spécialement dans les noms des Sibylles

ou dans les textes de leurs prophéties. La «somme» des données

tirées de chacun des deux cycles tenus pour exemplaires
(Rome et Cologne) se présente comme une étape ultérieure de
cette non parva cura qui (selon les paroles de Poggio) avait
entraîné le doctissimorum virorum diligentia à conficere la série
de Sibylles voulue par Giordano Orsini. Mais si, au milieu du XVe
siècle, Cologne apparaît à côté de Rome comme lieu où la
représentation des Sibylles assume des caractères particuliers et para-
digmatiques, alors une conjecture s'impose: Cologne est le seul
lieu où le nom Agrippa, donné à une Sibylle, pourrait entrer dans
cette ratio géographique à laquelle se conforment les noms des
autres Sibylles, retrouvant du même coup un sens achevé et «antique».

Agrippa est en effet le fondateur en 38 av. J.-C., sur la rive
du Rhin, du bourg qui, de sa fille Agrippina qui y naquit, prendra
plus tard le nom de Colonia Claudia Ara Agrippinensium56. Si
nous attribuons l'invention (et c'en est une) de la nouvelle Sibylle
Agrippa à un milieu culturel de Cologne (que je n'ai pas les

moyens de mieux identifier), nous aurons reconquis la ratio
géographique obligée pour les noms des Sibylles, en équilibre entre
une désinvolte manipulation «médiévale» et une ambition
«humaniste»: le nom d'Agrippa correspond en effet à un déguisement

à l'antique de cette Sibylle, qui ne se présente pas pour rien
(cf. ci-dessus, p. 101) comme romano more induta, ainsi que c'est
le cas dans le même texte pour la seule Tiburtine, la plus proche de
Rome. L'orgueil de Cologne pour ses origines romaines et
impériales, qui est un topos dans la tradition de la chronique locale,
pourrait bien se refléter dans une telle indication; et avec Cologne,

l'Allemagne — fût-ce par la médiation nécessaire de l'Antiquité

romaine — aurait elle aussi trouvé sa Sibylle.
La présence fort précoce d'une Sibylle Agrippa, et dans une

position très prééminente, parmi les Sibylles de Cortina, à une
époque (1400-1420 env.) certainement antérieure au cycle Orsini,
peut constituer, lorsqu'on la considère dans le contexte d'autres
éléments «nordiques» de l'iconographie de cette fresque, comme
l'indice d'une provenance de l'aire culturelle germanique de cette



SIBILLA AGRIPA 103

figure, qui est jusqu'à aujourd'hui la plus ancienne Sibylle
Agrippa attestée de manière sûre57.

Cette solution, qui demeure hypothétique, aurait l'avantage
d'établir, par Cologne, un lien entre M. Vipsanius Agrippa et la
Sibylle qui finit par prendre son nom, peut-être bien par un effet
lointain de sa présence sur les rives du Rhin. Mais il est d'emblée
évident que ceci ne peut fournir une explication pour l'émail de
Turin: quand il fut produit, l'existence et le nom de la Sibylle
Agrippa s'étaient largement répandus en Europe, perdant toute
référence directe à Cologne, à son nom antique, à son fondateur
romain. Le même M. Agrippa a joui d'une faveur locale considérable

dans la Cologne des XVe et XVIe siècles: on le trouve représenté

dans une fenêtre de la nef nord du Dôme, en statue dans le
Gürzenich (une salle de fêtes publique du XVe siècle) et dans
diverses vues de la ville, comme par exemple celle d'Anton Woen-
sam, de 1531 (fig. 6-7)58. Mais il s'agit naturellement de portraits
d'invention qui n'ont rien à voir avec ceux de l'Antiquité. La
somme de trop d'éléments disparates (origine, peut-être à Cologne,

du nom de la Sibylle Agrippa; popularité locale d'un
Agrippa-fondateur au portrait réinventé; connaissance — mais en
Italie — du portrait antique d'Agrippa) rend improbable une
tentative d'explication de la Sibylle turinoise par ce biais. En outre, il
manque (ou j'ignore) la possibilité d'expliquer cette curieuse
«somme», ou erase, ou contaminatio d'Agrippa et de Sibylle.
Cologne ne suffit pas à la justifier. Nous voudrions peut-être un
texte qui attribuerait un quelconque pouvoir divinatoire à l'antique

Agrippa et il n'y en a pas. Nous avons ainsi obtenu une hypothèse

sur l'origine du nom de cette Sibylle, non sur le médaillon de
Turin.

La plus célèbre conséquence, cette fois non plus hypothétique
mais absolument certaine, de la présence et du crédit dont jouissait

M. Agrippa à Cologne est probablement le prénom même
d'Agrippa de Nettesheim (1486-1534/5) qui apparaît ainsi dès
1510 dans les manuscrits, mais pas encore dans les matricules de
l'Université de Cologne59: ce fut lui-même qui se choisit ce
prénom, transformant le sien (Heinrich Cornelis) en Henricus Cornelius

Agrippa, en l'honneur du fondateur de sa ville60. Cette figure
controversée, longtemps assimilée dans la tradition populaire à un
mage, devin et maître en sciences occultes, porte ainsi dans son
prénom la marque d'un choix de souche humaniste, en même
temps que mesuré sur la force de la tradition locale. Pour lui,



104 ÉTUDES DE LETTRES

Agrippa est donc (comme peut-être — cent ans avant? — pour
une Sibylle) un nom antique et teinté de patriotisme local.

Ce n'est naturellement pas ici le lieu de dessiner l'image
complexe d'Agrippa de Nettesheim, ni mage ni devin, mais interprète
vivant et audacieux d'une Occulta philosophia (c'est le titre de
son oeuvre majeure) où cabale judaïque, science des Anciens,
théologie chrétienne et réflexions néo-platoniciennes confluent
dans une philosophie de la nature qui n'est pas seulement une
mosaïque syncrétique de connaissances, mais une tentative originale

et hardie de synthèse61. Actif en Allemagne, en France et en
Italie (où il résida de 1511 à 1518), Agrippa devint célèbre dans
toute l'Europe, et fut certainement l'un des personnages les plus
connus et discutés de son temps. Sa mort (peut-être à Grenoble en
1535), tout de suite après son emprisonnement à Lyon sur accusation

d'hérésie, ne fit que confirmer sa légende de mage «maudit»
bien plus que celle de philosophe, jusqu'à ce que lui échoie le sort
singulier d'être pour Goethe l'un des principaux modèles de son
Faust62. Voici donc enfin un Agrippa que nous pouvons au moins
soupçonner de quelque ressemblance avec une Sibylle.

Pour renforcer ce soupçon, il est possible d'en appeler à un
passage du Tiers Livre de Rabelais (1546)63, où Agrippa de
Nettesheim apparaît sous le nom à peine voilé de Herr Trippa.
Panurge, aidé de Pantagruel, s'enquiert s'il doit prendre femme:
et déjà (sur le conseil de Pantagruel) il s'est rendu «à Panzoust
près le Croulay», où «est une Sibylle tresinsigne, laquelle praedict
toutes choses futures»; aux résistances de Panurge, inquiet de ce
qu'il puisse s'agir de «une phitonisse et sorcière», Pantagruel
répond: «Que sçavons nous si c'est une unzième Sibylle [...]?»
Rabelais met évidemment en scène le mécanisme de multiplication
des Sibylles (par rapport au nombre dix du canon antique),
jouant comme d'un sûr ingrédient comique du contraste entre la
solennité «antique» du nom de Sibylle et sa situation dans un
village obscur. L'épisode de la «Sibylle de Panzoust» se dénoue
dans les chapitres XVI à XVIII du Tiers Livre: Panurge «prend
conseil» de Nazdecabre, sourd-muet de naissance (chap. XIX-
XX), puis du vieux poète Raminagrobis (chap. XXI-XXIII), puisque

«Aristophanes en quelque comédie appelle les gens vieulx
Sibylles» (chap. XXI). C'est à ce point qu'Epistémon lui conseille
de se rendre chez Herr Trippa qui, «par art de astrologie, géo-
mantie, Chiromantie, métopomantie, et aultres de pareille farine,
praedict toutes choses futures». Le chapitre XXV, qui est consacré

à cette rencontre, offre, par la bouche de Herr Trippa en per-



SIBILLA AGRIPA 105

sonne, une ample typologie (tournée bien sûr en dérision) des
différentes formes de la divination qui, comme cela a été démontré,
se fonde sur le De occulta philosophia du même Agrippa, le De
sapientia de Girolamo Cardano et le Compendium amatoriae
magiae de Celio Calcagnini64.

Agrippa/Herr Trippa et la Sibylle (fût-elle de Panzoust)
recourent donc à la même série de sources divinatoires dont
Panurge peut attendre prédictions et conseils quant à son
mariage. Selon A. Lefranc65, Rabelais peut avoir rencontré
Agrippa à Grenoble en 1535; en outre, tous deux fréquentèrent
certainement les mêmes milieux à Lyon à peu d'années de distance
(Agrippa en 1524-29, Rabelais en 1532). Herr Trippa serait ici
(selon Lefranc) mis en cause par une mordante allusion à la «querelle

des femmes»66: Agrippa avait en effet écrit déjà en 1509 un
petit traité pour Marguerite d'Autriche, De nobilitate et praecel-
lentia foeminei sexus, qui ne sera donné à l'impression qu'en 1529

(Anvers) mais fut diffusé et discuté déjà auparavant. Dans ce

texte, parmi les divers arguments en faveur du sexe féminin, on
cite entre autres la vertu prophétique:

Mulieres prophetae semper diviniore spiritu afflatae sunt quam
viri: quod testibus Lactantio, Eusebio et Augustino de Sibyllis
notum est.67

En attribuant des facultés divinatoires d'abord à une femme de
Panzoust, comiquement promue au rang de «unzième Sibylle»,
puis aux «gens vieulx» (assimilés eux aussi aux Sibylles sur l'autorité

d'Aristophane) et ensuite seulement à Agrippa/Herr Trippa
(qui par ailleurs théorise sur la divination et en classifie les
formes), Rabelais déplace graduellement la capacité de vaticination
du versant de l'inspiration divine à celui de la faiblesse d'esprit:
des femmes et des vieux. Quand finalement Herr Trippa entre en
scène, il a beau énumérer ses propres aptitudes et étaler devant
Panurge la liste interminable de ses méthodes divinatoires: il n'en
récoltera que malédictions et insultes («fol enraigé, sorcier au diable,

mat de cathene, vieux fol, sot, mal plaisant...»). La cible de
la dérision de Rabelais est donc l'Agrippa «mage et devin» et en
même temps l'Agrippa défenseur du sexe féminin et de son divi-
nior spiritus.

Ce passage de Rabelais dénonce ainsi la proximité entre
Agrippa de Nettesheim et une tradition divinatoire qui reconnaissait

dans les Sibylles un modèle insurpassable de vaticination
«naturelle», bien sûr exercé parmi les Gentils, mais capable égale-



106 ÉTUDES DE LETTRES

ment de saisir dans le monde le présage de la Rédemption et du
Jugement, et de ce fait consacré par l'autorité d'un saint Augustin.

C'est pourquoi les Sibylles (bien que païennes, bien que
femmes) pouvaient se ranger au côté des Prophètes. S'identifier à un
Prophète de l'Ancien Testament aurait paru blasphématoire à

quiconque; l'affirmation de la possibilité de voir dans le futur par
les seuls moyens naturels (et cependant non contraires à la volonté
de Dieu) pouvait en revanche être médiatisée par les Sibylles de
façon opportune. La date du Tiers Livre (1546) et le caractère
violemment polémique du texte affaibliraient de beaucoup cette
affirmation, si nous ne pouvions aussitôt l'étayer d'une citation
d'Agrippa tirée de la préface à l'édition de Cologne (1533) du De
occulta philosophia sive de magia libri tres6H. Il s'agit d'une
adresse ad lectorem qui manque dans la première rédaction de
l'œuvre 1510)69, dans laquelle Agrippa se défend de pratiquer des
formes de magie perverses et «noires»:

Non dubito, quin titulus libri nostri [...] quamplurimos alliciat
ad legendum, inter quos [...] multi [...] maligni qui temeraria
sua ignorantia magiae nomen in deteriorem partem accipien-
tes, vix conspecto titulo clamabunt nos vetitas artes docere,
haeresium semina iacere, piis auribus offendiculo, praeclaris
ingeniis scandalo esse, superstitiosum esse, demoniacum esse,
magus qui sim. Quibus si respondeam magum apud literatos
viros non maleficum, non superstitiosum, non demoniacum
sonare, sed sapientem, sed sacerdotem, sed prophetam: Sibyllas

magas fuisse, proinde de Christo tam apertissime prophe-
tasse, [...], ipsumque magiae nomen acceptum philosophis,
laudatum a theologis, etiam ipsi evangelio non ignotum. Credo
ego istos tam pertinacis supercilii censores Sibyllis et sanctis
magis, et vel ipso evangelio prius sibi interdicturos, quam
ipsum magiae nomen recepturi sint in gratiam [...] (nous
soulignons).

Agrippa avoue donc ouvertement pratiquer une forme de magie,
mais en la distinguant, dans la suite de la lettre au lecteur, de toute
superstition. Sa magie est celle des Sibylles, une forme de connaissance

(ou maîtrise) de la nature confirmée par la prophétie de
l'Incarnation: «clamabunt [...] magus qui sim: quibus respondeam

[...] Sibyllas magas fuisse, proinde de Christo tam apertissime

prophetasse». Il est significatif, me semble-t-il, que dans ce
texte Agrippa de Nettesheim invoque premièrement l'autorité des

Sibylles (et par deux fois), comme justification de sa propre
magie, et qu'il ne cite les Mages qu'ensuite et presque à la sau-



SIBILLA AGRIPA 107

vette, fait d'autant plus remarquable pour un citoyen de Cologne,
ville qui gardait et garde, à la place d'honneur dans la cathédrale,
les reliques des Rois mages.

Il est peut-être oiseux de se demander si une telle identification
d'Agrippa avec les Sibylles aurait été possible sans sa prise de

position, antérieure de quelques années, sur la noblesse et l'excellence

du sexe féminin. Une autre question serait plus pertinente:
Agrippa de Nettesheim pouvait-il, en écrivant ce passage, avoir à

l'esprit la Sibylle Agrippa? Encore une fois, nous ne sommes pas
en mesure de répondre. Au regard de l'émail de Turin aussi, les

voix que nous avons évoquées, de Rabelais à Agrippa de Nettesheim,

offrent des suggestions mais pas encore d'explications ni de

preuves. Le visage de la Sibilla Agripa de Turin peut-il être celui
du «mage» de Nettesheim? Même si, à ma connaissance, son
portrait n'a jamais été étudié ponctuellement, on en connaît au moins
deux versions: l'une, plus tardive et mieux connue, serait (selon
Prost70) plus proche d'un portrait authentique, mais elle est
naturellement hors de cause; l'autre version, sans barbe, se trouve
déjà dans l'édition citée (1533) du De occulta philosophia, mais
(toujours selon Prost) elle serait d'imagination (fig. 8). De toute
façon, ce visage glabre n'a aucun point de contact avec celui du
médaillon turinois. Il semble donc que nous devions laisser hors
champ le visage «vrai» ou «supposé» d'Agrippa de Nettesheim.

Si l'identification d'Agrippa de Nettesheim avec les Sibylles
dans le passage cité ci-dessus nous pousse à explorer jusqu'au
bout cette voie d'exégèse, deux possibilités distinctes se présentent
ici. La première (où le hasard occupe une place importante) est

que l'auteur du médaillon de Turin, dans l'intention de représenter

Agrippa de Nettesheim en Sibylle, soit tombé sur le dessin
d'un portrait sculpté (probablement celui qui se trouve maintenant

aux Offices) de M. Agrippa, accompagné d'une simple
indication (pas beaucoup plus que «Agrip(p)a»), qu'il l'ait pris pour
un portrait du savant «mage» de Cologne et qu'il l'ait ensuite
réutilisé comme tel dans son montage-contaminatio. La seconde
possibilité (où, en revanche, rien n'est dû au hasard) est que l'auteur
du médaillon de Turin (et ici j'entends naturellement par
«auteur» le mélange et la somme du commanditaire et du peintre)
connaissait aussi bien Agrippa de Nettesheim, et la raison du nom
antique qu'il avait emprunté à celui qui passait pour le fondateur
de Cologne, que le portrait de M. Vipsanius Agrippa. Le docte
auteur du De occulta philosophia serait en ce cas présenté sous un
double travestissement: comme Agrippa (M. Vipsanius), c'est-



108 ÉTUDES DE LETTRES

à-dire sous le nom que lui-même s'était choisi; et comme Sibylle,
c'est-à-dire professant et déclarant cette foi dans la magie naturelle

qui, comme il l'écrit lui-même, l'associait aux antiques Sibylles.

L'existence d'une Sibylle Agrippa dans le «nouveau» canon
(qui n'était déjà plus si neuf à l'époque) des douze Sibylles est la
condition indispensable à une contaminatio aussi audacieuse que
celle-ci. Seul celui qui en avait une pleine connaissance pouvait la
comprendre pleinement. Le fait que cette Sibylle Agrippa soit née
de cette même ville de Cologne (si notre conjecture est juste)
n'intervient pas dans cette hypothèse.

Même pour qui accepterait cette explication, les intentions du
commanditaire et du peintre du médaillon de Turin ne sont pas
tout à fait éclaircies. Rabelais ne fut pas le seul à écrire des invectives

contre Agrippa de Nettesheim. Paola Zambelli en a étudié une
(Venise, 1538) où le nom est estropié en Arpia71 : donc, ici aussi,
transposé au féminin. Sa position en faveur des femmes, contre la
tendance dominante, pourrait avoir favorisé un travestissement
féminin, en dérision de celui qui avait écrit sur le divinior spiritus
des femmes; mais la préciosité de la technique (émail) et l'absolu
sérieux du portrait me semblent exclure toute intention ironique
dans le médaillon de Turin. Après tout, le travestissement en
Agrippa était bien naturel pour qui s'était choisi ce nom; le
travestissement en Sibylle était bien possible pour qui se reconnaissait

dans le même type de magie que celle des antiques Sibylles, et
n'avait pas craint de défier l'opinion générale, en proclamant la
praecellentia du sexe féminin sur le sien propre.

En histoire de l'art (et ailleurs), les questions les plus importantes

sont souvent les plus élémentaires, celles de la belle comptine

de R. Kipling:

I keep six honest serving men
(they taught me all I knew):
their names are What, and Why, and When,
and How, and Where, and Who.

(In The Elephant's Child, They Just-So Stories, 1902)

Aux questions fondamentales relatives au médaillon de Turin
auxquelles nous voudrions répondre — qui l'a fait, où, quand,
pour qui, pourquoi, et pourquoi ainsi — je n'ai pas su fournir de
réponses définitives. A la fin d'un rude parcours qui, plus d'une
fois, nous a contraint à franchir les Alpes, je n'ai sur le sujet que
quelques conjectures plus ou moins acceptables, qui néanmoins



SIBILLA AGRIPA 109

ont nécessité l'évocation de champs d'étude insuffisamment
explorés, comme l'histoire de la représentation des Sibylles, ou
pour lesquels me manquait l'instrumentation spécifique, comme
pour la carrière de M. Agrippa à Cologne. Mais il ne déplaira pas,
je l'espère, à Enrico Castelnuovo, maître d'une histoire de l'art
qui ne se contente jamais de solutions préfabriquées ni de réponses

trop faciles, que je lui dédie ce problème qui reste ouvert.

Salvatore Settis.

(Traduction Martine Soncini-Viguet)

NOTES

1 Inv. SM 86. Voir V. Viale, «I principali incrementi del Museo Civico
d'arte antica, I», in Boll. Soc. Piémont. Archeol. e Belle Arti, II, 1948, p. 141 et
fig. 6. L. Mallé, Museo Civico di Torino. Smalti-Avori del Museo d'arte antica,
catalogue, Turin, 1969, p. 101.

2 V. Viale, art. cit. note 1: «primi anni del XVI secolo»; L. Mallé, op. cit.
note 1 : «primo quarto del sec. XVI»; légende de la planche 44: «secondo quarto
del secolo XVI».

3 L'abondante bibliographie pourra être retrouvée dans les études récentes
(documentées mais toujours incomplètes) de C. De Clercq, «Contribution à
l'iconographie des Sibylles, I» in Jaarb. van het konink. Museum voor schoene
Künsten, Antwerpen, 1979, pp. 7-65, et II, ibid., 1980, pp. 7-35; «Quelques
séries italiennes de Sibylles», in Bull. Inst. Hist. Belge de Rome, XLVIII/XLIX,
1978-1979, pp. 105-127; «Les Sibylles dans les livres des XVe et XVIe siècles en
Allemagne et en France», in Gutenberg Jahrb., 1979, pp. 98-119; «Quelques
séries de Sibylles hors d'Italie», in Bull. Inst. Hist. Belge de Rome, LI, 1981,
pp. 87-116.

4 Références citées à la note 1 (en particulier dans le catalogue, où le médaillon

est qualifié d'«eccezionale [...] per il tema che, sebbene allegorico, assume il
tono di vero e proprio ritratto».

5 M. Hélin, «Un texte inédit sur l'iconographie des Sibylles», in Rev. Belge
Philol. Hist., XV, 1936, pp. 349-366, en particulier p. 366. Pour le nom de la
Sibylle Agrippa, j'adopterai désormais dans le texte la forme avec 2 p, forme la
plus courante et normale. La Sibylle Agrippa d'une tapisserie publiée par J. Des-
trée dans l'article «La Sibylle Agrippa, fragment de tapisserie française, XV-
XVIe siècles», in Ann. Soc. Roy. d'archéologie de Bruxelles, XXXV, 1930,
pp. 131 sq., fait manifestement partie d'une série.

6 Sur le personnage historique d'Agrippa, cf. J.M. Roddaz, Marcus
Agrippa, Paris, 1984; sur ses portraits, après l'effort de synthèse de S. Johansen,
«Ritratti marmorei e bronzei di M. Vispanio Agrippa», in Anal. Rom. Inst.



110 ÉTUDES DE LETTRES

Danici, VI, 1971, pp. 17 sq., le meilleur commentaire est celui de L. Faedo,
Camposanto Monumentale di Pisa. Le Antichità, II, éd. S. Settis, Modène,
1984, pp. 138 sq.

7 Cf. J. Johansen, art. cit. note 6, pp. 26 sq., 45 sq., note 48 et la fig. 9 de la
page 27.

8 Cf. P. Zanker, in Abhandl. d. Akad. d. Wissensch, in Göttingen,
LXXXV, 1978, pp. 10 sq.

9 E. Vickers, «Mantegna and the Ara Pacis», in Getty Museum Journal, II,
1974, pp. 109-120.

10 A. Katzenellenbogen, The Sculptural Programs of Chartres Cathedral,
Baltimore, 1959, p. 45.

11 Le dilemme dérivation d'une série / dérivation d'une pièce unique a été
formulé très clairement dans un article de O. J. Brendel, «A Kneeling Persian.
Migrations of a Motif», in Essays R. Wittkower, Londres, 1967, pp. 62 sq. Voir
aussi mes propres observations in O. J. Brendel, Introduzione all'arte romana,
éd. S. Settis, Turin, 1983, pp. 166 sq. Les pages de G. Agosti et V. Farinella,
«Calore del marmo. Pratica e tipologia delle deduzioni dall'antico», 'mMemoria
dell'antico nell'arte italiana, I, éd. S. Settis, pp. 373 sq. sont partiellement
consacrées au problème des dérivations de l'antique et à leurs possibilités de vérification.

12 Raccolta di antiche statue, busti, bassirilievi ed altre sculture restaurate da
Bartolomeo Cavaceppi, scultore romano, Roma, 1768, II, p. 2. L'auteur poursuit:

«Per accertarmi di quanto io dico, io mi diedi a fare vari osservazioni,
confrontando la misura del piedistallo che è al Panteon colla pianta di
quella Statua, e sin riscontrando i buchi dei perni, che l'uno all'altra
congiungeano, e tutto trovai corrispondente a meraviglia. Tuttavia
non ardirei asserir ciô, se non si fosse alla mia opinione unito l'erudito
compagno [c'est-à-dire Winckelmann] con altre ragioni ancora da suo
pari, ch'egli dicea voler co' suoi scritti far pubbliche.»

Sur Cavaceppi, voir S. Howard, Bartolomeo Cavaceppi. Eighteenth Century

Restorer, New York / London, 1982; C.A. Picon, Bartolomeo Cavaceppi.
Eighteenth Century Restaurations of Marble Sculptures from English Private
Collections, London, 1983.

13 J'ai consulté l'édition anglaise (The Travels of the Learned Father Mont-
faucon from Paris thro'Italy, Londres, 1712, p. 52). Les renseignements les plus
anciens et les discussions sont, de manière utile, rassemblés dans l'opuscule Deila
statua di Marco Agrippa nel cortile Grimani a Santa Maria Formosa. Cenni di
storia e di arte pubblicati nelle nozze Manin-Grimani, Venise, 1829 (le frontispice

ne porte pas de nom d'auteur, tandis que la dédicace «alla contessa Paolina
Manin sposa del conte Marc'Antonio Grimani» est signée par le «cugino
Giuseppe conte Boldù». Cependant l'opuscule est souvent cité comme oeuvre de
G.M. Moschini). On y trouve une gravure de la statue, différente de celle fournie,

en premier, par R. Pococke, A Description of the East and Some Others
Countries, II, Londres, 1745, pl. XCVII, face à la p. 212 (et texte y relatif). J'ai
pu voir une copie de l'opuscule de 1829 grâce à l'amabilité de Mme Bianca
Candida. La statue ne saurait en aucun cas appartenir au noyau antique de la collection

Grimani; sur celle-ci, cf. M. Perry, «Cardinal Domenico Grimani's legacy
of ancient art to Venice», in Journal of the Warburg and Courtauld Institutes,



SIBILLA AGRIPA 111

LXI, 1978, pp. 215-244; pour la collection Grimani à S. Maria Formosa, cf. id.,
in Apollo, 1981, avril, pp. 215-221.

14 Cf. en général G. Traversari, Museo archeologico di Venezia. I ritratti,
Rome, 1968, pp. 29 sq., n° 13 (avec bibliographie).

15 Textes et indications sur le collectionnisme de Lorenzo dans II tesoro di
Lorenzo il Magnifico, I, Florence, 1973, pp. 85 sq. (publié par U. Panutti); II,
Florence, 1974, pp. 3 sq. (publié par A. Grote). Pour ce passage, cf. I, pp. 119 sq.

16 H. Diitschke, Antike Bildwerke in Oberitalien, III, Leipzig, 1879, p. 32,
n° 66.

17 G.A. Mansuelli, Galleria degli Ufflzi. Lesculture, Rome, 1961, II, pp. 52

sq., n° 41 et planche 41, a, b.
18 L. Beschi, Le antichità di Lorenzo il Magnifico: caratteri e vicende in Gli

Ufflzi- Quattro secoli di una galleria, Florence, 1983, I, pp. 161-170 et en particulier

pp. 166 sq. D'autres preuves et renseignements chez K. Fittschen, «Sul
ruolo del ritratto antico nell'arte italiana», in S. Settis (éd.), Memoria
dell'antico nell'arte italiana, II, Turin, 1985, pp. 409 sq. et surtout p. 424.

19 Sur la Rome de cette époque s'est tenu récemment un congrès, La Roma
di Sisto IV, Rome, 1984, dont les actes ne sont pas encore publiés.

20 M. Sepet, «Les prophètes du Christ. Etude sur les origines du théâtre au
moyen âge», in Bibliothèque de l'Ecole des Chartes, XXXVIII, 1867, pp. 1 sq.;
E. Mâle, L 'Art religieux de la fin du moyen âge en France, Paris, 1949, pp. 254

sq.; A. Graf, Roma nella memoria e nelle immaginazioni del Medio Evo, I,
Turin, 1882, pp. 308 sq.; C. Hülsen, «The legend of Ara Coeli», in Journal of
the British and American Archeological Society ofRoma, IV, 1907, pp. 43 sq. ;

E. von Frauenholz, «Imperator Octavianus in der Geschichte und Sage des
Mittelalters», in Historisches Jahrbuch der Görres Gesellschaft, XLVI, 1926, pp.
86-122; J. Bolten, «Augustus», in Reallexikon zur Deutschen Kunstgeschichte,
I, 1937, col. 1268 sq.; A. Monteverdi, «Augusto nella tradizione medievale»,
in Augustus. Studi in occasione del bimillenario augusteo, Rome, 1938,
pp. 415-444; A. Cutler, «The 'Mulier amicta sole' and her Attendants. An
episode in late medieval finnish art», in Journal of the Warburg and Courtauld
Institutes, XXIX, 1966, pp. 117-134, en particulier pp. 124 sq. Pour les exemples
plus tardifs, cf. Pigler, Barockthemen, I, 1956, pp. 471 sq. Sur les plus anciennes
représentations du thème, voir la bibliographie que j'ai donnée dans «Le Sibille
di Cortina», in Studies presented to Craig Hugh Smyth, II, Florence, 1985,

1

pp. 652-672.
21 K. Vollmöller, Octavian. Altfranzösischer Roman, Heilbrunn, 1883;

P. Streve, Die Octavian-Sage, Erlangen, 1884; W. Kosny, Das Deutsche Volksbuch

vom Kaiser Octavian in Polen und Russland, Diss. Berlin, 1967; F. Me
Sparran, Octavian Imperator, Heidelberg, 1979. Sur la reprise du thème dans le
Kaiser Octavian de Ludwig von Thieck (1804), cf. E. Halter, Kaiser Octavian.
Eine Studie über Thiecks Subjektivität, Diss. Zürich, 1967.

Sur Florent, cf. Romania, LXXIII, 1952, pp. 289-331.
22 Dans Le Mistère du Vieil Testament, publié par le baron James de

Rothschild, IV, Paris, 1891, pp. 180-229 (et cf. E. Picot, ibid., pp. LXIII-LXXVI).
Voir le même texte pour les versions du Dit des douze Sibylles. Pour les mystères
dans lesquels apparaissent les sibylles, on trouve des indications pertinentes dans
A. Cornagliotti, La Passione di Revello. Sacra rappresentazione quattrocentesca



112 ÉTUDES DE LETTRES

di ignoto piemontese, Turin, 1976, en particulier pp. XXXVII sq.: «I vaticinia
Sibyllarum e le profezie».

23 E. Picot, op. cit. note 22, en particulier, p. LXVII. A. Cioni, Bibliografia
delle sacre rappresentazioni, Florence, 1961, pp. 247 sq.

24 Li Fet des Romains, éd. L.-F. Flutre / K. Sneyders de Vogel, Paris, 1938,
I, p. 495, ligne 23 (p. 670, ligne 31, un autre Agripa, médecin égyptien); Roman
de Dolopathos, v. 263 (cf. L.-F. Flutre, Table des nomspropres... figurant dans
les romans du moyen âge, Poitiers, 1962, s. v.).

25 En plus de la littérature déjà citée (supra, note 3) et de celle qui sera
mentionnée au fur et à mesure, cf. les notices générales établies par G. Seib, in Lexikon

der christlichen Ikonographie, IV, 1972, pp. 150 sq.
26 Quomodo Sibyllas recentiores artifices repraesentaverint, Diss. Parisiis,

1899, p. 34; cf. aussi E. Mâle, op. cit. note 20, en particulier p. 262 et la note 1.
27 En plus bien sûr de Hélin (art. cit. note 5), comme on verra ci-dessous,

l'exception la plus remarquable est A. Cornagliotti, op. cit. note 22,
p. XXXVIII.

28 Le titre est Opusculum de his in quibus Augustinus et Hieronymus dissen-
tire videntur in divinis litteris; une première édition, imprimée à Rome vers 1479,
est introuvable. Cf. S. Zamboni, à l'article «Barbieri, Filippo», in Diz. Biogr.
degli Italiani, VI, 1964, pp. 217 sq. D'autres indications sur les manuscrits se

trouvent chez Cornagliotti, op. cit. note 22, pp. XXXVII sq.
29 C. De Clercq, «Quelques séries...», art. cit. note 3, fig. 12; E. Borsook/

J. Offerhaus, Francesco Sassetti and Ghirlandaio at Santa Trinita, Florence.
History and legend in a Renaissance Chapel, Doornspijk, 1981, pp. 29 sq. et en
particulier la note 97 qui donne des indications sur les différentes éditions illustrées

de l'opuscule de Barbieri.
30 W.L. Schreiber/P. Heitz, Oracula Sibylla (Weissagungen der zwölf Sibyllen)

nach dem einzigen, in der Stiftsbibliothek von Sankt-Gallen aufbewahrtem
Exemplare, Strasbourg, 1903; cf. C. De Clercq, «Les Sibylles dans les livres ...»,
art. cit. note 3, pp. 106 sq.

31 M. Hélin, art. cit. note 5, en particulier pp. 352 et 366.
32 Par exemple dans des peintures à Crevoladossola, 1518 (cf. C. De Clercq,

«Contribution ...», art. cit. note 3); à Piani dans les environs d'Imperia (cf.
C. De Clercq, «Quelques séries ...», art. cit. note 3, p. 125).

33 E. Mâle, op. cit. note 20, p. 276. Cf. l'article très utile de K. Prümm,
«Das Prophetenamt der Sibyllen in kirchlichen Literatur», in Scholastik, IV,
1929, pp. 54 sq., 221 sq., 498 sq. et W. L. Kinter/J. R. Keller, The Sibyl:prophetess

ofantiquity and medieval fay, Philadelphie, Pa., 1967.
34 Le passage dans Migne, P.L., XLII, col. 1117. Cf. E. Mâle, op. cit.

note 20, p. 163.
35 Photographies et schémas in M. Ayrton/H. Moore/I. Bessi, Giovanni

Pisano scultore, Londres, 1969, pl. 125-126, 144-146, 149-151 pour Pistoia et
pl. 179 et pp. 224-225 pour Pise. La série des Sibylles comme illustration de
manuscrits présente évidemment d'autres caractères; on trouve un exemple
précoce dans le Raban Maur de Montecassino (vers 1022), planche Cil, dans le fac-
similé publié par M. Amelli en 1896.

36 S. Settis, art. cit. note 20.



SIBILLA AGRIPA 113

37 W.L. Schreiber/P. Heitz, op. cit. note 30.
38 Chronicon Paschale, I, pp. 201 sq., éd. Dindorf, in Corpus Scriptorum

Historiae Byzantinae, Bonn, 1832. Des noms de Sibylles utilisés dans ce texte,
neuf CEritrea, Persica, Delfica, Cimmerica, Samia, Cumana, Libica, Frigia et
Tiburtina) correspondent à ceux de Lactance et de la tradition occidentale; les

trois autres (Ebrea, Rodia ou Rofia, Troiana) portent des noms divers. Si,
comme cela semble probable, la Troyenne correspond à l'Hellespontique dans le

canon occidental, la divergence entre les deux traditions se limite aux deux
dernières Sibylles: Ebrea et Rodia dans le Chronicon, Europa et Agrippa en Occident;

il faut tout de suite ajouter qu'on ne devait pas ressentir le besoin d'une
Sibilla Ebrea qui accompagnât les douze prophètes hébraïques.

Les renseignements de Vöge, dans son livre, Jörg Syrlin der Ältere und seine
Bildwerke, II, Berlin, 1950, pp. 15 sq., en particulier p. 18, n° 12, se trouvent
dans un chapitre très instructif sur le thème des Sibylles. La mention (que Vöge
reprend de l'article de Frauenholz, op. cit. note 20, pp. 121 sq.) d'un Jeu de

Sibylles représenté à Paris en 1385, pour l'entrée d'Elisabeth de Bavière, et où les

Sibylles sont au nombre de douze, n'est pas confirmée par les sources citées par
Frauenholz. Il faudrait cependant poursuivre la recherche (ce que je n'ai pas
fait).

39 Le traité de David Blondel, Des Sibylles célébrées tant par l'Antiquité que
par les Saints Pères, Charenton, 1649, relève de la même dérivation traditionnelle.

40 Sur ce point et sur la Sibylle Troyenne, cf. les remarques faites à la
note 38.

41 Cf. op. cit. note 5, pp. 352 sq.
42 A. F. Massera, «Il sequestro di un corriere diplomatico malatestiano nel

1454», in La Romagna, 1928, fasc. 1, pp. 23 estr. (avec l'édition complète du
mémorial); idem, «Le Sibille del tempio malatestiano», in Ariminum, 1, 1928,

pp. 28-30.
43 Epistolae, XL, 41 (éd. Th. deTonellis, III, Florentiae, 1861, reproduction

anastatique, Turin, 1964, pp. 117 sq.). Dans la Tabula Epistularum ajoutée par
R. Fubini à la fin du volume II de l'édition anastatique des Opere di Poggio,
Turin, 1969, cette lettre est datée de 1454 (p. 744). P. Castelli, Un toscano del
Quattrocento. Poggio Bracciolini 1380-1459, Terranova Bracciolini, 1980, pp.
186 sq. cite la lettre, mais malheureusement avec de nombreuses et fâcheuses
inexactitudes; la lettre y est datée, sans explications, de 1450. Le mémoire de
Sagramori et les études de Massera lui sont apparemment inconnus. Dans la
description du cycle du Palais Orsini, dont nous avons parlé plus haut, il confond la
série des Sibylles avec celle des Hommes Fameux. Enfin, elle cite trois descriptions

des Sibylles du Palais Orsini, dont deux (celle d'Arezzo et celle, apparemment

inventée par Castelli, de Cancellieri) n'existent tout simplement pas.
44 Indications dans l'article de Seib, op. cit. note 25; pour Ulm, voir naturellement

Vöge, op. cit. note 38, et pour Sienne, E. Carli, Ilduomo di Siena, 1979,

pp. 143 sq.
45 Ch. Mitchell, «Il tempio malatestiano», in Studi malatestiani (Studi sto-

rici dell'Istituto Storico Italiano per il Medio Evo, nos 110-111), Roma, 1978,

pp. 71 sq., en particulier pp. 100 sq. ; voir aussi M. Shapiro, Studies in the Icono-
logy of the Sculptures in the Tempio Malatestiano, Diss., New York University,
1958, pp. 34 sq. — L. Freund, dans sa thèse inédite de Hambourg (préparée avec



114 ÉTUDES DE LETTRES

F. Saxl), Studien zur Bildgeschichte des Sibyllen in der Neueren Kunst,
Hambourg, probablement 1932 (mais l'exemplaire de l'Institut Warburg est daté de
1936), pp. 25 sq., a cherché à identifier les Sibylles de Rimini sur la base des
descriptions qu'il connaissait de celles du cycle Orsini (cf. infra dans notre texte);
mais les différences entre les deux séries sont plus nombreuses que les
ressemblances: avant tout, le nombre (10 à Rimini, 12 à Rome) et les prophéties
inscrites sur les phylactères, qui à Rimini sont toutes empruntées à Lactance.

46 E. König, Kardinal Giordano Orsini ft 1438). Ein Lebensbild aus der Zeit
der grossen Konzilien und des Humanismus, Freiburg i. Br., 1906. Sur le palais,
voir P. Pecchiai, Palazzo Taverna a Monte Giordano, Rome, 1963. Des
renseignements nouveaux et utiles se trouvent dans le travail de S. Eiche, à paraître
dans les Mitteilungen des Kunsthistorischen Instituts in Florenz.

47 R. L. Mode, The Monte Giordano Famous Men Cycle of Cardinal Giordano

Orsini, Diss., 1970; idem, «Uccello and the Orsini 'Uomini Famosi'», in
The Burlington Magazine, CXIV, 1972, pp. 389-378; idem, «The Orsini Sala
Theatri at Monte Giordano in Rome», in Renaissance Quart., XXVI, 1973,

pp. 167-172. Cf. en général M.M. Donato, «Gli eroi romani tra storia ed exem-
plum. I primi cicli umanistici di Uomini Famosi», in Memoria dell'antico..., op.
cit. note 18, II, pp. 95-152.

48 R.L. Mode, «The Orsini Sala Theatri ...», art. cit. note 47, p. 172.
49 L. Freund fut le premier à citer quelques manuscrits de ce texte (ceux de

Munich et ceux de Bruxelles), dans la thèse citée à la note 45; les manuscrits de
Liège, Tongerloo et Olmiitz furent rassemblés par M. Hélin, dans l'article cité à

la note 5, qui ignorait cependant les deux cités par Freund. Le manuscrit de

Stuttgart est cité par W.A. Simpson, «Cardinal Giordano Orsini (| 1438) as a
prince of the Church and a patron of the arts. A contemporary panegyric and
two descriptions of the lost frescoes in Monte Giordano», in Journal of the Warburg

and Courtauld Institutes, XXIX, 1966, pp. 134-159, en particulier p. 138 et
note 13, qui cite uniquement les manuscrits mentionnés par Hélin. La seule
édition disponible du texte est celle de Hélin, qui a consulté seulement les manuscrits

de Liège et de Tongerloo. Enfin, Freund (in op. cit. note 45, p. 29, note 4)
cite encore un manuscrit de la Marciana, mais sans fournir d'autres indications.

La pièce dans laquelle se trouve le cycle des Sibylles est mentionnée avec de
légères variantes: in camera (Liège et Tongerloo); in studio R. mi d.d. de Ursinis
in camera pavimenti [qu'il faut évidemment corriger en paramenti] (Olmûtz); in
camera paramenti (Munich). Camera paramenti semble être la désignation la
plus usuelle et c'est celle qui est utilisée dans la lettre de Poggio.

50 L. Valla, De vero falsoque bono, éd. M. de Panizza Lorch, Bari, 1970,

p. 144, lignes 5 sq. Cf. L. Valla, On pleasure [De voluptate], traduit par A.K.
Hieatt et M. de Panizza Lorch, New York, 1977, pp. 16 sq., «The genesis of the
dialogue: a study of the roman and lombard environment»; cf. en outre C. Cec-
chi, «Roma e il pensiero délia Rinascita: il castello degli Orsini e un dialogo
célébré», in L'Urbe, VI, 1941, pp. 2-10.

51 Cf. l'édition de Hélin, art. cit. note 5, p. 22.
52 L. Freund, op. cit. note 45, p. 22.
53 Ainsi le manuscrit de Tongerloo (Hélin, art. cit. note 5, p. 359); celui de

Liège donne de même :

adiunctis illis [seil prophetiis] quibusdam aliis que Colonia inveniunt
rethro chorum ecclesie Coloniensis iuxta sex earundem Sybillarum.



SIBILLA AGRIPA 115

De celui de Bruxelles, L. Freund (op. cit. note 45, p. 22) rapporte que
er fügt nun gewisse Ergänzungen aus den Sprüchen con sechs Sibyllen
hinzu, die hinter dem Chor einer Kölner Kirche dargestellt gewesen
sein sollten.

Je n'ai trouvé aucune indication utile pour l'identification de cette église chez
B. von Tieschowitz, Das Chorgestühl des Kölner Domes, Leipzig, 1930, ni chez
H. Reiner, Die Rheinische Chorgestühle der Frühgothik, Strasbourg, 1906.

54 Hélin, art. cit. note 5, p. 359 (Liège); le manuscrit de Tongerloo comporte
la variante suivante: «quod debet fieri ad voluntatem depingentis».

55 Pro voluntate pictoris: cf. S. Settis, in Storia dell'arte italiana Einaudi,
III, Turin, 1979, p. 223.

56 Ihm, RE I, 1, 1894, col. 900 sq.
57 Cf. S. Settis, «Le Sibille di Cortina», op. cit. note 20. Cette tentative

d'explication n'implique pas forcément (vaut-il la peine de le dire?) l'«inven-
tion» et le nom de la Sibylle Europe: dans ce cas, il s'agit aussi d'un nom géographique

et d'un nom antique. La signification du mot Agrippa, selon des sources
antiques, serait aegrepartum, et en particulier né par les pieds (Pline, N. H., VII,
45; cf. Gell., N.A., XVI, 16, 1 et Quint., Inst., I, 4, 25). Ce qui ne peut avoir eu
aucun effet sur le problème qui nous intéresse ici.

58 Pour la statue de Gürzenich, cf. A. Stelzmann, Illustrierte Geschichte der
Stadt Köln, Cologne, 1958, p. 26. Je dois d'autres informations à l'amabilité du
professeur Peter Noelke (Rom.-Germ. Museum, Cologne) qui m'apprit aussi

que le professeur Reiner Dieckhoff (Köln. Stadtmuseum) préparait un travail sur
ce sujet. Je n'ai pu approfondir les recherches, pour le moment, comme je le
désirais, en ce qui concerne tous les aspects du problème en relation avec Cologne

(localisation, d'autres éventuelles indications sur l'«ecclesia coloniensis», la
fortune d'Agrippa et son iconographie); je ne disposais pas d'instruments de
travail adéquats dans les lieux où j'ai rédigé cet article (Pise, Londres et Florence).

59 Ed. H. Keussen, Bonn, 1892-1931, II, p. 473. Je dois d'autres informations

sur Agrippa de Nettesheim à la compétence et l'amabilité de Paola Zam-
belli.

60 Nettesheim est un village aux alentours de Cologne. Sur l'origine du nom,
voir A. Prost, Les sciences et les arts occultes au XVIe siècle: Cornelius Agrippa,
Paris, 1881-1882 (éd. anastatique, 1965), I, p. 121; II, pp. 432 sq.; H. Grim,
Neue Deutsche Biographie, I, 1963, p. 105.

61 Cf. encore, dans la très vaste littérature, au moins C.G. Nauert, jr.,
Agrippa and the Crisis ofRenaissance Thought, Urbana, 111., 1965; et les diverses

études de P. Zambelli, en particulier «Agrippa von Nettesheim in der neueren

kritischen Studien und in den MSS», in Archiv f. Kulturgesch,, LI, 1964,
pp. 264 sq.; Eadem, «Magical and radical reformation in Agrippa of Nettesheim»,

in Journal of the Warburg and Courtauld Institutes, XXXIX, 1976,
pp. 69 sq.; K. Goldammer, «Agrippa von Nettesheim», in Theologische
Realenzyklopädie, II, 1978, pp. 118 sq.

62 Pour la légende d'Agrippa, voir A. Reghini, in E. C. Agrippa, «La Filoso-
fia occulta o la magia», Rome, 1972 (rééd. d'une édition précédente sans date),
pp. IX sq., et Nauert, op. cit. note 61, pp. 222 sq. et pp. 322 sq.; d'Agrippa à

Faust, voir F. Yates, Cabbala e occultismo nell'età elisabettiana, trad, italienne,
Turin, 1982, pp. 48 sq. (sur Agrippa) et 146 sq. (Agrippa et le Doctor Faustus de



116 ÉTUDES DE LETTRES

C. Marlowe); cf. aussi P. Zambelli, «Magical and radical reformation ...», art.
cit. note 61.

63 Gargantua et Pantagruel, III, 25. Cf. l'édition critique du Tiers Livre
(avec commentaires) établie par M. A. Screech, Genève, 1964, en particulier
p. XII et ad loc. Cf. en outre surtout A. Lefranc, «Rabelais et Cornelius
Agrippa», in Mélanges Emile Picot, Paris, 1913, II, pp. 477-486, et aussi
G. Mallary-Masters, Rabelaisian dialectic and the platonic-hermetic tradition,
Albany, New York, en particulier pp. 9 sq.; j'ai trouvé moins convaincant
l'ouvrage de V.L. Saulnier, Le Destin de Rabelais, Paris, 1957, en particulier
pp. 37 sq., 188 sq.

64 Comme l'a démontré M. A. Screech, «G. Cardano's De sapientia and the
Tiers Livre», in Bibliothèque d'humanisme et Renaissance, XXV, 1963, pp. 97-
110.

65 Cf. note 63.
66 Sur ce point, voir le même Lefranc, in Revue des Et. Rabelais, II, 1904,

pp. 1-10, 78-109. Cf. aussi A. Miller Guinsburg, «The counterthrust to sixteenth
century misogyny: the work of Agrippa and Paracelsus», in Historical reflections,

VIII, 1981, pp. 3-28.
67 Opera, Lugduni, 1630, p. 534. Je cite la réimpression anastatique, avec

commentaires, préparée par K.A. Nowotny, Graz, 1967 (où se trouve, pp. 460

sq., une riche bibliographie). Le passage du De occulta philosophia cité infra
figure au f° aa.ij (il manque dans le manuscrit de Würzburg, qui date de 1510).

68 Cf. note 67.
69 Nauert, op. cit. note 61, p. 263.
70 Prost, op. cit. note 60, II, p. 522; cf. H.W. Singer, Allgem. Bildniskatalog,

I, Leipzig, 1930, p. 19, n° 212.
71 In Quinto convegno internazionale di studi umanistici, Padoue, 1960,

pp. 172 sq.

S. S.



Fig. 1 — Sibilla Agrippa, émail sur cuivre. Turin, Musée civique.
Photographie du Musée.



Fig. 2 — Sibilla Agrippa, détail d'une série de Sibylles. Tivoli, église Saint-Jean
l'Evangéliste (attribuée à Antoniazzo Romano?). Photographie Argenti.



Fig. 3 — Sibilla Agrippa, de la voûte de la chapelle Sassetti (D. Ghirlandaio).
Florence, église de la Sainte-Trinité. Photographie Giust.



Fig. 4 — Portrait de M. Vipsanius Agrippa. Florence, Musée des Offices.
Photographie du Musée.



Fig. 5 — Auguste, Agrippa et peut-être Livie, dans un médaillon attribué à
Giovanni Deila Robbia, en provenance du Palazzo Guadagni à Florence. Londres,

Victoria and Albert Museum. Photographie du Musée.



Fig. 6 —M. Vipsanius Agrippa. Cologne, cathédrale.
Photographie Rheinisches Bildarchiv.



Fig. 7 — M. Vipsanius Agrippa. Cologne, cathédrale.
Photographie Rheinisches Bildarchiv.



Quem tibifubijciatîfefiandum l?£cpagina,qu£ris '
Corneliusfaciem talis ^orippafutt.

Ingenio cjuantus ftierit,quantum ore difertus}
Confociata lühoc confulefcripta libra.

Fig. 8 — Agrippa de Nettesheim. De l'édition de 1533 du
De occulta philosophia.


	Sibilla Agripa

