
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1985)

Heft: 2

Artikel: La part des hommes

Autor: Prod'hom, Jean

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870572

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870572
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA PART DES HOMMES

Une question insistante travaille l'épistémologie contemporaine, elle
concerne le rôle joué par les producteurs dans la construction de leurs produits.
Loin des cercles épistémologiques, René Girard, au détour d'une recherche positive

sur la genèse des sociétés humaines et de leur culture, soumet une hypothèse
qui non seulement met en évidence le rôle joué par les producteurs, mais rend
encore compte d'un lien essentiel entre ces derniers et leurs produits; ce lien est
structural: la genèse des sociétés humaines fournit le modèle sur lequel sont
construits aussi bien les savoir-vivre, les savoir-faire que les connaissances.

Les connaissances sont, à n'en point douter, des produits de
l'homme. Cet aspect a pourtant été longtemps minimisé par une
certaine tradition néo-positiviste en épistémologie qui s'est
intéressée surtout aux énoncés de la science, à leur bonne formation
et leur enchaînement logique d'une part, à leur signification empirique

(vérifiabilité ou falsifiabilité) d'autre part; la construction
des connaissances y apparaît comme un processus «sans sujet» au
cours duquel les producteurs — les énonciateurs — n'interviennent

que comme des sortes de déclencheurs. Cette épistémologie
vérifiait l'aphorisme de Nietzsche: «Morale pour architectes. Il
faut ôter les échafaudages quand la maison est construite.»

En 1962, Thomas S. Kuhn écrivait, à l'encontre de cette tradition,

un livre qui, sans dédaigner les énoncés de la science, insistait

sur leurs relations avec leurs producteurs. Dans sa postface
(1969), il allait jusqu'à déclarer:

Si je devais récrire ce livre, il commencerait donc par une étude
de la structure des groupes constituant le monde scientifique.1

Il notait ensuite le rôle qu'aurait à jouer, pour reconnaître ces

groupes, une sociologie qui aurait à se fonder sur certains indices :

sur la présence aux conférences spécialisées, sur la circulation
des manuscrits ou des épreuves d'article avant leur publication,



116 ÉTUDES DE LETTRES

et surtout sur les réseaux de communications officiels et
officieux, y compris ceux que Ton découvre dans la correspondance

et dans les liens révélés par les citations.2

On voit quelle direction a prise cette sociologie de la science,
abandonnant les faits et les énoncés construits par les savants
pour l'examen exclusif des groupes scientifiques, de leur constitution

et de leur stabilité.
Peu de chose en définitive semble avoir fondamentalement

changé: malgré certaines précautions théoriques, l'écart entre
producteur et produit est maintenu dans les analyses, comme s'il
fallait à tout prix maintenir une indépendance entre énoncés
scientifiques et énonciateurs sociaux. On voit mal comment donner

à l'homme un rôle autre qu'adventice dans la construction des
connaissances; il reste séparé de ce qu'il produit, séparé des faits
qu'il observe.

Mettant en question cette opposition, certains épistémologues
envisagent actuellement une anthropologie des sciences qui se

promet «de soumettre au même type d'enquête ethnographique
tous les producteurs de savoir, qu'ils soient sorciers alladians,
biochimistes américains, mythologues grecs, intellectuels de
brousse»3. Ils se donnent ainsi pour objet d'étude l'échafaudage
lui-même, les bâtisseurs et la bâtisse en construction.

Il fallait délaisser l'étude des savants pour s'intéresser au
contenu des sciences et des techniques [...], pour étudier, à
chaud, dans le détail des controverses, comment se
fabriquaient, jour après jour, les faits scientifiques.4

Du point de vue de l'anthropologue, énoncés, contextes dénonciations

et énonciateurs sont interdépendants. Par exemple, on va
suivre pas à pas «la révolution introduite en médecine, en biologie
et en hygiène par les travaux de Louis Pasteur»5 entre 1871 et
1919. Et l'analyse mettra en évidence l'importance des rapports
de force sociaux dans la fabrication et la négociation des faits
scientifiques et, partant, le caractère inséparable de la science et
de la société.

L'examen empirique de cette dépendance au fil du temps
montre certes des faits concernant les relations des producteurs et
de leurs produits, mais parvient-on à mettre en évidence autre
chose qu'une contingence? Atteint-on une dépendance essentielle?

Le produit, c'est-à-dire la théorie de la vaccination elle-
même dans notre exemple, une fois élaboré, négocié et reconnu,
inscrit dans les manuels, perd-il, en devenant objectif, la marque,



LA PART DES HOMMES 117

la griffe ou la trace de ses producteurs? Ne pourrait-on pas penser
au contraire que quelque chose d'humain, trop humain, se maintient

dans le produit lui-même? Qu'y a-t-il de nécessaire ou d'universel

dans ce lien attesté entre la société et la théorie de la
vaccination, entre l'homme et le vaccin?

Loin des cercles épistémologiques dont nous venons de parler,
René Girard fait paraître en 1972 un ouvrage, La Violence et le
Sacré, dans lequel il énonce une hypothèse qui a l'ambition de servir

de base à une théorie non seulement de la religion primitive,
mais encore de la culture tout entière, et donc de la connaissance.
Cette hypothèse est reprise et précisée en 1978 dans Des choses
cachées depuis la fondation du monde et en 1982 dans Le Bouc
émissaire; c'est celle de la «victime émissaire», qui a l'avantage
précisément de formuler un lien essentiel entre les hommes et leurs
produits. C'est ce lien que nous voulons présenter et discuter ici.

Commençons par l'hypothèse qui le formule. L'essentiel de
l'œuvre anthropologique de l'auteur consiste dans un examen
comparatif, principalement des rites et des mythes, qui l'amène à
postuler l'existence d'un événement réel qui seul serait capable
d'expliquer pourquoi «les mêmes thèmes reviennent perpétuellement

et s'organisent comme ils le font». S'il qualifie cet événement

bel et bien réel d'«hypothétique», c'est parce qu'il est
inobservable pour nous aujourd'hui.

Par ailleurs, l'hypothèse de la victime émissaire est étayée par
certains résultats concernant la «mimésis» commune aux sociétés
animales et humaines empruntés aux recherches sur le processus
d'hominisation. On sait que c'est par une tendance à l'imitation
que l'individu d'un ensemble acquiert les comportements qui lui
permettent de s'insérer dans le groupe qui est le sien. Mais cette
tendance comporte certains dangers si elle n'est pas freinée d'une
manière ou d'une autre. En effet, pour la stabilité du groupe,
certaines conduites ne sont pas bonnes à imiter; les comportements
d'acquisition ou d'appropriation (posséder ce que l'autre
possède) conduisent à la rivalité.

Au sein du groupe animal et en particulier chez les singes
anthropoïdes, un seul individu (ou quelques individus) domine le
reste du groupe et est imité dans toutes ses attitudes, «excepté les

comportements d'appropriation» qui pourraient provoquer des
rivalités désastreuses; des rapports de subordination s'instaurent
(dominance patterns), barrent l'exacerbation des rivalités mimétiques

et stabilisent la société animale.



118 ÉTUDES DE LETTRES

Selon Girard, l'intensification des rivalités mimétiques, liée à

l'augmentation du cerveau, caractérise le processus d'hominisa-
tion au cours duquel les conduites d'appropriation elles-mêmes
sont imitées.

Il s'agit de suivre jusqu'au bout la logique du conflit mimétique

et de la violence qui en résulte. Plus les rivalités
s'exaspèrent, plus les rivaux tendent à oublier les objets qui en principe

la causent, plus ils sont fascinés les uns par les autres. La
rivalité [...] se fait rivalité pure ou de prestige.

[...] Si la mimésis d'appropriation divise en faisant converger

deux ou plusieurs individus sur un seul et même objet qu'ils
veulent tous s'approprier, la mimésis de l'antagoniste, forcément,

rassemble en faisant converger deux ou plusieurs individus

sur un même adversaire qu'ils veulent tous abattre. [...] le
moment va forcément arriver où la communauté tout entière se
trouvera rassemblée contre un individu unique. La mimésis de
l'antagoniste suscite donc une alliance de fait contre un ennemi
commun et la conclusion de la crise, la réconciliation de la
communauté, n'est rien d'autre.6

La stabilité des groupes humains est atteinte dans une
première crise, ou dans une série de crises mimétiques, par le
déclenchement du mécanisme de la victime émissaire qui réconcilie la
communauté autour de l'un de ses membres.

L'antagonisme de chacun contre chacun fait place à l'union
de tous contre un seul.7

t...] il y a toujours mort d'homme à l'origine de l'ordre
culturel et [...] la mort décisive est celle d'un membre de la
communauté.8

Par le lynchage de l'un de ses membres, la multiplicité
désordonnée, livrée aux rivalités mimétiques, divisée, se rassemble d'un
seul élan. Tandis que les pierres volent en tous sens, elles finissent
par converger vers la victime qui disparaît sous le tombeau; chacun

sans exception a lancé sa pierre; la communauté nouvellement

accordée par cette médiation, après avoir fait une couronne
autour de sa victime émissaire et l'avoir lynchée, lui attribue la
paix trouvée; la communauté la couronne, la fait principe, prince
ou dieu. La victime est ainsi double: elle est responsable de la
guerre et de la paix; toute-puissante, elle a divisé la communauté
avant de la rassembler.

L'hypothèse de la victime émissaire est ainsi présentée chez
Girard selon deux perspectives: d'un côté par l'examen des



LA PART DES HOMMES 119

formes culturelles qui en proviennent, de l'autre par l'entremise
du biologique et du processus d'hominisation qui l'annoncent, la
rendent «nécessaire et suffisante». Elle tente de faire le lien entre
l'ethnologie et l'éthologie, la culture et la nature, de fonder la
spécificité des sociétés humaines sur fond d'animalité. C'est alors de
cet événement hypothétique, précédant tout savoir-vivre, tout
savoir-faire et toute connaissance que l'auteur va déduire la
genèse des religions, des institutions et des savoirs.

Cette hypothèse présente deux caractéristiques essentielles
qu'il faut mettre en évidence. Elle est structurale, ce qui veut dire
qu'elle est une forme, la forme de tous les modèles (institutions et
savoirs) qu'elle organise. En effet, l'analyse des mythes ou des
«textes de persécution», des rites, de la découverte du fromage,
du vin ou de la théorie de la vaccination, de la naissance des
mathématiques ou de la genèse de la monarchie fait de ces phénomènes

très différents des réalisations de cette même structure.

Dès lors, sur un contenu culturel donné, qu'il soit Dieu,
table ou cuvette, une analyse est structurale (et n'est structurale
que) lorsqu'elle fait apparaître ce contenu comme un modèle
au sens précisé plus haut, c'est-à-dire lorsqu'elle sait isoler un
ensemble formel d'éléments et de relations, sur lequel il est
possible de raisonner sans faire appel à la signification du contenu
donné.9

Cependant cette structure, qui a joué un rôle si essentiel dans
l'histoire de l'homme et dont Girard repère les éléments dans les

produits de celui-ci, trouve son modèle dans un événement réel,
dont on pourrait dire qu'il est son incarnation ou son expérience.
L'auteur insiste à maintes reprises sur la réalité de cet événement,
que l'on ne doit en aucune manière concevoir comme une invention

formelle, nécessaire à la démonstration. Girard combat toute
interprétation nominaliste ou positiviste de cet événement «qui a
eu lieu».

La seconde caractéristique, essentielle pour notre propos, est

que cette hypothèse concerne exclusivement les hommes et leur
tendance mimétique, l'impasse désastreuse à laquelle mène
l'intensification des rivalités loin de tout enjeu objectai et sa
résolution par la victime émissaire.

Ces deux caractéristiques de l'hypothèse à laquelle, selon
l'auteur, est suspendue la culture humaine nous paraissent fournir
une réponse à la question que nous posions plus haut d'un lien
essentiel entre producteurs et produits dans la connaissance, que



120 ÉTUDES DE LETTRES

tout un pan de l'épistémologie contemporaine tente de concevoir.
Girard nous fait voir que ce lien est structural et que tous les
produits, en tant qu'ils sont des modèles, réalisent certains aspects de
la genèse des sociétés humaines.

L'analyse de Girard consiste dès lors à repérer dans les
produits les éléments de la structure fondamentale et à reconstituer
leur genèse. Selon cette méthode, il reconstruit la genèse des trois
grandes institutions que sont Yinterdit, le mythe et le rite.

Comment faut-il concevoir la naissance de l'interdit? Il faut
la penser concurremment avec toute autre naissance culturelle.
L'épiphanie divine [...] enveloppe la communauté [...]. Quel
que soit le prétexte des conflits, nourriture, armes, terres,
femmes..., les antagonistes s'en dessaisissent, pour ne jamais le
ressaisir. Tout ce que la violence sacrée a touché appartient
désormais au dieu et fait, en tant que tel, l'objet d'un interdit
absolu.10

Le mythe sera la remémoration (représentation) de la crise et
sa résolution par l'entremise de la victime divinisée, du poison
devenu remède. Le rite enfin est la commémoration (reproduction)

de cette même crise et de sa résolution.

Le rite est une cérémonie à laquelle participent tous les
membres d'une communauté, à date fixe ou en des circonstances
particulières, notamment lorsque certaines difficultés se font jour
dans les rapports entre les hommes, dues aussi bien à des causes
internes qu'externes.

Selon l'auteur, la nature et ses crises, la montée des eaux, la
sécheresse, bref les catastrophes naturelles sont perçues d'abord
sur le modèle des crises mimétiques. La pensée «primitive»
cherche «une cause significative sur le plan des rapports
sociaux»11. C'est le modèle anthropologique qui est premier et
modèle toute conception ultérieure, c'est lui qui s'étend au territoire

de la nature et non l'inverse. La causalité magique de la
victime émissaire précède donc l'élaboration de la causalité naturelle.

Telle est la révolution copernicienne ou durkheimienne que
réalise et systématise Girard: «Nous découvrons [...] dans la pensée

scientifique une fille de la pensée archaïque»12.

Dans le voisinage du mythe d'Œdipe, il y a des rites comme
celui du pharmakos et du katharma dont l'intention véritable
s'éclaire [...]. Prévoyante, la ville d'Athènes entretenait à ses
frais un certain nombre de malheureux pour les sacrifices de ce



LA PART DES HOMMES 121

genre. En cas de besoin, c'est-à-dire quand une calamité s'abattait

ou menaçait de s'abattre sur la ville, épidémie, famine,
invasion étrangère, dissensions intérieures, il y avait toujours
un pharmakos à disposition de la collectivité.13

Nous venons de rappeler que les rites sont les reproductions de
la première crise résolue par la victime émissaire; par leur moyen,
les participants cherchent à obtenir des bénéfices équivalents
lorsque des difficultés nouvelles se font jour. Mais, ignorant le
secret de la réconciliation, ou plutôt l'attribuant à une cause
toute-puissante et absente, capable de produire tout à la fois de
bons et de mauvais effets, la pensée rituelle va s'efforcer de reproduire

le plus exactement possible ce qui a eu lieu la première fois:
la crise mimétique et le meurtre collectif qui a assuré la paix et
l'ordre. Tous les rites sont à l'origine des rites sacrificiels, copies
plus ou moins exactes de l'événement fondateur, qui tournent
autour de ce pivot qu'est le meurtre unanime. Les rituels vont
diverger par contre sur l'identité du sacrifié, substitut de la
victime émissaire. Malgré ces différences, qu'il soit un animal ou un
homme, en tant qu'il est substitut, le sacrifié doit être porteur de
caractéristiques qui soient équivalentes à son modèle: être tout à

la fois bénéfique et maléfique, appartenir à la communauté et n'y
pas appartenir.

L'interprétation qui est faite du sacrifié (tout-puissant,
rappelons-le) peut mettre l'accent sur l'aspect maléfique du substitut

et mener à l'interdiction de tout contact, ou à un contact
réservé à un préposé, un sacrificateur. A l'inverse, l'accent peut
être mis sur l'aspect bénéfique du substitut et conduire à la
participation de toute la communauté au sacrifice. Tous les rites, selon
Girard, sont des variantes de l'événement invariant premier, mais
des variantes qui ne sont pas statiques puisqu'elles peuvent se
délester de certains éléments: le sacrifice lui-même peut
disparaître, par exemple, et seule demeurera la commémoration de la
crise mimétique14. Ces variations dans la reproduction mécanique
des éléments de la structure, l'effacement et la disparition de
certains d'entre eux permettent la reconstitution des rites particuliers
et de leur direction propre.

D'une certaine manière, toute l'œuvre de Girard tourne
autour de la question de l'exclusion (et de l'inclusion) grâce à
laquelle une communauté accordée peut surgir; mais ce modèle
incarné dans la genèse de toute communauté est le seul modèle à
la disposition de l'homme, qui l'exporte. C'est par lui que
l'homme explore la nature et y décèle des ordres:



122 ÉTUDES DE LETTRES

Les mécanismes de discrimination, d'exclusion et de
conjonction qui s'enracinent dans le processus fondateur s'exercent

d'abord sur lui et ils produisent la pensée religieuse; mais
ils ne sont pas réservés au religieux; ce sont les mécanismes de
toute pensée. Nous ne pouvons pas nous offrir le luxe de les

rejeter ou même de les mépriser, car nous n'en avons pas
d'autres; dès qu'ils s'exercent ailleurs que sur le processus
originel, même si c'est à l'occasion de celui-ci, nous les voyons
dégager des différences réelles, analyser correctement les
phénomènes. 15

En appliquant son hypothèse, Girard reconstruit la genèse
d'un grand nombre de formations culturelles et de découvertes.
Rappelons-en trois: la monarchie (un savoir-vivre), la domestication

(un savoir-faire) et la théorie de la vaccination (une
connaissance)16.

C'est dans le cadre des rites sacrificiels que les monarchies
sacrées du continent africain et les monarchies telles que les
connaissent les pays européens doivent être comprises. Notons que
pour Girard c'est le même modèle qui est à l'œuvre pour expliquer

aussi bien les institutions qui sont habituellement l'objet des

ethnologues que celles des cultures qui ont la prétention de les

connaître; ces univers sont traités selon les mêmes principes.
Le monarque est lui aussi un substitut de la victime émissaire;

dans le panorama des substituts possibles, le monarque est ainsi
rangé à côté des prisonniers de guerre, des animaux, des individus
handicapés. Ceux qui sont sacrifiables ont pour caractéristique
d'être en marge du groupe social, nous l'avons vu: ni dedans, ni
dehors, ou à la fois dedans et dehors. De ce fait, leur sacrifice ne
peut avoir pour conséquence d'entamer le processus infini de la
vengeance. Par ailleurs, le roi des monarchies sacrées est l'objet
de tous les soins de la communauté, mieux, il a le privilège de

transgresser les interdits. En réalité, il lui faut se rendre coupable
de toutes les transgressions, il doit incarner l'aspect maléfique de
la victime sacrée, être l'impureté même qui justifiera son sacrifice.
Il s'agit donc de faire de lui un monstre sur lequel puisse se polariser

l'ensemble de la communauté au moment de l'immolation
symbolique et finale. Le roi exerce par conséquent son pouvoir en
commettant ce qui est interdit à la communauté pour cette seule
raison qu'il est un sacrifié futur.

Le roi a une fonction réelle et c'est la fonction de toute
victime sacrificielle. Il est une machine à convertir la violence stérile

et contagieuse en valeurs culturelles positives. On peut



LA PART DES HOMMES 123

comparer la monarchie à ces usines, généralement situées sur
les marges des grandes villes et qui sont destinées à transformer
les ordures ménagères en engrais agricoles.17

Le pouvoir du monarque n'est pas un pouvoir dont il
s'empare mais un pouvoir dont on le pare. Le roi est «une victime
en sursis d'immolation» qui exerce son pouvoir dans l'attente de
son exécution, dans l'intervalle entre sa sélection et son exécution.
C'est de cet intervalle que tirent parti les monarques de notre
histoire, en transformant «en pouvoir effectif la vénération terrifiée
que [leur] portent [leurs] fidèles»18.

D'une manière analogue, Girard reconstruit le processus de la
domestication qui relève de la même opération. Le même motif,
trouver un substitut à la victime émissaire, amène les hommes à
traiter les animaux de telle façon qu'ils finissent par être domestiqués.

L'animal domestique est d'abord, comme le monarque, un
substitut de la victime émissaire. A cet effet, il doit être du dehors
et du dedans, du dehors pour ne pas provoquer ce qu'il a pour
fonction d'enrayer (la vengeance), du dedans pour être capable de
polariser les conflits. C'est pendant le délai au cours duquel la
future victime est amenée à ressembler aux membres de la
communauté que se joue, comme par hasard, le processus de domestication.

Pour Girard, il n'y a pas d'intention économique à l'origine

de la domestication; l'aspect économique n'est pas premier et
moteur, mais second et contingent. La même séquence peut aboutir

parfois effectivement à la domestication, lorsque les espèces
sont domesticables réellement, parfois non lorsqu'elles ne le sont
pas. Le même modèle permet d'expliquer par exemple la réussite
dans le cas de la vache ou du cheval et un échec dans le cas de
l'ours.

La pratique sacrificielle s'est exercée sur des espèces extrêmement

diverses, y compris l'homme, et c'est la chance, le hasard
des espèces, les aptitudes naturelles, qui ont fait, dans certains
cas, le succès de l'opération, et dans d'autres son échec. On
voit ici que le sacrifice est un instrument d'exploration du
monde [...]. Le destin de nombreuses cultures a dû se jouer sur
des hasards de cette espèce.19

Notre dernier exemple est celui de la découverte des procédés
d'immunisation et de vaccination. Ici encore, l'homologie est
complète: le modèle est transporté cette fois sur le corps lui-
même, et c'est la vaccine qui est le substitut de la victime
émissaire. Elle est littéralement un Pharmakon, un poison et un



124 ÉTUDES DE LETTRES

remède. Le corps malade est l'équivalent de la communauté en
crise; l'introduction de la vaccine vise à permettre au corps de
s'unir, de se rassembler pour l'exclure avec la maladie.

Les analogies donnent le vertige par leur nombre et leur
exactitude. Les «piqûres de rappel» correspondent à la répétition

des sacrifices et on retrouve bien entendu, comme dans
tous les modes de protection «sacrificielle», les possibilités
d'inversion catastrophique: une vaccine trop virulente, un
Pharmakon trop puissant, peut répandre la contagion qu'il
s'agissait de juguler.20

Tandis que le procédé se révèle efficace dans le cas du corps
malade, il s'avère inefficace dans le cas du corps mort. Girard
remarque en effet qu'un même objectif est recherché dans les rites
funéraires décrits par R. Hertz. Le pourrissement du cadavre
(comme le corps malade) est perçu comme une crise des
différences, un envahissement par le désordre. L'intervention rituelle
consiste à intensifier et accélérer le processus de décomposition
pour que le corps mort retrouve une stabilité. La pensée rituelle
croit reconnaître cette stabilisation «dans la métamorphose du
cadavre en ossements [...] soigneusement blanchis, polis et
récurés»21.

Nous avons passé sous silence un grand nombre d'exemples.
Sur le pain et le jeu, le vin et la philosophie, le langage et la biologie,

la mathématique et l'anthropologie; on pourrait développer
les homologies et décrire les variantes. A la question que nous
formulions concernant la possibilité de penser, en épistémologie, le
lien essentiel existant entre producteurs et produits, Girard nous
aide à répondre: les connaissances comme les savoir-faire ne peuvent

être expliqués que par leur genèse et leur genèse est dépendante

d'un même mécanisme postulé, celui de la victime
émissaire, qui est essentiel dans la mesure où il engendre et explique
l'humanité elle-même.

Une dernière remarque pour conclure. Dans le cas de la
vaccination, les mécanismes et le cadre rituel qui sont à l'origine de sa
découverte se sont révélés efficaces et n'appellent en quelque sorte
aucune explication. Comme elle, la monarchie occidentale, la
domestication (réussie) semblent naturelles22. Monarchies sacrées
du continent africain et monarchies «européennes», domestication

«réussie» et domestication «ratée», rite funéraire et vaccination

sont des objets habituellement traités comme s'ils étaient dif-



LA PART DES HOMMES 125

férents. A la domestication (réussie), on attribue une valeur d'utilité,

d'efficacité, alors qu'une cérémonie comme celle de l'ours
chez les Ainous23 est interprétée comme religieuse. De ce fait, la
domestication, utile et par là rationnelle, échappe ordinairement à

l'interrogation ethnologique.
L'hypothèse de Girard, et la théorie qui en dépend, correspond,

à notre avis, aux exigences des anthropologues24 qui, en
épistémologie, critiquent toute forme de Grand Partage, c'est-
à-dire toute dichotomie a priori entre sociétés occidentales et
sociétés autres, entre comportements rationnels et comportements

irrationnels, entre savoirs réputés vrais et savoirs réputés
faux. Elle permet d'étudier les savoirs réputés vrais avec les
mêmes instruments que les savoirs réputés faux, de renoncer, en
un mot, à toute classification préalable des diverses pratiques et
des divers savoirs, et à une idée qui a toujours hanté l'épistémologie,

celle de «coupure» épistémologique.

Jean Prod'HOM.

NOTES

1 Th. S. Kuhn, La Structure des révolutions scientifiques, Paris, Flammarion,

1972, p. 208.
2 Ibid., p. 210. On notera que Kuhn épouse ici la sociologie de la connaissance

de T.K. Merton, sociologie qui, comme le dit A. Cuvilier (Manuel de
sociologie, Paris, P.U.F., 1970, tome 1, p. 86), «ne s'interroge plus sur le
contenu des croyances et des opinions, mais [...] en vient à rechercher comment
des assertions aussi étranges ont pu être soutenues, quels sont les motifs: intérêts
particuliers, mobiles inconscients, position sociale particulière, qui ont pu le

provoquer».
3 B. Latour, «Comment redistribuer le Grand Partage», Revue de

synthèse, tome CIV (avril-juin 1983), n° 110, p. 203.
4 Ibid., p. 205.
5 B. Latour, Les Microbes: guerre et paix, Paris, A.M. Métailié,

«Pandore», 1984, p. 12.
6 R. Girard, Des choses cachées depuis lafondation du monde, Paris, Grasset,

1978, pp. 34-35.
7 R. Girard, La Violence et le Sacré, Paris, Grasset, «Pluriel», 1972,

p. 120.
8 Ibid., p. 383.
9 M. Serres, La Communication, Paris, Minuit, «Critique», 1968, p. 32.



126 ÉTUDES DE LETTRES

10 R. Girard, La Violence..., p. 320.
11 Id., Le Bouc émissaire, Paris, Grasset, 1982, p. 79.
12 Id., La Violence..., p. 434.
13 Ibid., p. 143.
14 Cette commémoration sans conclusion sacrificielle et qui ne met en scène

que les aspects bénéfiques de la crise mimétique, nous la connaissons bien, c'est
«ce que nous appelons une fête» (ibid., p. 180).

15 Ibid., p. 347.
16 Les genèses de ces trois formations sont traitées à plusieurs reprises par

Girard. Elles ont l'intérêt d'être aisément démontrables. On peut les considérer
comme des paradigmes (au sens de Kuhn), «illustrations répétées et presque
standardisées» de la théorie (La Structure..., p. 61), exemples de problèmes et de
résolutions qui peuvent «fournir le point de départ d'autres travaux» (ibid.,
p. 26), qui «ne sont pas là pour servir de preuves mais parce que leur connaissance

fait partie de la connaissance du paradigme» (ibid., p. 103).
17 R. Girard, La Violence..., p. 162.
18 Id., Des choses..., p. 61.
19 Ibid., p. 79.
20 Id., La Violence..., p. 433.
21 Id., «Rite, travail, science», Critique, n° 380 (janvier 1979), p. 27.
22 «Et la science ne commence que là où l'on cherche l'explication de ce qui

paraît naturel» (A. Koyré, Etudes galiléennes, Paris, Hermann, 1966, p. 18).
23 R. Girard, Des choses..., pp. 78-79.
24 La théorie de Girard peut être mise en rapport avec les quatre principes

énoncés par D. Bloor (Sociologie de la logique ou les limites de l'épistémologie,
Paris, A.M. Métailié, «Pandore», pp. 5-26) pour définir un programme «fort»
en sociologie de la connaissance. Elle est en effet:

1. causale, c'est-à-dire s'intéresse «aux conditions qui donnent naissance
aux croyances ou aux stades de connaissances observés»;

2. impartiale «vis-à-vis de la vérité ou de la fausseté, de la rationalité ou de
l'irrationalité, du succès ou de l'échec»;

3. symétrique: «les mêmes types de causes doivent expliquer les croyances
«vraies» et les croyances «fausses»;

4. réflexive: «ses modèles explicatifs doivent s'appliquer à la sociologie elle-
même».

Les pages qui précèdent montrent que Girard adhère aux trois premiers
principes. Quant au quatrième notre travail ne le démontre pas. Posons ici la question.

Si toute connaissance, comme le prétend Girard, a sa source dans le mécanisme

de la victime émissaire qui fournit le cadre et les instruments (discrimination,

exclusion et conjonction) à l'exploration du monde, la connaissance de ce
mécanisme fondant toute connaissance doit, elle aussi, dépendre de ce
mécanisme. Les trois exemples que nous avons rapportés illustrent l'efficacité
pragmatique de l'hypothèse, mais de tels savoirs ne sont «toutefois pas de nature à se

retourner un jour contre [leur] fondement sacré» (E. Ganz, «Le Logos de René
Girard», René Girard et le problème du mal, Paris, Grasset, 1982, p. 181). La
démonstration de ce point nous paraît possible; difficile, elle mériterait un autre
travail.

J. P.


	La part des hommes

