
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1985)

Heft: 2

Artikel: De la "raison-calcul" à la pensée "élucidation" chez C. Castoriadis

Autor: Caloz-Tschopp, Marie-Claire

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870571

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870571
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DE LA «RAISON-CALCUL» À LA PENSÉE
«ÉLUCIDATION» CHEZ C. CASTORIADIS

A partir d'une observation de la psyché et du «social-historique», Cornélius
Castoriadis déduit que la nature de ces êtres est «indéterminée», que ces derniers
ont une puissance de création occultée par l'histoire de la pensée dans son courant

central, et de la pensée politique en particulier. Castoriadis procède alors à
une critique systématique de la «raison-calcul» en proposant une pensée «éluci-
dation». Dans cet article nous suivons les étapes importantes de la déconstruction

que l'auteur opère et nous nous demandons si la réintroduction de l'interrogation

ontologique partant de la nature des êtres «indéterminés» suffit à fonder
une philosophie positive et une pensée de l'action des hommes et de «l'auto-ins-
titution» des sociétés.

Où personne n 'était,
nous devons devenir.

C. Castoriadis

«Ce qui ne se laisse pas calculer se laisse encore penser»
(3, p. 57)1, écrit Castoriadis dans un texte fondamental sur la
psychanalyse où apparaît une des mutations théoriques les plus
significatives de son oeuvre. Quelle est la nature d'un tel objet
pour que vacille la «raison-calcul» à son approche? Castoriadis
s'interroge sur la nature de la psyché et du «social-historique».
Après Nietzsche, mais d'une autre manière, il pose la nécessité
d'un renversement complet de la philosophie «gréco-occidentale»,

qui remet en cause le statut et le rôle de la pensée à partir
d'une interrogation ontologique. Il postule l'abandon de la
«raison-calcul»2 et l'adoption d'une pensée «élucidation»3 qui
puisse rendre compte de la spécificité de l'imaginaire «radical» et
social et rétablir la possibilité d'une pensée, d'un rapport entre la
pensée et l'action, enfin d'une action «autonome» et créatrice des



102 ÉTUDES DE LETTRES

individus et des sociétés. Mais la raison «elucidation» postulée
par Castoriadis est-elle une pensée possible? Notre propos est de
fournir une réponse à cette question.

On peut lire l'œuvre de ce philosophe de multiples manières4.
Notre choix répond à trois objectifs. Il s'agit d'essayer de
comprendre pourquoi les textes de Castoriadis «nous parlent», nous
font «penser». Nous tentons une lecture qui, s'inspirant de
travaux et de questions d'épistémologie, se veut philosophique.
Depuis Hegel, nous connaissons l'ivresse et les limites de la
philosophie de système. Par ailleurs, il ne nous paraît pas possible de
confiner la philosophie au rôle moral que lui réserve par exemple
un Piaget. Par une lecture philosophique, nous voulons donc
prendre en compte la réflexion sur la connaissance et ce qui la
dépasse. Finalement, l'impression de schizophrénie trop souvent
ressentie en observant le fossé entre l'Université et la réalité
quotidienne, politique ou culturelle conduit à une interrogation sur la
nature, sur le statut, sur le mode de construction et la finalité de la
raison. La pensée de Castoriadis, qui s'élabore dans un dialogue
constant avec la société, peut être une des tentatives pour dépasser
cette séparation entre l'Université et la Cité.

Comment se présente l'interrogation ontologique — centrale
pour Castoriadis — dans la tradition philosophique? Dans la
philosophie grecque, depuis Parménide, la question de l'Etre est un
noyau d'apories qui ont donné lieu à de multiples interprétations.
Dans l'affirmation ontologique: «Il est» ou «Etre est», Parménide

pose l'identité du Penser et de l'Etre, mettant l'Etre à la
mesure du Penser. Et lorsqu'il affirme: «Non, tu ne plieras pas
l'Etre au non-être», il pose l'impossibilité de l'existence du non-
être. L'Etre est alors séparé du Devenir, le Même de l'Autre, une
opposition qui ne sera dépassée ni par la dialectique de Platon, ni
par Aristote.

Depuis peu, les sciences de la nature, la physique en particulier,

ont renouvelé la problématique ontologique en discutant de
la réalité des entités manipulées et du statut du langage utilisé. Les
sciences humaines, dans leur effort pour penser l'émergence du
singulier plutôt que les régularités, en sont venues aussi à se poser
des questions ontologiques à propos du sujet, du rapport du sujet
et de l'objet, de la finalité, etc.5 On notera cependant que la question

ontologique n'est plus posée en soi mais qu'elle est toujours
intégrée à une réflexion sur la pratique de la connaissance et sur le
rôle des sciences dans la société. Confronté à un objet fuyant et
complexe, le chercheur est amené à s'interroger sur l'Etre et les



DE LA RAISON À LA PENSÉE CHEZ CASTORIADIS 103

«étants» au moment même où il réfléchit sur ses démarches de
connaissance.

Comment Castoriadis aborde-t-il la question ontologique?
Pour savoir ce qu'il en est de l'homme et du «social-historique»,
il pense qu'il est vain de rechercher un nouveau système qui puisse
expliquer de manière cohérente le réel et qu'il faut procéder plutôt
à une déconstruction systématique de la pensée dominante en
réintroduisant l'interrogation ontologique dans toute démarche
de pensée et d'action. De Platon à Marx, selon Castoriadis, la
pensée, et la pensée du politique en particulier, s'est présentée
comme une application de la théorie de l'essence à l'individu, à la
société et à l'histoire, et les traces de cette emprise sont visibles
dans l'histoire de la pensée, mais aussi dans les tendances mêmes
de l'institution de la société. «La question de la vérité exige que
nous affrontions l'idée elle-même, que nous osions, le cas
échéant, en affirmer l'erreur ou en circonscrire les limites»
(5, p. 325). Castoriadis se fixe alors un programme théorique et
politique de déconstruction radicale, «la démonstration précise et
détaillée, cas après cas, de cette pensée et des nécessités internes,
d'après son mode d'être, qui l'ont amenée à occulter ce qui me
paraît essentiel» (2, p. 7). Il nous annonce qu'il en découlera la
nécessité d'une nouvelle conception de la pensée, du politique, et
«une nouvelle conception du rapport entre pensée politique et
philosophique» (5, p. 326).

L'orientation explicite vers une pensée «ouverte» n'est pas
présente dès le début dans l'œuvre de Castoriadis. Elle apparaît
peu à peu et devient évidente avec la remise en cause du
paradigme marxiste-léniniste. Leur raison troublée par la pesanteur du
positivisme qui imprègne la démarche des groupes et partis se
réclamant du marxisme comme d'une «grande religion laïque
rationaliste» (1, p. 48), les officiants ont laissé échapper leur
objet, à savoir l'homme et l'histoire.

Ce qui nous intéresse chez Castoriadis, par rapport au
problème que nous nous posons, ce n'est cependant pas tant son
affirmation ontologique, les modalités de son apparition dans son
œuvre, son élaboration et son influence sur la pensée de l'auteur.
Comment une telle pensée opère-t-elle lorsqu'à propos de la
psyché et du «social-historique» elle refuse de «calculer» pour
«élucider»? Une telle pensée n'est-elle pas en train de se dissoudre
en postulant une telle démarche?6 La pensée de Castoriadis n'a
pas une véritable identité organique. A l'image des métaphores de
Nietzsche, elle opère des explorations successives en articulant des



104 ÉTUDES DE LETTRES

éclairages partiels autour d'un noyau central qui se déplace d'un
champ à un autre, liant ainsi la critique du marxisme à celle des
savoirs.

Comment lire cette pensée? Une lecture structuralo-génétique
est impuissante à saisir ce que Castoriadis nous dit (toute lecture
logique est réductrice), mais surtout ce qu'il ne nous dit pas
explicitement. En effet, quelque chose apparaît en creux dans sa
déconstruction, que seule une lecture attentive au dynamisme, à

l'énergie, à la vie d'une telle pensée peut saisir. En fait, en lisant
Castoriadis, on ne cesse de communiquer. Le texte suscite une
relation active entre sujets et objets. En prenant pour objet le
rapport de la raison avec ce qui lui est extérieur, Castoriadis évite
l'ennui du formalisme et ouvre des horizons; plus même: en usant
de procédés heuristiques (une manière de se promener du
pensable vers ce qui le déborde), il nous conduit à postuler que si tout
peut être pensé, tout n'est pas compréhensible pour une «raison-
calcul». C'est donc à la condition de suivre le mouvement du
texte que nous pouvons saisir ce dont il est question et en quoi
cela nous concerne.

Nous risquons cependant d'être pris dans une contradiction
indépassable du point de vue de l'épistémologie standard:
comment décrire la logique interne d'une pensée, ses procédures,
notre rapport à elle, alors que cette pensée revendique précisément

une remise en cause des fondements d'une telle analyse?
Pour avancer, appliquons à Castoriadis l'une de ses remarques à

propos de Marx:

Chez les auteurs importants, les conceptions ne sont jamais
pures, leur mise en oeuvre au contact du matériel qu'ils essaient
de penser dévoile autre chose que ce qu'ils pensent explicitement,

les résultats sont infiniment plus riches que les thèses
programmatiques. Un grand auteur, par définition, pense
au-delà de ses moyens. (2, p. 242)

S'il est impossible de réaliser le rêve de Leibniz qui, pour
comprendre le désaccord de deux personnes, se proposait de prendre
un papier, un crayon et de «calculer» les termes du litige, une
autre approche nous semble plus appropriée à cet objet
«sauvage». Peut-être qu'en choisissant d'observer les résonances que
produit une telle pensée et la lisière mobile qu'elle établit entre le
Même et l'Autre, entre le formel et l'indéterminé, entre le
pensable et l'impensable, entre le dicible et l'indicible, nous pourrons,

par touches successives, approcher la nature, les enjeux, les



DE LA RAISON À LA PENSÉE CHEZ CASTORIADIS 105

limites ainsi que l'œuvre d'une raison «élucidation». Un trajet de
nomade qui, dans la nuit du labyrinthe parcouru en tous sens
depuis Parménide, choisit la voie de l'incertitude, du dehors,
pour interpeller, nourrir la pensée du dedans, sans tout réduire à
celle-ci.

Castoriadis développe longuement à propos du marxisme, de
la psychanalyse, de la philosophie «gréco-occidentale», des
sciences sociales, de l'histoire des sciences et de la logique, la
question des fondements de sa conception de la raison comme
«élucidation», en fonction de son projet politique d'autonomie.
Limitons-nous ici à dégager la dynamique de certaines parties de
la déconstruction et ce qui en découle.

L'auteur dégage les éléments positivistes dans la pensée
(philosophique, logique, historique, économique) de Marx et il formule
la thèse suivante, à propos du rapport entre une théorie et une
réalité «social-historique»: «Il y a un lien solide entre des
éléments centraux de la pensée de Marx et ce qu'est devenu le
marxisme»7. Les hommes ne peuvent avoir qu'un rapport
d'aliénation avec une théorie qui se présente comme un savoir total et
par ailleurs comme une religion laïque. En d'autres termes, la
théorie dans ce cas a perverti le réel. Pourtant Castoriadis, qui
pose comme fondamental le rapport théorie/pratique, ne le met
pas en œuvre dans ses travaux où il analyse l'évolution du
marxisme. Les insuffisances théoriques dénoncées (dont le
positivisme) lui suffisent pour expliquer les conséquences qu'il décrit
dans les partis, les groupes, les gouvernements se réclamant du
marxisme. On se demande alors comment il se fait qu'une pensée
devienne idéologie, non seulement dans la logique interne de son
développement, mais surtout dans son rapport à une réalité
historique? Le fantasme du savoir total suffit-il à expliquer l'aliénation
des consciences dans les idéologies et la bureaucratisation
d'organisations se réclamant de celles-ci? Comment comprendre que des
mouvements politiques — il est vrai, ailleurs qu'en Europe — se
réclament encore et toujours de Marx dans leurs actions? Les
lectures des œuvres de Marx, comme celles d'autres auteurs, ne sont-
elles pas multiples dans leurs effets historiques et personnels?

Dans cette première déconstruction, Castoriadis se distance
des institutions et des courants politiques qui, selon lui, sont à
côté de l'homme et de l'histoire; mais dans son analyse il ne met
pas en œuvre le rapport entre la théorie et la réalité «social-
historique», dont il critiquait l'absence dans le marxisme. Cette
ambiguïté apparaît clairement lorsque Castoriadis reconnaît la



106 ÉTUDES DE LETTRES

valeur de l'œuvre de Marx, mais rejette le marxisme. Il s'en tire
par une critique théorique qui est en fait un choix politique et
existentiel, et non par l'analyse exhaustive d'un système de pensée
et de son rapport au réel. D'un point de vue épistémologique, ce
paradoxe nous montre que la logique de l'évaluation d'une théorie

obéit à d'autres critères que ceux d'une «raison-calcul». Le
point le plus notoire peut-être est la piste esquissée par Castoriadis
quand il observe: «toute détermination rationnelle laisse un
résidu non rationnel et non déterminé et le résidu est tout autant
essentiel que ce qui a été analysé» (2, p. 76). Le rapport du Même
à l'Autre qui deviendra le noyau central de la pensée de Castoriadis

sous la forme de l'imaginaire «radical» est, pour l'instant,
exprimé sous forme de «résidu», qui reste, qui se dépose, à

l'image de l'opération chimique. La raison «élucidation» est
nommée, mais est-elle déjà à l'œuvre? Son ombre est là, présente
dans ce rejet «en bloc» du marxisme, édifice imposant qui, pour
Castoriadis, a voilé l'horizon culturel et politique en conduisant la
pensée et l'action vers l'impasse.

Castoriadis poursuit sa réflexion dans le domaine de la
psychanalyse. Rejoignant les romantiques dans la fonction de
création qu'il attribue à l'imagination, il découvre que l'objet central

de la psychanalyse — la psyché — présente une analogie avec
le «social-historique», celle d'être «surgissement de nouveau et
capacité d'exister dans et par la position d'images indéterminées»
(6, p. 16). Castoriadis n'effectue pas le parcours de Freud pour y
chercher un nouveau paradigme qui explique l'homme et la
société. Les questions sur la nature du «social-historique» sont
déplacées vers un nouvel objet. Un raisonnement ontologique de

type analogique est l'occasion d'une traversée inédite de la
psychanalyse. Ce procédé, souvent à l'origine de grandes découvertes

dans d'autres secteurs, permet à Castoriadis de continuer sa
déconstruction sous une forme originale, en repérant un nouvel
être indéterminé, la psyché.

Pour mieux cerner le rapport de la pensée à ces êtres indéterminés

que sont le «social-historique» et la psyché, Castoriadis
s'interroge ensuite sur la place attribuée à l'imagination dans la
philosophie «gréco-occidentale». Il constate qu'Aristote, Kant,
Fichte, Hegel, Heidegger, Merleau-Ponty ont détecté diversement
et souvent incidemment l'imagination. Mais ils ont occulté sa
puissance novatrice, dit-il, car elle les aurait obligés à réviser
fondamentalement leur ontologie et leur logique. Il est impossible de
rendre compte de la démarche extrêmement intéressante de Cas-



DE LA RAISON À LA PENSÉE CHEZ CASTORIADIS 107

toriadis à propos d'Aristote. Voyons en résumé de quoi il est
question. Selon Castoriadis, Aristote distingue deux formes de
l'imagination: «l'imagination seconde» qui appartient aux
pouvoirs cognitifs, dont les produits sont vrais ou faux, et «l'imagination

première» située à une couche beaucoup plus profonde
que celle de l'affirmation et de la négation: cette dernière ne peut
être mise en relation avec la vérité logique et ontologique, ni placée

sous leur coupe à cause de sa nature indéterminée et première.
Au contraire, elle met en question le mode d'accès du NOUS à ses
pensables propres. Si «l'âme ne pense jamais sans phantasme, il y
a donc phantasme de l'essence de ce qui est selon ce qu'il était à
être» (4, p. 185)8. Des phantasmes, œuvres de l'imagination
première, et d'elle-même par conséquent, impossible de dire ce qu'ils
sont et comment ils sont. Aristote, nous dit Castoriadis, voyait
donc que la possibilité de penser repose sur quelque chose qui
n'est ni vraiment intelligible, ni vraiment sensible, qui n'est pas de
l'ordre du vrai et du faux et qui n'habite donc pas dans les régions
de l'être établies par l'ontologie traditionnelle. Cette possibilité
fait éclater les déterminations de l'être et du savoir «et cela non au
profit d'une transcendance, mais d'une puissance de l'âme,
indéterminée et indéterminable en même temps que déterminante» (4,
p. 189). Il est aisé, conclut Castoriadis, de saisir pourquoi Aristote,

qui a eu le courage de signaler ce qu'il a vu, même de
manière indirecte, n'essaie pas de mettre sa découverte en relation
avec la totalité de son système ontologique.

D'un point de vue épistémologique, dans la déconstruction
maintenant à l'œuvre, le même procédé analogique est une nouvelle

fois utilisé, mais est-il opératoire? Castoriadis pense contre
ce qu'il nomme la philosophie «gréco-occidentale». Il pose
comme thèse un ennemi massif à débusquer, et comme anti-thèse
la présence de l'indéterminé dans son regard. Cette dialectique
négative a une valeur heuristique, rhétorique et politique; elle a
l'avantage de faire voir les enjeux et le but que Castoriadis se

propose d'atteindre, mais elle nous laisse sur notre faim quant à son
objet — la pensée «élucidation» — dans cette traversée de la
philosophie. L'adversaire est-il si monolithique? La philosophie
grecque ne commence pas avec Platon; or Héraclite, les
présocratiques, n'apparaissent pas chez Castoriadis. De même:
silence total sur Nietzsche, pour qui la volonté de puissance fondée

sur la vie joue pourtant un rôle similaire à celui de l'imagination
dans la remise en cause de la raison. Et Nietzsche n'attaque-

t-il pas aussi, au nom d'une libération de la raison, le Socrate de



108 ÉTUDES DE LETTRES

Platon? Quels seraient enfin les rapports entre Heidegger et Cas-
toriadis?9 La caricature mise en scène signale certes ce qu'elle
rejette, mais elle voile encore l'objet qu'elle sert à approcher, la
pensée «élucidation». On peut se demander si le changement de
nature de la raison que cherche à formuler Castoriadis en partant
d'un abord radicalement différent de la question de l'Etre
n'implique pas autre chose qu'une déconstruction négative? Une
fois dénoncé le carcan d'une pensée qui occulte la puissance de
changement radical que possèdent les êtres indéterminés, une fois
mise en valeur la spécificité de l'imaginaire «radical» et social,
quels sont les nouveaux problèmes à résoudre pour définir la
«raison-élucidation»?10

Si le réel n'est pas seulement rationnel mais aussi indéterminé,
y a-t-il une pensée possible du monde, de l'homme, de la société,
de l'histoire? En tentant de répondre à cette question, Castoriadis
nous semble rester prisonnier d'un dilemme, celui du choix
impossible entre tautologie et poésie. Suffit-il de poser le caractère

indéterminé de certains êtres pour disposer des bases nécessaires

à une nouvelle ontologie et à une nouvelle logique? Pour
nous glisser dans le jeu d'ébauches qu'il propose, qui ne doit rien
à la définition stricte de concepts exacts, ni à la cohérence d'un
système, appliquons encore une fois à Castoriadis une de ses pensées

sur Freud:

Notre rapport vrai à une telle pensée (qui crée des figures) ne
peut que viser à retrouver ce moment de déchirement créateur,
cette aube différente et recommencée où d'un coup les choses
prennent une autre figure dans un paysage inconnu (3, p. 21).

Dans cette naissance fragile, c'est une activité pensante qui se
déroule sur un nouveau terrain, celui, aride, du savoir institutionnalisé:

l'histoire des sciences de la nature11 et des sciences humaines.

Passage du politique, depuis «Socialisme ou Barbarie», au
champ des savoirs où l'on découvre que la démarche, la
problématique de Castoriadis ne sont pas isolées, que des convergences
— parfois contradictoires — apparaissent avec des chercheurs
d'autres domaines qui discutent dans un certain «climat
culturel», autour de problèmes communs, comme l'ordre et le
désordre, l'auto-organisation, les morphologies, etc. En quoi le
postulat de «l'indéterminité» de la psyché et du «social-
historique» rejoint-il les discussions actuelles dans les sciences
dites «dures» et dans les sciences humaines? Pour en comprendre
certains aspects signalons quelques-uns des phénomènes qu'il



DE LA RAISON À LA PENSÉE CHEZ CASTORIADIS 109

contribue à mettre en lumière dans le débat autour du
déterminisme.

René Thom relève de manière polémique un trait fondamental
de l'épistémologie française contemporaine: «Tous glorifient
outrageusement le hasard, le bruit, les fluctuations, tous rendent
l'aléatoire responsable du monde [...], soit de l'émergence de la
vie et de la pensée de la terre»12. Michel Serres, interrogeant René
Girard lors du colloque sur l'auto-organisation: «Pouvez-vous
imaginer un ordre qui ne découle pas du désordre?», reconnaît
implicitement le paradoxe d'une telle relation. Le Même découlerait

de l'Autre. Il écrit ailleurs: «Oui, le désordre précède l'ordre
et seul est réel le premier»13. Edgar Morin, quant à lui, écrit: «Ce
qui est seul réel, c'est la conjonction de l'ordre et du désordre»14.
Pour lui, le problème de toute connaissance humaine est celui
de concevoir cette conjonction. Ilya Prigogine aussi affirme:
«Nous avons besoin à la fois de schémas déterministes et de
schémas aléatoires pour décrire la complexité inattendue des
phénomènes»15.

Castoriadis, dans le contexte de ce débat sur le déterminisme,
précise:

Je ne conteste pas la validité partielle ou par strates de l'attitude

déterministe, je ne dis pas tout est hasard, mais cette strate
causalement déterminée n'épuise pas ce qui est. Ce sont deux
thèses ontologiques qui s'affrontent: celle traditionnelle pour
qui l'être est déterminé de part en part; et la mienne: ce qui est,
chaos à stratifications irrégulières. (7, p. 182)

Mais cette «indéterminité» des êtres ne produit pas forcément du
nouveau, elle en est une condition. Pour Castoriadis, il y a création

dans la mesure où il y a position d'une nouvelle signification
par les hommes et les sociétés, ce qui fait appel à la conscience et à
l'autonomie16. Il réaffirme aussi que cette base ontologique lui est
nécessaire pour défendre les positions politiques qui sont les
siennes, car «on ne peut croire à une possibilité de transformation
sociale que dans un monde où une authentique création est
possible» (7, p. 183). Cette position métaphysique apparaît même
comme la base fondamentale de son ontologie et de sa démarche
de connaissance.

Cette centration sur l'indéterminé, sur le désordre revêt donc
divers visages: position métaphysique et choix politique pour
Castoriadis, choix méthodologique pour Morin, Feyerabend, et
même nouveau paradigme pour J. P. Dupuy17. On peut se deman-



110 ÉTUDES DE LETTRES

der cependant si sa façon de faire suffit à Castoriadis pour assurer
le passage d'une «raison-calcul» à une pensée «élucidation» et
surtout définir positivement la nature et les procédés de cette pensée?

Rappelons que ce qui l'intéresse n'est pas tant d'opérationa-
liser ses recherches ontologiques18 que d'engager une réflexion
philosophique sur le sens. En procédant ainsi, il crée un nouveau
type d'«étants» situés au-delà de la pensée rationnelle dominante:
«Résoudre un problème, c'est toujours en poser d'autres, chaque
tête coupée de l'Hydre en fait surgir plusieurs et nos interrogations

dernières ne s'appauvrissent pas avec le temps» (3, p. 148).
Une pensée «élucidation» est donc pour Castoriadis synonyme de
son projet d'autonomie politique: «l'ouverture du système par
rapport à sa propre législation, sa capacité de transformer lucidement

les lois qu'il s'était jusqu'alors données, y compris son
propre domaine cognitif» (7, p. 328). Dans ce rôle où le progrès
n'a pas de sens, la philosophie n'est pas une science, car l'on ne
peut fonder scientifiquement l'idée de liberté. Est-elle cependant
l'œuvre des «fonctionnaires de la vérité» comme les appelle
Michel Serres, insérés dans le monde des savoirs institués? Tout
en désirant l'unification des savoirs, Castoriadis ne s'explique pas
sur ce point.

En résumé, Castoriadis réclame une ontologie qui ne soit pas
séparée de la démarche de connaissance et de l'action; une ontologie

qui n'est ni une méthodologie nouvelle des sciences humaines,

ni un modèle ou un paradigme censé pouvoir s'appliquer aux
divers savoirs sur l'homme et les sociétés. Sa démarche a cependant

une particularité. Il est difficile d'en rendre compte autrement

qu'en empruntant sa dynamique et son langage. Un
observateur ne peut décrire et évaluer un tel savoir de l'extérieur, car
celui-ci se place hors de l'échelle des savoirs institués, il se
présente comme un «méta-savoir». En ce sens, Castoriadis remet en
cause l'idée que la philosophie et l'épistémologie puissent être
conçues comme des disciplines séparées et il lie implicitement le
savoir et le politique. Son point de vue ontologique s'accompagne
d'une pensée sans clôture, qui refuse toute vérité supérieure, toute
transcendance.

En quel sens peut-on dire alors qu'une telle démarche atteint
la vérité? Et quelle vérité? L'échange, la confrontation, la rivalité
des points de vue lui est constitutive; la notion de vérité ne peut
être en conséquence que provisoire. Par ailleurs, une telle démarche

se donne elle-même comme faisant partie de la sphère du
monde; comment s'assurer alors que la démarche de la connais-



DE LA RAISON À LA PENSÉE CHEZ CASTORIADIS 111

sance n'est pas un phénomène refermé en soi? Pour Castoriadis,
la réponse ne peut être trouvée dans la seule pensée elle-même, car
une telle approche n'est possible que dans l'articulation du théorique

et de la lutte politique. C'est donc la thèse du monde qui est
avancée pour resituer la raison dans l'entendement et l'action. Et
l'on peut constater que plus une telle pensée se développe, plus le
langage devient poétique. La réflexivité opère dans la démarche
de Castoriadis, qui nous semble être une des expressions originales

et courageuses de la crise actuelle de la pensée occidentale.
Le désir de l'être et du sens surgit et s'affirme là où les discours
politique, sociologique, épistémologique font silence. Et ce qui
déborde la rationalité présente indique précisément de nouveaux
possibles, de nouveaux sens, une nouvelle étape dans cette crise
qui ne peut être résolue seulement dans et par la pensée.

Bien sûr, «la lumière de la plaine a disparu, les montagnes qui
la délimitent ne sont plus là, le rire innombrable de la mer grecque
est désormais inaudible» (3, p. 50). Le malaise d'un intellectuel,
d'un homme d'action enfermé dans une rationalité, une culture,
un univers politique comme dans un vêtement trop étroit, fait
place à l'imaginaire, cet Autre de la raison, qui est puissance,
force de création. «Nous savons bien (depuis le mythe de la
Femme sans ombre de Parsifal) que la suppression de l'ombre des
interrogations, c'est l'instauration d'un monde froid, stérile, qui
va à la destruction»19. Abandonner la «raison-calcul», lorsqu'elle
revêt l'habit du Même de Parménide à la mode du 20e siècle
d'Europe occidentale. Affirmer qu'il reste aux hommes à «élucider»

les questions toujours présentes et toujours renouvelées. Ce
choix métaphysique et politique signifie-t-il que Castoriadis assimile

la démarche de pensée à celle de l'artiste? On peut se demander

si la clôture, le «calcul» ne sont pas nécessaires à l'existence
de la pensée du non-dit et de l'indéterminé, comme le noyau
opaque au-delà de la raison garantit l'appartenance au champ de
la pensée. Après l'abandon des impasses, après la déconstruction,
la voie de Castoriadis demande encore à être élaborée, parcourue
dans l'autre sens pour que le répétitif et surtout les formes du
nouveau des individus et des sociétés soient pensables.

Marie-Claire Caloz-Tschopp.



112 ÉTUDES DE LETTRES

NOTES

1 Les citations de Castoriadis renvoient aux oeuvres suivantes, numérotées
de 1 à 7:
1. La Société bureaucratique, 1: les rapports de production en Russie

[1946-1949], Paris, U.G.E., coll. 10/18, 1973.
2. L'Institution imaginaire de la société, Paris, Seuil, 1975.
3. Les Carrefours du Labyrinthe [1968-1977], Paris, Seuil, 1978.
4. «La Découverte de l'Imagination», in Libre 3, Paris, Petite bibliothèque

Payot, 1978.
5. Le Contenu du Socialisme [1973-1979], Paris, U.G.E., coll. 10/18, 1979.
6. «Nature et valeur de l'égalité», in XXVIIIes Rencontres Internationales de

Genève, Neuchâtel, La Baconnière, 1981.
7. «Sur le problème du nouveau», in L'Auto-organisation. De la physique au

politique, Paris, Seuil, 1983.
2 Sous ce terme nous résumons la thèse centrale de Castoriadis concernant

l'ontologie «gréco-occidentale». L'histoire de la philosophie dans son courant
central est l'histoire de l'établissement de la Raison qui pose l'Etre comme
déterminant et l'Autre de l'Etre comme simple privation, déficit de détermination.
Cette position, selon Castoriadis, a entraîné le recouvrement de l'altérité qui est
création continue. L'occultation de l'imaginaire «radical» et social, constitutive
de l'institution de la société, exclut la possibilité de son «auto-institution».

3 «Ce que j'appelle élucidation est le travail par lequel les hommes essaient
de penser ce qu'ils font et de savoir ce qu'ils pensent» (2, p. 7).

4 Dans un travail précédent, nous avions procédé à une lecture historico-
génétique de l'ensemble de l'œuvre de Castoriadis: Dans le Labyrinthe, l'imaginaire

radical. Castoriadis penseur de l'Autre, de la Raison et de l'Autonomie.
Mémoire de philosophie, Université de Lausanne, octobre 1983.

5 Voir entre autres G. Busino, «Préface», in J.-B. Grize, De la logique à
l'argumentation, Genève/Paris, Droz, 1982.

6 Non, répond Castoriadis, car «penser n'est pas sortir de la caverne, ni
remplacer l'incertitude des ombres par les contours tranchés des choses mêmes,
la lueur vacillante d'uneflammepar la lumière du vrai Soleil. C'est entrer dans le

Labyrinthe, plus exactement faire être et apparaître un Labyrinthe alors que l'on
auraitpu rester étendu parmi les fleurs, faisantface au ciel» (3, p. 7). Lorsque la
pensée reste «attelée à ces rochers de Sisyphe que sont le sens, les conditions du
sens [...], elle éclaire d'autres faces de ces significations inépuisables» (3, p. 58).

7 In Le Monde, 13.12.1977.
8 Signalons que Castoriadis a établi sa propre traduction des passages cités

du Traité de l'âme. Par exemple: ti ên einai «ce qu'il était à être» et non
«essence» ou «quiddité»; par cette traduction littérale, Castoriadis fait ressortir
du texte la permanence de l'être dans le sens de toujours en train d'être (d'ailleurs

plus proche de la conception grecque du temps).
9 Une seule remarque apparaît à son propos chez Castoriadis: Heidegger

restaure la question de l'imagination comme question philosophique, mais sa
découverte est «partielle» et «biaisée» (4, pp. 153/155).



DE LA RAISON À LA PENSÉE CHEZ CASTORIADIS 113

10 «L'Elément imaginaire», cette étude annoncée par Castoriadis depuis
1978, n'a pas encore paru. C'est peut-être un des signes de la difficulté d'une
construction positive.

11 Après son étude sur Freud, il nous semble que Castoriadis cherche à
développer une philosophie de la nature et notamment à fournir des fondements
biologiques à sa conception de l'imagination. Nous ne pouvons considérer ici les
modalités de ce lien et nous demander si le choix d'une théorie biologique peut
répondre au seul critère qu'il privilégie, «l'indéterminé».

12 R. Thom, «Halte au hasard, silence au bruit», in Débat, n° 3, juillet/août
1981.

13 In J. Le Goff et P. Nora, Faire l'histoire, Paris, Gallimard, 1974, p. 322.
14 E. Morin, La Méthode, tome 1, Paris, Seuil, 1977.
15 I. Prigogine, «Loi, histoire et désertion», in Débat, n° 6, nov. 1980.
16 Castoriadis renouvelle la notion de la conscience et du sujet. La

conscience du sujet a son origine dans la psyché et se construit dans un rapport forcé,
progressif, de plus en plus complexe, au «social-historique». C'est dans cette
dynamique que les hommes, selon Castoriadis, peuvent décider «explicitement»
ce qu'ils veulent et deviennent ainsi «autonomes». Nous ne pouvons traiter dans
le cadre de cet article les problèmes que pose cette articulation de l'inconscient à
la société.

17 J.-P. Dupuy, Ordres et Désordres. Enquête sur un nouveau paradigme,
Paris, Seuil, 1982.

18 Son idée d'une «logique des magmas» est significative à ce propos. Plutôt
que d'entreprendre des recherches expérimentales à partir de ses intuitions, il
repère les fondements de certaines logiques d'un point de vue qui n'est pas sans
rapport avec les travaux sur la logique naturelle de J.-B. Grize et de M.-J. Borel.

19 E. Enriquez, «Le Pouvoir et la Mort», in Topique, nos 11-12, 1973.

M.-C. C.-T.




	De la "raison-calcul" à la pensée "élucidation" chez C. Castoriadis

