Zeitschrift: Etudes de Lettres : revue de la Faculté des lettres de I'Université de

Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1985)

Heft: 2

Artikel: Le développement dialectique de l'idée absolue dans la logique de
Hegel

Autor: Schussler, Ingeborg

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-870569

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-870569
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE DEVELOPPEMENT DIALECTIQUE
DE L’IDEE ABSOLUE DANS LA LOGIQUE DE HEGEL

La Logique hégélienne constitue I’accomplissement de la philosophie occi-
dentale. Elle contient le processus d’appropriation de toutes les catégories par la
cogitatio absolue. Celui-ci s’accomplit par 1’idée absolue. Reste comme tache
pour la pensée de reproduire ce processus sous I’angle de la méthode qui est la
dialectique. La pensée développe alors toute la richesse qu’elle contient déja; elle
devient la plus ample et la plus intense, ce qui constitue la «personnalité libre».
Ce développement se répéte sous la forme du «cercle de cercles». C’est sur ce
mode qu’existe la pensée occidentale a I’époque de son accomplissement.

Dans I’Introduction de la Logique, Hegel détermine la tache
de celle-ci de la fagcon suivante:

[La Logique] contient la pensée en tant que cette pensée est
tout aussi bien la chose en soi-méme ou la chose en soi-méme
en tant que celle-ci est fout aussi bien la pensée pure. En tant
que science, la vérité est le développement de [...] la conscience
de soi [ayant pour objet le fait] que /’étant en et pour soi est le
concept su et que le concept comme tel est I’étant en et pour
soi.!

Nous pouvons comprendre cette tdche en nous rappelant ce qu’est
la philosophie traditionnelle en général et la problématique de la
philosophie moderne, cartésienne, en particulier. La philosophie
traditionnelle telle qu’elle commence dans I’ Antiquité grecque a,
selon Aristote, pour tiche fondamentale le dv 1| 3v2, elle est Adyos
toU dvrog, « Ontologie», élucidation de la détermination de I’étant.
Dans la mesure ou cette détermination est le fondement de
I’étant, le distinguant du néant, 1I’Ontologie se déploie en
Métaphysique. La philosophie traditionnelle est Métaphysique
ontologique. C’est 14 ce que vise Aristote en la nommant zpd
guhocogia 3. Descartes, dans ses «Meditationes de prima philoso-
phia», se propose d’établir un fondement indubitablement cer-



78 ETUDES DE LETTRES

tain. C’est le ego cogito. Toutefois, si le cogito cartésien est bien
le fondement de toute certitude, il n’est pas pour autant lui-méme
déja le fondement de I’étant. C’est par le cogito cartésien que
s’ouvre la différence entre le fondement de la certitude et le fon-
dement de I’étant. La suppression de cette différence est un des
motifs qui fait progresser I’Idéalisme allemand. Chez Kant, le «je
pense» est la condition supréme de 1’objectivité des phénoménes
pour la connaissance objective. Il est donc d’une certaine maniére
le fondement des objets comme tels. Mais puisqu’il est restreint a
la connaissance finie humaine, il est ce fondement uniquement
pour les «choses dans ’apparence» (Dinge in der Erscheinung) et
non pas pour les «choses en soi» (Dinge an sich). C’est cette res-
triction que Hegel va supprimer. Hegel transforme le cogito en
cogitatio absolue. Celui-ci est le penser (das Denken)*, qui se
pense et qui, par 1a, produit une pensée, celle de la chose en son
universalité (im Allgemeinen) et qui, du méme coup, est la pré-
sence de la chose en ce qu’elle est, donc de la chose comme telle,
en son xad’ avtd, de la «chose en soi». La cogitatio absolue est —
selon le texte cité plus haut — «la pensée en tant que cetfe pensée
est tout aussi bien la chose en soi-méme». C’est par la que la dif-
férence entre le fondement de la certitude et le fondement de
I’étant est supprimée. Le fondement de la certitude, la pensée
consciente de soi, est elle-méme la présence de la «chose en soi».
La certitude et la vérité coincident. La tache qui revient alors a la
pensée philosophique est de «réaliser» cette cogitatio absolue —
qui, selon Hegel, est le «savoir» (Wissen)S — c’est-a-dire qu’il
faut 1’établir comme la totalité systématique des déterminations
catégoriales de I’étant de telle sorte qu’elle devient «Science»
(Wissenschaft). Le processus est le suivant: pour assurer la cogita-
tio absolue de son caractére absolu, c’est a partir des détermina-
tions catégoriales de 1’étant, existant d’abord prétendument en
soi, que cette cogitatio absolue — ou «concept absolu» — par
I’appropriation progressive de celles-ci, «vient a elle-méme» (zu
sich selbst kommt)¢ pour finalement se reconnaitre en toute cons-
cience dans celles-ci. C’est ce processus qui se déroule dans la
Logique. La Logique est — selon le texte cité plus haut — «le
développement de [...] la conscience de soi [ayant pour objet le
fait] que /’étant en et pour soi est le concept su». Dans la mesure
ou les déterminations catégoriales de I’étant se sont avérées étre
des modes de la cogitatio absolue, la Métaphysique ontologique
telle qu’elle a commencé dans I’Antiquité grecque est rendue
absolument certaine. Elle n’est plus «philo - sophie», mais



L’IDEE ABSOLUE DANS LA LOGIQUE DE HEGEL 79

«science». En ce sens, la Logique hégélienne représente 1’accom-
plissement de la philosophie traditionnelle, de la Métaphysique
ontologique. Nous avons a présent déterminé ce qu’est la logique
en général.

Venons-en a I’«idée absolue» et a la place qu’elle occupe dans
la Logique. Dans le dernier chapitre, intitulé «L’Idée absolue»,
Hegel la détermine comme suit:

La déterminité [Bestimmtheit] de I’idée et le cours entier de
cette déterminité a constitué en effet I’objet de la science
logique, cours a partir duquel I’idée absolue elle-méme est
venue au jour pour soi [...]. (II, 370)7

Ce que Hegel appelle ici la «déterminité» est ’ensemble des déter-
minations catégoriales en tant que cet ensemble a d’abord I’air
d’exister «en soi», indépendamment de la cogitatio absolue,
ensemble qui, cependant, par le processus de la Logique s’aveére
étre précisément la déterminité propre de cette cogitatio absolue.
En tant que cet ensemble catégorial s’est avéré étre cette détermi-
nité, la cogitatio absolue est présente pour elle-méme sous la
forme de la fotalité des déterminations catégoriales, et ce, aussi
bien subjectivement qu’objectivement, donc aussi bien comme
totalité des modes de penser (des «modi cogitandi») que comme
totalité des modes de la «réalité» (des «modi essendi»), et c’est
alors que la cogitatio absolue — ou concept absolu — est présente
comme idée absolue. Car une «idée» est, selon Kant, toujours
quelque chose d’inconditionné et, partant, une totalité8. L’idée
absolue occupe donc la place suivante dans la Logique: elle est ce
dans quoi s’accomplit le processus au cours duquel la cogitatio
absolue s’approprie toutes les catégories. L’idée absolue est ainsi
le concept absolu en tant qu’il a accompli son absoluité sous tous
les rapports possibles et s’est produit pleinement comme concept
absolu. L’idée absolue est le concept absolu, présent pour lui-
méme comme tel, en la totalité de ses modes, aussi bien subjecti-
vement qu’objectivement.

Mais c’est a ce stade de la Logique que se présente le probléme
suivant: si la pensée absolue a bien accompli ainsi son absoluité a
tous égards — reste-t-il encore une tache pour celle-ci? S’il n’y a
pas une telle tache, la pensée absolue — et avec elle, selon Hegel,
la pensée philosophique dans son ensemble — serait a considérer
comme achevée. Cette tdche ne peut se présenter qu’a partir de
I’«objet» méme de cette pensée telle qu’elle s’est réalisée jusqu’ici



80 ETUDES DE LETTRES

dans la Logique. Or cet «objet», c’est, conformément au stade
atteint, le concept absolu en tant qu’il est devenu idée absolue. Et
ce concept ou idée absolue se présente alors de la fagon suivante:

[...] pour soi pourtant elle s’est montrée comme ceci que la
déterminité n’a pas la configuration [Gestalf] d’un contenu,
mais qu’elle est forme & tous égards [schlechthin] et que I’idée
est en conséquence comme idée a tous égards universelle [als
schlechthin allgemeine Idee]. (11, 370)°

Le résultat du développement entier du concept absolu est donc le
suivant: la déterminité, savoir I’ensemble des déterminations caté-
goriales, s’est avérée étre non pas un «contenuy, existant préten-
dument en soi, mais bien plutét la pure et simple détermination de
la «forme» elle-méme, c’est-a-dire du conceprt qui, selon Kant, est
en fait la «forme», le principe formateur. Par conséquent ce con-
cept, cette forme est dés lors présente comme forme, en son acti-
vité formatrice, en la facon dont elle procéde universellement,
donc comme «méthode». Le concept absolu, s’étant produit
comme idée absolue, se présente sous 1’angle de la méthode. Le
concept, ainsi considéré, est dés lors I’objet de la pensée.

Ce qu’il y a donc ici encore & considérer est ainsi, non pas un
contenu comme tel, mais 'universel de sa forme, — c’est-
a-dire la méthode. (Ibid.)

La tache est donc la suivante: la cogitatio absolue qui s’est déja
produite comme telle & tous égards, doit reparcourir le processus
de son autoproduction sous I’angle de la méthode.

Quelle est cette méthode? Pour la saisir de fagon adéquate, il
ne faut prendre en considération que le stade ou elle apparait.
Nous venons de voir qu’elle devient explicitement présente au
stade ou le concept absolu s’est produit lui-méme en son absoluité
sous tous les rapports possibles, étant alors présent pour lui-méme
comme absolu. La présence explicite de la méthode est donc iden-
tique a la présence pour soi du concept absolu comme tel.

La méthode est [...] le concept se sachant lui-méme, ayant pour
objet soi comme I’absolu, aussi bien subjectivement qu’objec-
tivement, partant comme le correspondre pur du concept et de
sa réalité [...]. (Ibid.)1°
Ainsi la méthode n’est-elle rien d’autre que le mouvement, vu
sous I’angle de son «comment», du concept absolu lui-méme, tel
qu’il ressort au stade ou le concept absolu a accompli son abso-
luité sous tous les rapports possibles. Elle se présente donc — et



L’IDEE ABSOLUE DANS LA LOGIQUE DE HEGEL 81

voici une premiére caractérisation fondamentale et générale —
comme

la force infinie a tous égards, a laquelle aucun objet [...] ne
pourrait offrir résistance, étre en regard d’elle d’une nature
particuliére et ne pas €tre pénétré par elle. Elle est pour cette
raison I’adme et substance, et quelque chose que ce soit n’est
compris et su en sa vérité que lorsqu’il est soumis parfaitement
a la méthode [...]. (11, 371)11

Mais la méthode est encore plus. Dans la mesure ou elle est la pré-
sence explicite du mouvement du concept absolu lui-méme, dans
la mesure donc ou le concept absolu se sait alors lui-méme explici-
tement en la facon dont il procéde, la méthode est du méme coup
le motif qui entraine (freiben) le concept a se produire lui-méme
en tout ce qu’il est dans le plein savoir de soi. La méthode est
donc

[non] seulement la force supréme ou plutdt la force unique et
absolue de la raison, mais aussi sa pulsion [Trieb] supréme et
unique a se trouver et connaitre soi-méme par soi-méme dans
tout. (Ibid.)?

Ainsi le concept absolu, en présence de la méthode, est-il saisi lui-
méme par la «pulsion» de reparcourir tout le processus de son
autoproduction, et ce de telle facon que, fort de la méthode, il va
se retrouver dés lors en toute sfireté dans tous les «objets» pos-
sibles, en pleine possession de lui-méme. C’est en cette reproduc-
tion du concept absolu que consiste la présence propre de !’idée
absolue.

Hegel ne retrace plus le processus de cette reproduction du
concept absolu en ses diverses étapes particulieéres. Ce ne serait
que la répétition du processus entier de la Logique. Hegel s’en
tient a déterminer la loi générale selon laquelle ce processus se
produit a chaque étape. La détermination de cette loi est cepen-
dant — comme le reléve Herbert Marcuse — «le cceur de I’onto-
logie hégélienne» 3. Le concept parcourt toujours de nouveau a
chaque étape un mouvement qui consiste en trois «moments»:

I. Le commencement est «de nature suprémement simple»; il
est quelque chose d’«immédiat» (11, 372). Mais cet immédiat ne
peut pas étre celui de I’intuition sensible; il ne peut donc pas étre
un «singulier» ou «divers» (ibid.)!4. Cet immédiat qu’est le com-



82 ETUDES DE LETTRES

mencement de la reproduction du concept absolu doit bien plut6t
étre un immédiat propre a la pensée; il est donc un «universel»,
mais un universel qui est «simple» (ibid.). Or I’universel, le
simple qui est pensé en premier, c’est I’éfre, entendu comme le
simple fait d’étre donné. Car ce pur et simple étre consiste unique-
ment dans le «rapport abstrait a soi-méme» (ibid.), c’est-a-dire
dans I’égalité a soi. D’autre part, I’étre n’est plus ici le commence-
ment de la production originelle du concept absolu telle qu’elle
s’est déroulée au cours de la Logique jusqu’a I’idée absolue, mais
I’&tre est ici le commencement de la re-production du concept au
niveau de I’idée absolue. C’est pourquoi I’étre contient, a vrai
dire, déja toutes les déterminations catégoriales, produites grace
au processus de la Logique, mais puisqu’il est ici le simple com-
mencement, il ne les contient que de telle fagon que celles-ci sont
encore enveloppées, voilées par sa propre simplicité. Les détermi-
nations catégoriales ne sont pas encore «posées» (II, 371); elles ne
sont pas encore présentes en toutes leurs distinctions. L’étre est
donc ici non pas un universel «abstrait» (ibid.), mais une «totalité
concréte» — «laquelle pourtant n’est pas encore posée, pas
encore pour soi» (ibid.). Puisque les distinctions ne ressortent
pas, I’universel tel qu’il est au commencement est ce qui est «défi-
cient» (mangelhaft) (ibid.), il est dans le manque. Mais c’est pré-
cisément ce manque qui est identique a la «pulsion» (Trieb) de se
développer (ibid.). Le commencement, ’universalité simple de
I’étre, a donc en lui-méme la pulsion de progresser.

II. La question est de savoir comment il peut progresser effec-
tivement. Or, ce commencement, 1’universalité de I’étre, est la
premieére pensée de la cogitatio absolue. Cette cogitatio absolue —
comme d’ailleurs le cogito cartésien — a pour trait propre la
«réflexion» (I1, 375). C’est par cette réflexion qu’elle se pense,
qu’elle se congoit elle-méme. Mais concevoir quelque chose, c’est,
selon Kant, le déterminer en ce qu’il est, c’est ’objectiver. Par
conséquent, la cogitatio absolue dans la mesure ou elle se congoit
accomplit un acte d’objectivation a I’égard d’elle-méme, de sorte
que toute cette premiére pensée, I’universalité et la totalité con-
crete de I’é€tre, enveloppant toutes les déterminations catégoriales,
devient présente objectivement et se présente alors d’une premiére
facon en ce qu’elle est, donc comme quelque chose de déterminé.

[La] réflexion est la marche premiére de la progression, —
I’apparition de la différence, le jugement, le déterminer en
général. (Ibid.)"’



L’IDEE ABSOLUE DANS LA LOGIQUE DE HEGEL 83

Dans la mesure ou c¢’est ’universel lui-méme qui, par la réflexion
concevante, se présente comme ce qui est déterminé, la méthode,
a savoir le mouvement propre du concept absolu, est «analy-
tigue» (II, 376). Mais elle est tout aussi bien «synthétique»
(ibid.). Car ce qui n’était tout d’abord qu’universalité simple, se
montre maintenant comme quelque chose de déterminé, comme
quelque chose d’objectif, donc comme ce qui est autre que ce
qu’il a été tout d’abord.

Ce moment aussi bien synthétique qu’analytique [...] par quoi
I’universel du commencement se détermine a partir de lui-
méme comme ’autre de soi, doit é&tre nommé le [moment] dia-
lectique. (Ibid.)'®

Le développement de 1’idée absolue se produit donc par un mou-
vement dialectique. Et ce n’est d’ailleurs que dans la dimension de
ce développement de I’idée absolue qu’apparait la dialectique
proprement dite dans la Logique hégélienne!’. La production ori-
ginelle du concept absolu au cours de la Logique s’opére égale-
ment d’une certaine maniére par un mouvement «dialectique».
Mais le concept, dans la mesure ou il est encore au cours de sa
production, ne s’est pas encore lui-méme saisi comme tel; il ne
s’est pas encore saisi comme pensée. C’est uniquement une cer-
taine catégorie déterminée qui, a chaque étape, par la «dialec-
tique», s’avére étre une autre catégorie déterminée, étant opposée
a la premiére. Ce n’est pas encore une seule et méme chose qui
ressort comme son propre opposé. 1l n’y a pas encore d’opposi-
tion de soi a soi. Celle-ci ne se produit qu’a partir de I’instant ou
la cogitatio absolue est venue a elle-méme a tous égards. Car c’est
alors la pensée elle-méme qui s’oppose a elle-méme. Une dialec-
tique proprement dite n’existe donc que comme loi du mouve-
ment de ’idée absolue.

Précisons le deuxiéme moment dialectique. Il s’est produit de
la fagon suivante. L’universel, 1’égalité simple de I’étre, par la
réflexion sur soi, s’est révélé étre I’«autre de soi-méme» (II, 379).
Il s’est montré par cette réflexion — par laquelle il se détermine et
s’objective — comme un «particulier» (ibid.), comme une cer-
taine catégorie déterminée. Ce deuxiéme moment n’est donc pas
le premier: il est le «négatif du premier» (ibid.). Le premier
moment «a sombré dans ’autre» («Es ist in ihm untergegangen»)
(ibid.). Mais cela ne veut pas dire que, par et avec cette contradic-
tion du premier et du deuxiéme moments, il ne se produirait que
le pur et simple néant — comme dans une «dialectique» a visée



84 ETUDES DE LETTRES

uniquement élenctique. Le deuxiéme moment est bien plutdt
déterminé par ceci qu’il est I’«autre du premier», le «négatif de
I’immédiat» (II, 380). Ainsi est-il essentiellement ce qui est
«médiatisé» par le premier. C’est 1a un premier aspect qu’il pré-
sente; il est

Pautre du premier, le négatif de I’immeédiat; il est donc déter-
miné comme le médiatisé. (Ibid.)

Mais le deuxieme moment présentera encore un autre aspect, et ce
précisément en tant qu’il est le médiatisé du premier. Car dans la
mesure ou il ’est, il contient précisément «dans soi la détermina-
tion du premier» (ibid.). Si I’universel premier a donc «sombré»
(untergegangen) dans le particulier en tant que ce particulier est
son autre, il n’y est pas pour autant anéanti, mais il y est précisé-
ment «conservé et maintenu» (ibid.). Ainsi le deuxiéme moment
n’est-il pas seulement le «médiatisé», mais il est, précis€ément en
tant qu’étant ce médiatis€é, un «médiatisant» (II, 381). C’est 1a le
second aspect qu’il présente. Précisons ce second aspect.

Le deuxiéme moment, c’est-a-dire le particulier, I’autre, dans
lequel 'universel s’est objectivé, peut étre considéré comme étant
une «détermination simple» (II, 380). Mais cette fagon de le con-
sidérer ne correspond pas a ce qu’il est en vérité. Car s’il est bien
vrai que le deuxiéme moment est I’aufre du premier, il n’est pas
indifférent a son égard, mais il est I’autre précisément de celui-ci.
Il ne peut donc pas s’en défaire; mais il le porte en lui-méme
comme son propre autre. Le deuxiéme moment est donc la «con-
tradiction» (II, 381) du premier, mais c’est précisément en tant
qu’il est présent comme la contradiction de celui-ci, qu’est posé
en lui qu’il n’en est pas seulement la contradiction mais qu’il est a
vrai dire en méme temps un avec lui. Ainsi le deuxiéme moment,
la contradiction, est elle-méme la présence méme de la suppres-
sion, de la «sursomption» (Aufhebung) (II, 384)!8 de lui-méme
dans 'unité avec le premier moment. Il est la «dialectique posée»
de lui-méme.

La deuxiéme détermination [...] est le négatif, mais du positif,
et inclut en soi celui-ci. Elle est donc ’autre, non pas d’un en
regard duquel elle est indifférente [...], — mais ’autre en soi-
méme, I’autre d’un autre; c’est pour cette raison qu’elle inclut
son autre dans soi, et qu’elle est donc comme la contradiction
la dialectique posée d’elle-méme. (11, 381)

C’est donc un second moment «dialectique» qui apparait ici dans
le mouvement du concept. Le premier moment dialectique consis-



L’IDEE ABSOLUE DANS LA LOGIQUE DE HEGEL 85

tait en ceci que I’universel, qui contenait déja la distinction, posait
celle-ci explicitement, c’est-a-dire qu’il se présentait lui-méme
comme ’autre de lui-méme. Le second moment dialectique con-
siste maintenant en ceci que cet autre, qui contient déja 1’unité
avec 'universel, est posé explicitement en cette unité.

Par 13, le mouvement du concept se refourne. Alors qu’il par-
tait d’abord du simple universel pour aboutir a la contradiction, il
part maintenant de la contradiction pour aboutir a I’unité.

La négativité considérée constitue [...] le fournant [ Wendungs-
punkt] du mouvement du concept. (II, 382)

Il importe de saisir cette négativité telle qu’elle se produit ici par le
deuxiéme moment en son essence propre. Ce deuxiéme moment,
I’autre, le négatif du premier, contient bien, comme nous I’avons
vu, le premier, ’'universel. Mais il ne le contient pas d’une facon
telle que les deux moments seraient posés «en extériorité réci-
proque» (II, 381); ils y sont bien plutdt posés sous le seul et méme
rapport. Le deuxiéme moment, ’qautre, est comme tel, «en soi-
méme» (ibid.), la présence du premier. Or, si le deuxiéme
moment, le négatif, est bien déja en lui-méme son propre opposé,
alors la négation, la «sursomption» de ce négatif dans I’unité avec
ce dernier, n’est pas un acte qui serait extérieur a ce négatif, mais
c’est précisément ce négatif lui-méme qui accomplit sa propre
«sursomption» dans I’unité avec son opposé. C’est le négatif lui-
méme qui se nie. Il n’y a donc point de différence entre ce qui
opére la négation et ce qui la subit. Ce qui la subit est en méme
temps ce qui I’accomplit. La négation du négatif est «le point
simple du rapport négatif a soi» (II, 382). La négation est donc
«négativité absolue» (II, 383). Ainsi le négatif, se «sursumanty
lui-méme, est «sursumé» complétement dans l’unité avec son
OpposeE.

La question se pose de savoir comment ce second moment dia-
lectique, la «sursomption» de la contradiction dans 1’unité, est
elle-méme possible. Et c’est ici également que s’avérera qu’une
dialectique proprement dite ne peut se produire que dans la
dimension de I’idée absolue. De méme que le premier moment
dialectique, ’opposition de soi a soi, n’était possible que parce
que tout le «contenu» catégorial s’était avéré étre la détermina-
tion de la cogitatio absolue, de méme le second moment dialec-
tique, la «sursomption» de I’opposé dans I’unité avec son opposé
n’est possible qu’au niveau de cette cogitatio absolue elle-méme.
Ce n’est que parce que la pensée absolue elle-méme devient autre



86 ETUDES DE LETTRES

qu’elle-méme, ce n’est que parce que ’autre ou I’opposé est la
pensée absolue elle-méme devenue objective pour elle-méme que
cet opposé peut, tout compte fait, étre un avec son opposé. La
dialectique au sens indiqué, c’est-a-dire I’opposition de soi & soi
ainsi que la «sursomption» des opposés dans 1’unité, n’est donc
possible que dans la dimension de la «subjectivité» absolue.

[...] c’est sur cette subjectivité seulement que repose le sursu-
mer de I’opposition entre concept et réalité et I’unité qui est la
vérité. (II, 382)

Le cogito me cogitare, transformé en cogitatio absolue, ou bien le
pour soi de la subjectivité transformée en subjectivité absolue est
donc la «source» du mouvement dialectique, I’«ame dialectique»
(ibid.).

Le deuxiéme moment du mouvement dialectique, la «sur-
somption» de la contradiction dans I’unité, est le «tournant» par
lequel I’idée absolue retourne a I’égalité a soi, a I’«universalité
simple» (II, 383). On peut compter cette immédiateté, telle qu’elle
est rétablie ici, comme le troisieme moment du mouvement dialec-
tique. Mais on peut tout aussi bien le compter comme le «qua-
trieme» (ibid.). Car on peut compter le deuxiéme moment, le
négatif, comme deux moments, a savoir 1) comme le pur et simple
négatif, comme le «médiatisé», et 2) comme le négatif qui se sur-
sume lui-méme, comme le «médiatisant». Le mouvement dialec-
tique du concept serait alors déterminé non pas par une «tripli-
cité», mais par une «quadruplicité» (ibid.). Ce changement du
nombre atteste que Hegel ne tient pas a la fixation numérique du
mouvement dialectique. La «triplicité», tenue couramment pour
I’essence de la dialectique, peut méme dégénérer, selon lui, en un
«schéme vide» et «formel» (II, 384). Le mouvement intérieur de
la dialectique ainsi que ’dme qui I’anime, la subjectivité, sont
plus essentiels que tout schéme numérique.

III. Conformément au troisiéme (ou quatriéme) moment, la
cogitatio absolue est retournée a son unité, de sorte qu’elle existe
a nouveau sur le mode de ’'immédiateté. Mais cette immédiateté
est différente de la premiére. Ce n’est plus une immédiateté
simple, mais elle est médiatisée par la «sursomption du négatif»
(ibid.). Elle est

le concept qui s’est réalisé par I’étre-autre et qui, par le sursu-
mer de cette réalité, s’est unifié avec lui-méme et a établi sa réa-
lité absolue, son rapport simple a soi [...]. (/bid.)



L’IDEE ABSOLUE DANS LA LOGIQUE DE HEGEL 87

La cogitatio absolue n’est alors plus la «totalité concréte» seule-
ment «en soi», mais elle est maintenant présente pour elle-méme
en sa «déterminité» («Bestimmtheit») (I1, 385) propre. Ainsi est-
elle «sujet». De plus, elle est «/ibre» (11, 382); car elle s’est libérée
de I’autre, du négatif qui ’a déterminée; elle 1’a sursumé dans
I’unité avec elle-méme de sorte qu’elle y est chez soi. Cette unité
rétablie n’existe pas comme pur et simple résultat, «en repos» (II,
384). Elle existe bien plutdt comme «le mouvement et I’activité se
médiatisant avec soi-méme» (ibid.). Elle n’est présente que dans
la production incessante d’elle-méme, dans I’incessant acte de la
négation et de la sursomption de celle-ci. Or ce qui, au travers de
la négation, produit et rétablit sans cesse son unité, c’est la vie.
L’idée absolue s’avére avoir pour essence la «vie» (II, 382).

Le résultat du mouvement dialectique de I’idée absolue est
I’unité rétablie. Ce résultat a été obtenu par la médiation de la
négativité. Le négatif y est sursumé, de sorte qu’il y est conservé
de fagcon modifiée. Il n’est plus un simple autre, étranger a I’idée
et a son universalité, mais celle-ci, en son universalité, se rapporte
maintenant a ce négatif comme q elle-méme de sorte que ce néga-
tif constitue la «déterminité» (II, 385), le propre contenu déter-
miné de cette idée. En d’autres termes, la pensée de I’étre,
d’abord universalité sans distinction, est alors présente pour elle-
méme en une certaine déterminité catégoriale qui est dés lors pour
elle son propre contenu. f

Comme rapport simple a soi, il [le résultat] est un universel, et
la négativité qui constituait la dialectique et la médiation de
celui-ci, s’est, dans cette universalité, rassemblée également
dans la déterminité simple. (Ibid.)
Le résultat se distingue donc par le fait que I’universalité est pré-
sente pour elle-mé&me comme une certaine déterminité sienne. Le
contenu s’est uni a I’universalité. Cette universalité n’est plus le
simple «rapport abstrait a soi-méme» (II, 372), mais elle est main-
tenant un «tout [...] identique a soi» (II, 385), une «identité con-
créte» (ibid.). C’est par cette union du contenu a 1’universalité
que commence le développement de I’idée absolue comme «sys-
teme» (II, 386). Si nous avons considéré jusqu’ici la loi générale
du développement de I’idée absolue, savoir la dialectique, il nous
faut considérer maintenant le développement de I’idée absolue en
systéeme.

Le résultat du premier mouvement dialectique est la «détermi-
nation simple». Dans la mesure ou I’idée absolue y existe a nou-
veau sur le mode de I’égalité a soi, donc sur le mode de I’immédia-



88 ETUDES DE LETTRES

teté, ce résultat est le commencement d’un nouveau mouvement
dialectique qui se répeéte maintenant. Celui-ci a également un
résultat. Mais de méme que le premier résultat était déja enrichi
de la «déterminité» (II, 388) et, partant, plus riche que le premier
commencement, de méme, le nouveau résultat est enrichi d’une
nouvelle déterminité et, partant, encore plus riche que le premier
résultat. Le développement de I’idée absolue

commence par des déterminités simples et [...] les suivantes
deviennent toujours plus riches et plus concrétes. (/bid.)

En effet, le processus dialectique n’est pas de I’ordre d’une éma-
nation, de sorte que le concept «coulerait d’un autre a un autre»
(ibid.), mais le concept, I’universel, se maintient dans son devenir
autre. Il se ’approprie et s’accroit continuellement en détermi-
nité, en contenu. Le concept

éléve, a chaque niveau de détermination ultérieure, la masse
totale de son contenu précédent, et, par son progresser dialec-
tique, non seulement ne perd rien, ni ne laisse quelque chose en
arriére, mais porte avec soi tout ce qui a été gagné. (Ibid.)!®

Ainsi le développement dialectique de I’idée absolue se présente
de la facon suivante. L’idée absolue s’enrichit continuellement et
devient toujours plus dense. Elle devient toujours plus ample en
contenu et s’étend toujours plus dans toutes les déterminations
catégoriales. Mais cette «extension» présente encore un autre
aspect. Puisqu’elle est le mouvement du concept, donc de la pen-
sée absolue, chaque étape de cette extension est du méme coup
une «réflexion dans soi» (ibid.). C’est-a-dire que le concept, en se
concevant toujours plus en ses déterminations propres, pénétre
toujours plus profondément dans lui-méme. Le penser, en se sai-
sissant toujours plus en ses propres pensées, devient toujours plus
pensant. L’extension grandissante dans le contenu est donc du
méme coup l’intensification et I’approfondissement de la pensée.
Ainsi, I’idée absolue, en son extension la plus ample, est «tout
aussi bien» (ebensosehr) la réflexion la plus profonde dans elle-
méme, I’«intensité [la plus haute]» (ibid.) de la pensée. La ou elle
s’étend le plus dans I’objectivité, elle retourne le plus dans la
subjectivité.

Le plus riche est par conséquent le plus concret et [le] plus sub-

Jectif et ce qui se reprend dans la profondeur la plus simple

[est] le plus puissant et le plus embrassant [das Ubergrei-
fendste]. (Ibid.)?°



L’IDEE ABSOLUE DANS LA LOGIQUE DE HEGEL 89

Or, étre pour soi, en accomplissant le retour «dans» soi, c’est 1a
ce qui constitue, selon Hegel, I’essence de la personne?'. Plus la
cogitatio absolue va «dans soi», dans sa propre profondeur, plus
elle devient «personnelle». Dans la mesure ou elle est allée dans
soi jusque dans sa profondeur la plus simple, dans la mesure donc
ou elle est pour soi en sa pensée la plus intime, elle est 1’essence
méme de la personne, «la pure personnalité» (II, 388). Cette der-
niére n’est pas pour autant quelque chose qui serait unilatérale-
ment subjectif. Au contraire, puisque la cogitatio absolue est
I’unité de la subjectivité et de I’objectivité, I’idée absolue, étant
«personnalité», comprend en elle-méme précisément 1’objectivité
tout entiére. Et puisqu’elle s’est approprié, par sa dialectique
propre, I’étre-autre dans son ensemble, elle y est chez soi et, par-
tant, «ce qu’il y a de plus libre». La pointe supréme la plus affi-
née du développement dialectique de I’idée absolue est

la personnalité pure, qui — uniquement par la dialectique
absolue qui est sa nature — saisif et maintient tout aussi bien
tout dans soi, parce qu’elle se fait le plus libre [...]. (II, 389)22

Dans la mesure ou I’idée absolue, par la dialectique absolue, a
posé, a sursumé, s’est approprié tout étre-autre, dans la mesure
donc ou aucune distinction ne lui reste étrangere, elle se réunit
finalement dans 1’unité la plus simple de la parfaite égalité a soi.
Ainsi elle retourne pour finir a I’'immédiateté, au simple €tre. Elle
est & la fin ce qu’elle était au commencement. Le développement
de I’idée absolue se clot en lui-méme. Par la le systéme de la cogi-
tatio absolue, soit la « Science», est assuré de sa fotalité (11, 388).

Le développement de 1’idée absolue s’accomplit donc sous
forme de cercle. Et ce cercle est méme un «cercle de cercles» (11,
389). Car chaque étape de ce développement se produit par un
mouvement dialectique de sorte qu’elle est une «réflexion-dans-
soi» (II, 391). L’idée absolue, a chaque étape de son développe-
ment, s’oppose elle-méme a elle-méme et retourne dans ’unité
simple qui, elle, est un nouveau commencement.

[...] la Science se présente comme un cercle entrelacé dans soi,
dans le commencement duquel [...] la médiation entrelace en
retour la fin [...] ce cercle est un cercle de cercles; car chaque
membre singulier en tant qu’animé par la méthode, est la
réflexion-dans-soi qui [...] est en méme temps le commence-
ment d’un chainon nouveau. (/bid.)



90 ETUDES DE LETTRES

Ce mouvement circulaire est un progrés, car I’idée absolue, tour-
nant de chainon en chainon, s’éléve a chaque fois a un degré supé-
rieur de déterminité. Elle est a la fin la déterminité la plus riche et
du méme coup I’égalité la plus simple.

L’idée absolue se produit comme «cercle de cercles». Elle
retourne a la fin de sa production au commencement par lequel
débute une nouvelle production. Ainsi elle se tient dans le mouve-
ment éternel de la production et de la reproduction d’elle-méme.
Il s’avére a nouveau que I’essence de I’idée absolue est la vie, car
la vie se produit et se reproduit sans cesse. Cette vie est, chez
Hegel, celle de la personnalité libre qui est «esprit» (II, 382).

La Logique de Hegel est I’accomplissement de la Métaphy-
sique ontologique. Cet accomplissement se réalise, & son stade
final, comme le «cercle de cercles» de I’idée absolue. Dans ce
mouvement circulaire, les pensées essentielles de I’histoire de la
Métaphysique sont reproduites sans cesse. L’histoire de la
Métaphysique se déploie dés lors sur le mode de sa commémora-
tion en la reproduction incessante d’elle-méme?23. Nietzsche com-
prendra la Métaphysique comme phénomeéne de la vie sensible. Et
c’est sur le plan de cette vie sensible que réapparait chez lui la pen-
sée hégélienne du «cercle des cercles». La vie sensible se présente
par la comme volonté de puissance qui produit toujours de nou-
veau I’accroissement d’elle-méme et qui se reproduit dans le cercle
du retour éternel du méme. Chez Hegel, la vie, se produisant et se
reproduisant dans le «cercle de cercles», est, comme nous 1’avons
vu, ’essence de I’idée absolue, soit de la personnalité «spiri-
tuelle», libre. Chez Nietzsche, cette vie est 1’essence de la volonté
de puissance nihiliste qui, sans tékog, n’a pour but et pour fin que
le dépassement incessant d’elle-méme. Cependant, la c/éture du
mouvement circulaire de la vie, telle qu’elle se trouve chez I'un
comme chez I’autre, peut nous inciter a poser la question de
savoir comment, a I’époque de I’accomplissement de la Métaphy-
sique, un avenir proprement dit est encore possible.

Ingeborg SCHUSSLER.



L’IDEE ABSOLUE DANS LA LOGIQUE DE HEGEL 91

NOTES

1 G.W.R. Hegel, Wissenschaft der Logik, hrsg. von G. Lasson, «Philoso-
phische Bibliothek, Band 56», Hamburg, Meiner, pp. 30 sq. / Hegel, Science de
la Logique, édition de 1812, traduction, présentation et notes par P.-J. Labar-
riére et G. Jarczyk, «Bibliothéque philosophique», Paris, 1972, tome I, livre I,
p. 19. La traduction est revue par I’auteur de la présente contribution. Dans ce
qui suit, nous nous limitons a citer comme référence les pages de la traduction
francaise. Celle-ci indique en marge les pages correspondantes de 1’édition de
Meiner.

2 Aristote, Mét. IV, 1; 1003221 sq.

3 Aristote, Mét. VI, 1; 1026223 sq.

4 Nous traduisons le terme hégélien «das Denken» par le terme «le
penser», en suivant la traduction de Labarriére/Jarczyk, par exemple p. 13.
Cette traduction a pour sens d’exprimer le caractére absolu du «Denken» chez
Hegel conformément auquel ce « Denken» est ’unité originelle de ’acte subjec-
tif de penser et de la présence de I’objet comme tel, de la «chose en soi». Hegel
présente une explication de ce «penser absolu» entre autres dans: Enzyklopdidie
der philosophischen Wissenschaften, 1830, §§ 20-23.

5 Hegel, dans Uber die Differenz des Fichteschen und Schellingschen
Systems der Philosophie (1801), hrsg. von G. Lasson, «Philosophische Biblio-
thek, Band 620», Hamburg, 1962, p. 19, congoit le savoir comme ce en quoi
consiste ’unité originelle de la subjectivité et de I’objectivité.

6 La traduction de «zu sich selbst kommen» par «venir a soi-méme» se
trouve chez Labarriére/Jarczyk, par exemple tome II, p. 390.

7 Traduction revue.

8 Kant, Critique de la raison pure, Dialectique transcendantale, Des Idées
transcendantales, A 321 / B 377 sqq.

9 Traduction revue.

10 Traduction revue.

11 Traduction revue.

12 Nous avons traduit le terme « Trieb» par «pulsion» — et non pas par
«tendance» comme le proposent Labarriére/Jarczyk — pour rappeler la filia-
tion de ce terme a partir de I’Idéalisme allemand.

13 H. Marcuse, Hegels Ontologie und die Theorie der Geschichtlichkeit,
Frankfurt a. M., Klostermann, 19682, p. 196: «Die nun folgende Analyse der
Bewegtheit des absoluten Idee (II, 487-504) kann als der eigentliche Kern der
hegelschen Ontologie bezeichnet werden: es ist der Entwurf der Bewegtheit, auf
die letztlich die ganze Systematik Hegels zuriickgeht.»

14 Traduction revue.

15 Traduction revue.

16 Traduction revue.

17 L’auteur de la présente contribution doit cette pensée — comme d’ail-
leurs d’autres précieuses suggestions — a K.H. Volkmann-Schluck, qui a pré-
senté des cours sur la Logique hégélienne au semestre d’hiver 1980-81 a I’Univer-
sité de Cologne / RFA.



92 ETUDES DE LETTRES

18 Ce néologisme de Labarriére/Jarczyk est formé par analogie avec le
terme «subsomption». Il exprime que les opposés qui ont existé d’abord de
facon substantielle sont élevés au niveau supérieur d’un tout ou ils sont conser-
vés comme des «moments» non substantiels.

19 Traduction revue.
20 Traduction revue.

21 Cela est confirmé par la détermination de la personne: «Le concept [...]
est pour soi et a par conséquent la personnalité [...]. Comme personne [il] est
subjectivité impénétrable, indivisible» (II, 368, traduction revue).

22 Traduction revue.
23 L’auteur doit cette pensée a K. H. Volkmann-Schluck, cf. note 17.

I. S.



	Le développement dialectique de l'idée absolue dans la logique de Hegel

